Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE"
IN HOBBES

Dino Pasinig,
professore nella Universsiti di
Giurisprudenza di Napoli,
Italiz.

Nella storia della filosofia, in genere, e nella storia della filosofia della
politica, in particolare, nessun filosofo, pit di Hobbes, ha avvertito con
tanta sensibilitd, talvolta morbosa ed ossessiva, la presenza immanente della
paura in tutta la vita umana e ha espresso, con tanto rilievo, cosi a fondo
e diffusamente, l'importanza della paura, quale momentc fondamentale,
costitutivo della esistenza individuale e sociale.

Che a questa caratteristica peculiare del suo pensiero filosofico abbiano
contribuito, in grado maggiore o minore, direttamente o indirettamente, i
drammatici eventi storici che, dalla niscita alla morte, Hobbes ha intensa-
mente vissuto, che ha osservati con continua, acuta attenzione e sui quali
ha cosi a lungo e in modo cosi penetrante riflettuto, non ci sono di certo
dubbi. Ed ¢ quanto mai indicativo e significative che sia lo stesso Hobbes
a dichiarare: “La paura ed io siamo gemelii”,

Basti, infattt, pensare alla sua nascita prematura, avvenuta il 5 aprile 1588,
mentre tutto i1 popolo inglese viveva uno dei momenti pit critici e difficili
della sua storia, quale & stato quello rappresentato dai giganteschi prepara-
tivi e dal tentativo della “Invincibile Armata” di Filippo IT di Spagna,
affacciatasi davanti alle bianche scogliere di Dover, con la sua schiacciante
e possente forza navale e militare, di invadere 1'Inghilterra di Elisabetta,

E sufficiente ancora accennare ai tragici eventi della lunga e spietata
guerra dei Trent'anni (1618-1648), che sconvolsero, come nessuna altra guerra
religiosa, quasi tutta I'Europa continentale e la stessa Inghilterra, ponendo
in una situazione di gravissima crisi la sovraniti interna ed internazionale
degli Stati, cioé la loro unita e la loro indipendenza, tanto faticosamente e
dolorosamente conquistate,

Basti pensare alle vicende, altrettanto drammatiche, vissute dal popolo
inglese con la tragica esperienza della guerra religiosa-civile, la unica rivolu-
zione violenta che abbia conosciuto e che, dal 1640 al 1649, ha diviso la
nazione inglese politicamente, religiosamente, socialmente e che ha coinvolto,
nelle lote feroci, nelle sangue versato, nelle vendette, nell’'odio, nelle rovine,
tutti gli individui, tutte le famiglie, tutte le terre d’Inghilterra.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

302 DINO PASINI

E ancora: l'esilio volontario, durato undici anni, di Hobbes in Francia,
a Parigi, 1a sua aspra polemica con Cartesio; la tragica conclusione del Regno
di Carlo I Stuart che, nella sua lotta armata con il Parlamento, in maggio-
ranza putitano, con la vittoria dell’armata parlamentare di Cromwell e con
la decapitazione del sovrano, ha segnato il fallimento cruento, decisivo di ogni
tentativo, nella storia di Inghilterra, di un ritorno e di una restaurazione di
una forma ormai anacronistica di governo, come quella della monarchia
assoluta.

Tutti questi furiosi dissensi religiosi tra cattolici e protestanti, tra puritani
ed anglicanmi; tutte gqueste violente passioni e lotte politiche; tutte queste ed
altre vicende drammatiche, spietate, vissute ed osservate direttamente da Hob-
bes, di certo sono state oggetto della sua attenzione, acuta e profonda rifles-
sione. I, al tempo stesso, non possono non avergli rivelato quanto sia misera
e miserabile la natura umana; quanto la paura sia sempre presente, anzi
compresente nelle vicende dell'uomo, di ogni uomo; quanto sia sempre imma-
nente ed attuale la condizione naturale dell'umaniti, lo “stato di natura”,
cioé¢ la “guerra di clascuno contro tutti”; quanto spesso siano violenti ed
infidi gli uomini e quanto siano fragili i loro patti; insomma, quanto sia
presente e massiccia, nelle situazioni di crisi politica, di vuoto del potere
politico, di guerra civile o sociale o religiosa, di anarchia, la paura tra gli
uomini, tra i gruppi e tra gli Stati.

Di qui allora la penetrante riflessione di Hobhes, tutta rivolta ed impeg-
nata alla ricerca della istituzione e¢ della giustificazione di una “societd
civile”, di uno Stato cosi forte, fornito di tanto potere coercitivo e punitivo
da garantire ai consociati la pace e la sicurezza, ponendo fine a quella con-
dizione naturale dell'umanitd, la cui caratteristica peculiare ¢ “la guerra di
tutti contro tutti” e la cui essensa é, appunto, la “paura reciproca” tra gh
uvomini “naturali”. Cosi Hobbes pone in rilievo la profonda, radicale anti-
nomia ma, al tempo stesso, la stretta interdipendenza esistente tra la con-
dizione naturale dell'umaniti e lo stato sociale, tra lo stato di guerra e di
pace. Questa instaurazione e conservazione della pace —come si vedrdi— &
la risultante della rinuncia, da parte di ogni uomo “naturale” al “diritto su
tutto” e la investitura “di tutto il propio potere e di tutta la propria forza a
un uomo o a una assemblea che sia in grado di ridurre tutte le varie opinio-
ni, per mezzo della pluralitd dei voti, ad una sola volonta”.?!

Ma se, con la fondazione e la instaurazione dello Stato, la “paura reci-
proca” tra gli uomini “naturali” & sconfitta ed & instaurata ed assicurata la
pace, proprio dalle céneri della “paura reciproca”, la paura rinasce in una
nuova forma e si ripresenta in una nuova ma, con questo, non di certo minore
massiccia presenza, como “paura comune’” dei sudditi di fronte al potere

1 T. Hobbes, Leviathan or the Matter, Forme and Power of a Commonwealth,
ecclesiastic and civil; trad. it. 1l Leviatano di R. Giammanco, Torino, ristampa, 1963,
sulla v ristampa (1947) dell’ediz. critica di W. G. Pogson Smith del testo del 1651, At
the Clarendon Press. Oxford, parte secomncin-Deilo Stato-cap. xvi, p. 207

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PATRA RECIPROCA’ L “PAURA COMUNE" IN HOBBES 503

sovrano, assoluto, del quale non si pud pensare uno maggiore, qual’e, appunto,
il potere di quel meccanismo, oggetto della “scienza politica”, che & lo Stato,
il Leviatano.

Cosi gli uomini “naturali”, sfuggiti e liberatisi, con il patto fondamentale,
dalla “paura reciproca”, dalta “paura anarchica”, caratteristica della condizione
naturale dell'umanitd, si trovano ora, nello stato sociale, in presenza di una
nuova, ancora pitt massiccia e dura forma di paura: in presenza della “paura
comune”, della “paura organizzata” di fronte al “grande ILeviatano”, al
“Dio mortale”, al quale noi uomini dobbiamo “con l'aiuto del Dio immortale,
la nostra pace e la nostra protezione”,?

Risulta, pertanto, evidente sin d'ora come la fine dello “stato di natura”,
dello “stato di guerra” e il correlato instaurarsi dello “stato sociale”, della
pace non implichi affatto la liberazione dalla paura, la fine della paura,
ma solo la metamorfosi della “paura reciproca”’, “anarchica” degli uomini
“naturali”, viventi in solitudine nella condizione naturale dell'umanitd, nella
“paura comune” dei sudditi, viventi nello stato sociale, nella societd civile.

Cosi, dalla nascita alla morte, dalla condizione naturale dell’'umanita allo
stato sociale, la paura segue, quasi come un’ombra, ed accompagna in ogni
momento ¢ in ogni fase della loro esistenza, sia ogni singolo individuo che
tutti gli individui, sia ogni singolo stato sociale che tutti gli Stati. Pertanto,
per Hobbes, la paura & non solo la essenza cosi della condizione naturale
dell'umaniti come dello stato sociale ma ¢ la essenza della stessa esistenza
utnana, individuale e sociale.

Questa ¢ la ragione per cui riteniamo che il complesso, a volte, oscuro €
contradittorio pensiero di Hobbes® sulla paura e la sua acuta e coerente
riflessione su questa “passione fondamentale” degli uomini, meritino, in
particolare, di essere colti, analizzatl e posti in rilievo.

11 punto di partenza, il presupposto di tutta la filosofia politica di TTobbes
-——a nostro avviso— * & dato dalla sua riflessione sulle tante, infinite miserie

2 [erigtane, parte seconda, cap. xvif, cit, p. 210

8 Per Bobbio, in “Hobbes e il giusnaturalismo”, in Da Hobbes a Marx, Saggi
di storia della filosofia, Napoli, 2% ediz., 1971, p. 60, il pensiero di Hobbes ¢ “tutt’altro
che semplice, anzi pieno i asprezze sotto una superficie levigata”. Anche M. Cattaneo,
in 1l positivismo giuridico inglese. Hobbes, Bemtham, Austin, Milano, 1962, pp.
119 s, osserva che il pensiero di Hobbes & “cosi complesso, e contiene alcune con-
traddizioni di fondo —quale. sopratutts, il conilitto tra il diritto naturale all’autoconser-
vazione e la sovranitd, entrambi tendenti all’assolutezza— che non & possibile trarne delle
couclusioni estreme e troppo unilaterali”. V., inoltre, tra altri, J. J. Ruiz-Rico, Sobre
una lectura posible del capitulo X111 del Lewiathan, in “Anales de la Catedra Francisco
Suérez”, u? 14, 1974, fascicolo unico dedicato a “Hobbes”, p. 161: “No parece demasiado
sensato negar ahora la complejidad y oscuridad del persamiento de Hobbes”.

4 Contra, v., p. es., H. Warrender, che in The Political Philosophy of Hobbes.
His Theory of Obligation, Oxford, 1057; trad. it. Il pensiero politico di Hobbes.
La teoria dellobligazione, Bari, 1974, isola Yobbligazione da cgni motivazione antro-
pologica e psicologica. V. pure F. S. McNeilly, per il quale, in The Anatomy of

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

504 DINO PASINI

della condizione umana: “La causa finale, il fine, il propdsito degli uomint
i quali, per natura, amano la libertd e il dominio sugli altri, nel fondare
un potere che li tenga soggetti, cosi come 1i si vede trovarsi nell'ambito
dello Stato”, & “la preoccupazione di trarsi fuori da quel miserevole stato
di guerra che rappresenta la necessaria conseguenza delle passioni degli
unomini quando marca un potere visibile capace di tenerli soggetti e di far
loro rispettare i patti con la minaccia di un castigo e di far loro seguire i
precetti” della “legge di natura”, come la giustizia, la equitd, la modestia,
la compassione, insomma “il fare ad altri cid che vorremmo fosse fatto a
noi”. E queste leggi di natura, per se stesse, “senza il timore di qualche
potere, che ne impone l'osservanza, sono “contrarie alle nostre naturali
passionmi”, che ci spingono alla “parzialitd”, all*“orgoglio”, alla “vendetta e
simili”. 8

Ora, Hobbes, seguendo il suo metodo di introspezione, in base al quale,
“se si conoscono gli elementi di cui un oggetto & costituito, si conosce
benissimo anche 'oggetto stesso”, scrive che, nello studiare “il diritto pubblico
e 1 doveri dei cittadini, bisogna, non certo scomporre lo Stato, ma considerarfo
come scomposto nei suci elementi, per ben capire quale sia la natura umana,
sotto quali aspetti sia adatta o inadatta a costituire uno Stato, e in che
modo gli vomini che vogliono associarsi debbano accordarsi”. Ed € proprio
seguendo questo suo metodo che Hobbes pone, in primo luogo, come principio
“noto a tutti per esperienza e da tutti riconosciuto”, che “la indole degli
uomini & tale che se non vengono frenati dal timore di una potenza comune,
diffidano e temono 'uno dell'altro, e che, se ciascuno ha il diritto di provvedere
alla propria difesa con le sue proprie forze, ne ha pure necessariamente
la volonta”. 8

Hobbes, inoltre, osserva che tutti gli uomini, per natura, sono provvisti
di “considerevoli lenti di ingrandimento”, ossia di passioni e di amor proprio
per cui “ogni piccolo contributo” sembra lora “una imposizione insostenibile”.
Ma gli uomini sono, invece, privi di quei “binoccoli”, ossia della scienza
morale e civile, che li rende capaci di vedere le “disgrazie” che li sovrastano

Leviathan, London, 1968, Hobhes sarebbe finalmente riuscito, nel Leziatosno. a puri-
ficare la teoria politica da ogni indebita contaminaziore antropologica e psicologica.
Sull'argomento, v, anche M, Kriele, Die Herausforderung des Verfassungsstaates, Neuwied
u. Berlin, 1970, pp. 44-33: "Der Mensch ist bése” oder: “Die Verwechslung von Recht-
staat und Anarchie”. Invece, A. Pacchi, neila sua “Introduzione” al Lewviateno, Bari,
1974, vol. 1, pp. Xxxvi1 s, sottolineato che dai contributi critici pitt diversi si pud
“approfondire in misura sempre pill pregnante ‘un pensiero’ quanto mai complesso e
avviluppato” e sopratutto di scoprire un Lewviateno “sempre pili ricco, articolato e
talora tmprevisto”, scrive che “é strettamente collegato alla metafisica materialistica
ed all'antropologia naturalistica che gli fanno da sfondo o© contesto, eppure & anche
isolabile nel suo ristretto ambito di scienza deduttiva, a patto di considerare come suo
foendamento e principio la legge civile e non la naturale”,

5 [ eviatgno, parte seconda, ¢ap. XxviIr, cit, p. 205.

8 De Give, trad. it. “Elementi filosofici sul cittadino”, in Opere politiche di Thomas
Hobbes, a cura di N. Bobbio, vol. 1, 11, ediz. riv,, Torino, 1939, pp. 66 s.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE” IN HOBBES 505

o che “non si possono evitare, senza pagare quel tributo”. E, per Hobbes,
la natura umana ¢ “quella che &7, cicé piena di passioni e di debolezze.”

La vita dominata dalle passioni &, dunque, la specifica natura umana e
questa natura dev'essere studiata in termini di passioni umane, anche se
gli oggetti delle passioni non possono legittimamente costituire oggetto della
ricerca. 8 In tale modo —secondo il Voegelin—?® si perviene al “totale
rovesciamento della filosofia morale classica e cristiana”. Infatti, mentre
Petica di Aristotele parte dai fini dell’azione ed analizza 'ordine dell’esistenza
umana in relazione all’ordinazione di tutte le azioni a2 uno scopo supremo,
al summum bonum, Hobbes invece insiste nell’affermare che non esiste
alcun summum bonum, “come quello di cul si parla nei trattati di filosofia
morale”, 1 E_ per il Voegelin, con la scomparsa del summum bonum,
scompare anche la fonte dell’ordine della vita umana, non solo dei singoli
individui ma anche della vita della societd perché l'ordine della vita della
societd dipende dalla homonofa, nel significato aristotelico e cristiano, ciod
della partecipazione al nous comune. Quindi, Hobbes, di fronte al pro-
blema della costruzione di un ordine della societd, parte da individul isolati,
che vivone in solitudine, in stato di guerra e che, invece di essere orientati
verso un fine comune, sono solo sollecitati e spinti dalle loro passioni private.

Ora, per Hobbes, proprio nelle passioni ci sono le cause della differenza
di spiriti (wits), che sono le qualitd essenziali degli uomini, e la differenza
delle passioni “deriva in parte dalla differente costituzione del corpo, in
parte dalla differente educazione’. E le passioni che pitt di tutte generano
le differenze di spirito, sono proprio e principalmente: “il maggiore o minore
desiderio di potere, di ricchezze, di conoscenze, di onori”, desideri che,
secondo Hobbes, posseno ridursi tutti al “desiderioc di potere perché le
ricchezze, la conoscenza, gli onori non sono che diverse specie di potere”,
Pertanto, un uomo che non abbia una grande passione per qualcuna di
queste cose ma che sia indifferente, “per quanto possa essere un hravo
nomo ed azlieno dall’offendere altrui”, pure, non & possibile, per Hobbes,
che abbia “grande fantasia o molto giudizio”, Infatti, & solo lo sforzo verso
gli oggetti desiderati che rende intelligenti gli uomini “perché i pensieri
stanno ai desideri come le vedette e le spie, per spingere fuori e trovare
la via alle cose desiderate”. ! Risulta, dunque, evidente come il progresso
umano si realizzi con lo sviluppo delle passioni e di conseguenza con un
conflitto sempre crescente tra gli individui. E Hobbes manifesta, in tutio
il suo pensiero politico, di essere indubbiamente un individualista.

7 Leviatano, parte seconda, cap. XxIv, cit, p. 289.

8 Levigtano, “Introduzione”, cit, p. 42,

% E. Voegelin, The new science of politics, Chicago, 1952; trad. it., Lo snuove scienza
politica, con un saggio di A, del Noce su “E. Voegelin ¢ la critica dell'idea di
modernity”, 1968, Torino, pp. 261 ss.

10 [ gvigtano, parte prima, cap. X, cit, pp. 129 s,

11 Levintano, parte prima, cap. VIiL, cit, pp. 106 s,

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv  Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

506 DINOQ PASINI

Una delle testimonianze e, al tempo stesso, delle cause di questa miseria
esistenziale degli uomini, aventi carattere solitario, mancanti di ogni forma
di solidarieta e di responsabilitd reciproca, sta, appunto, nella loro volonta
reciproca di nuocersi. Invero —come si & visto—, per Hobbes, & un principio
“noto a tutti per esperienza e da tutt riconosciuto” che l'indele degli uomini
per natura é tale che, se non vengono frenati dal “timore di una potenza
comune”, diffidano e temono 'uno dell’altro e che “se ciascuno ha il diritto
di provvedere alla propria difesa con le sue proprie forze, ne ha pure
necessariamente la volontd”. * La causa della ‘generale diffidenza” e del
“timore reciproco” tra gli uomint consiste in parte nella loro uguaglianza
—-che & principio fondamentale del diritto di natura— in parte nei loro
“scambievole desiderio di nuocersi”,*®* che dipende sia dal “contrasto di
opinioni”, come le aspre lotte fra sette diverse di una stessa religione, e
tra 1 partiti di uno stesso Stato, quando si tratta di lotte che wvertono
sulle “ideologie” o sul “modo di governare”, !¢ sia dall’ “aspirazione di
molti a una stesssa cosa, che invece non possono né godere in comune, né
dividere”.** Ne consegue pertanto che gli uomini, nefla loro condizione
naturale, cioé nello stato di guerra, non sono capaci né di attendere da
altri la sicurezza, né di procurarsela da loro stessi.

E Hobbes precisa ancora che la condizione umana, all'infuori della societa
civile —condizione che si pud chiamare “stato naturale”— altro non & che
“una guerra di tutti contro tutti” e in questo stato di guerra “tutti hanno
diritto a tutto”. '8 Ed osserva, inoltre, acutamente, 19 che la natura degli
uvomini & tale che, quantunque essi possang riconoscere che molti altri sono
“‘pin1 arguiti o pin eloquenti o pit colti di lore”, tuttavia difficilmente credono
che esistano molti cosi “saggi” come loro. Il che dipende dal fatto che
essi considerano “da vicino le proprie possibiliti e da lontano quelle degli
altri”. Ora, ¢ dalla “eguaglianza di capacita” degli vomini che nasce “I'egua-
glianza delle speranze di realizzare i fini” che essi si propongono. Quindt,
se due uomini desiderano la stessa cosa che, tuttavia “non possono entrambi
ottenere’”, allora divengono nemici, e, per raggiungere il loro scopo, che,
in primo luogo, & “la propria conservazione” e spesso soltanto il proprio
piacere, fanno di tutto per distruggersi ed assoggettarsi reciprocamente,

12 D¢ Cive, cit.,, p. 67,

13 (34, p. 83,

14 jz1, p. 85,

15 74, p. 86.

16 D¢ (Cive, “Prefaz. ai lettori”, cit, p. 69.

Che questa {formula del beffum ommmmin contra omnes sia essenzialmente teorica risulta
da quanto Hobbes (lewviatano, cap, x1r) scrive a tale proposite: “Si pud forse
pensare che sia mai esistito un tempo o uno stato di guerra come questo, ed io credo
che ¢id non si sia mai verificato in forma generale in tutto il mondo”. Su “el
caricter no histérico del estado de naturaleza hobbesiano”, v. J. J. Ruiz-Rico, op.
cit., pp. 170 ss.

16 bis | eviatano”, cit, pp. 157 s.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE" IN HOBBES 507

Ne consegue che, a causa di questa reciproca diffidenza, il mezzo migliore
che ciascun uomo ha per rendere se stesso sicuro € la tempestiviti nel
prevenire, cioé nel “dominare con la forza o con la scaltrezza, quanti pin
womini & possibile”. E questo atteggiamento deve durare per tutto il tempo
sino a quando non si constati che non esiste “alcun potere abbastanza
forte da essere in grado di danneggiarci, e ci0 non & pitt di quello che &
richiesto per garantire la propria conservazione ed ¢ generalmente ammesso’™.
Inoltre, dato che vi sono alcuni che prendono tanto piacere nell’'ammirare
le preprie conquiste si da spingerle anche al di 1a4 dei limiti richiesti dalla
propria sicurezza, per Hobbes, si deve riconoscere all'uomo questo “aumento
di dominio”, dato che esso & “indispensabile per garantire la conservazione”.
Ed ¢ proprio nella natura umana che si trovano le tre principali causa di
conilitto: la competizione, per cui gli uomini entrano in lotta tra di loro
per il profitto, adoperando la viclenza per impadronirsi delle persone o
degli animali altrui; la diffidenza, per cui gli uomini lottano reciprocamente
per la sicurezza, per difendere le persone e i beni; ¢, infine, la gloria, per
la quale gli vomini combattono tra di loro per la reputazione, facendo “uso
di sciocchezze™ come, p. es.,, “di una parola, di un sorriso, di una opinione
diversa, e di qualunque altro segno di distinzione”, sia rivolto direttamente
ad una persona, sia indirettamente formulando apprezzamenti sulla “sua
parentela, 1 suoi amici, la sua nazione, o professione, o il suo nome”. 17

Lotte, ansietd, inquietudine, insoddisfazione dominano, dunque, tutti gli
vomini, di tutti i tempi., Ne consegue che, per Hobbes, la felicitd wmana
consiste “in un continuo passaggio da un desiderio ad un altro” e la realiz-
zazione di un desiderio non & altro che “il ponte di passaggio per realizzarne
un altro”. Il che dipende dal fatto che Voggeto del desiderio umano “non
& il godimento limitato ad una sola volta e a un breve spazio di tempo, ma
I'assicurarsi per sempre la realizzazione del godimento “tutte le volte che
si presenterd nel futuro’,'® Hobbes, dunque, indica, in primo luoge, come
“inclinazione generale di tutti gli oumini”, “un perpetuo ed inestinguibile
desiderio di potere, al di 14 di ogni potere conseguito, e tale desiderio cessa
solo con la morte”. 1

Inoltre, dato che gli uomini, “per naturale passione”, sono ‘reciproca-
mente offensivi in diversi modi”, poiché ogni uomo pensa bene di sé e
non ama veder altrettanto negli altri”, ne consegue che gli uomini si devono
necessariamente provocare reciprocamente con “parcle e altri segni di dis-
prezzo ed avversione”, manifestazioni queste che si verificano “ad ogni
confronto”, sino a che “alla fine”, per determinare la loro preminenza
sugli altri, “ricorrono alla viclenza e alla forza corporea™ 2® Cosi, per

17 Lepiatano, parte pritha, cap. Xim, cit, pp. 157-159,

18 [epiatano, parte prima, cap. XI, cit, p. 130.

18 Leviatano, parte prima, cap, X1, cit, p. 130

20 Hobbes, The Elements of Law Natural and Politic, edited with a preface and
critical notes by F. Ténnies, London, 1889; presentaz,, traduz. it, e note di A. Pacchi,

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv  Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

508 DINO PASINI

Hobbes, la passione originaria del potere risulta ancor in tutta la sua rilevanza
e nei suoi gravi riflessi a causa della diffidenza reciproca tra gli vomini e
della brama di gloria di chi supera in modo vottorioso un altro uomo, !
Per Hobbes, si deve invero pensare che “questa gara non abbia altro obiettivo
e altro premio che quello di primeggiare”. Anzi, essere continuamente superato,
in questa gara, significa “miseria”, mentre significa “felicitd” continuamente
superare il vicino. E significa “morire” abbandonare la gara. 22 La superbia
¢ la passione esasperata dal confronto,®® e la superbia estrema, che &
follia, ¢ di credersi ispirati da Dio o, in genere, di essere in possesso della
verita assoluta. # Tuttavia, questa passione cosi forte, cioé la superbia, &, a
sua volta, superata da un’altra passione fondamentale ancor pitt forte: dalla
paura della morte.

Per Hobbes, questa miseria dell'uomo, della condizione wmana non sorge
dalle qualit: e dalle finalitd che la natura gli ha dato, cosi come le ha
date agli animali, ma nasce invece dal fatto che se, da un lato, l'uomo
eccelle su tutti ghi altri animali nella facoltd “di essere capace di stabilire
le conseguenze e gli effetti di una qualsiasi cosa da lui pensata” e di poter
“mediante le parole, tradurre le conseguenze trovate in regole generali”,
cioé di poter “ragionare o calcolare non solo nella matematica, ma in tutti
gli altri campi in cui & dato aggiungere o sottrarre una cosa dall’altra”;
dall’altro lato, pero, questo privilegio dell'uomo & “attenuato” da quello della
“assurditd alla quale nessun essere vivente all'infuori dell’'uomo soggiace”.
Anzi, Hobbes, piuttosto malignamente, aggiunge che, tra gli uomini, quelli
che vi sono “maggiormente soggetti” sono proprio quelli che “si occupano
di filosofia”.

Ora, tra le molteplici conclusioni assurde, la prima é la “mancanza di
metodo”, il non iniziare “la speculazione dalle definizioni, cioé¢ dai significati
stabiliti dalle parole”. E sono proprio questi errori, queste assurdita quelie
che determinano le deviazioni della condotta umana e gettano I'vomo nel
disordine artificiale. 2 Tale &, p. es., la guerra civile. Questa, come ogni
altra forma di guerra, ¢ quella condizione durante la quale gli uomini sono
sprovvisti di un “potere comune”, che li “tenga in soggezione”. E Hobbes
acutamente precisa che la guerra non consiste solo in una “battaglia o in
una serie di operazioni militari”, ma in un periodo di tempo in cui “appare
chiara la volonta di combattere”. Pertanto, “la natura della guerra” non
consiste nel suoi episodi particolari ma in un “atteggiamento ostile”, durante
la durata del quale “non viene data requie al nemico. Tutto l'altro & tempo

Firenze, 1968, cap. x1v, 4. Sulla forza in Hobbes, v. R. Polin, “La force et son emploi
dans la’ poht:que de Hobbes" in Rev. crit. de ,bhzlo.raphie 1030 pp. 379-404.

21 L eyiatano, parte prima, cap. XIII, cit, p. 158.

22 Elementi di legge nal. e pol, parte I, cap. 1X, sez. 21

23 Levtatano, parte prima, cap. viI, cit, p. 108.

24 504, pp. 109 s.

25 Lmatano, parte prima, cap. v, cit, pp. 79 ss.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE” IN HOBBES 509

di pace”. *® Le infinite miserie, in tale campo, derivano dunque, per Hobbes,
dall'ignoranza timana e potranno essere eliminate solo per opera della scienza,
che consiste nel calcolo dei rapporti che possono essere stabiliti tra i nomi
¢ le verita nelle conclusioni di questo calcolo. E lautore della veritd &
lo stato civile.

La condizione umana, infatti, “non pud mai non essere accompagnata
da qualche svantaggio” e “il pilt grande” di questi svantaggi che, sotto una
qualsiasi forma di governo, possa “cadere sulle spalle di un popolo” & cosa
“a mala pena percettibile in confronto alle miserie e alle orribili sventure
che accompagnano una guerra civile, o quella condizione di dissolutezza di
uomini privi di una guida, senza alcun rispetto per la legge e senza un
potere coercitivo che impedisca loro di commettere vendette e rapine”.

Gia a questo punto sI pud constatare qual’é il tipico modo di pensare di
Hobbes: un modo prive di ogni sfumatura, di ogni posizione e risoluzione
intermedia, una forma mentis che non pud non implicare che una e una
sola alternativa. Invero ~come si vedra— per hobbes, si tratta di ammettere
o il riconoscimento che al potere sovrano indivisibile spettano tutti i diritti
“fondamentali ed inseparabili”, con la logica conseguenza che il potere dei
sudditi svanisce di fronte al potere sovrano, oppure la guerra civile, il
ritorno alla condizione naturale dell'umanita.

Di qui la esclusione e la negazione persino della semplice possibilita di
un sistema politico in cui 'esercizio del potere sovrano, anziché essere esercizio
del potere coercitivo assoluto, fondato quindi sulla “paura comune” dei
sudditi, sia esercizio del potere normativizzato, cioé fondato sulla legge,
limitato e controllato dalla legge e tanto mieno potere legittimo o consensuale,
autentica “autoriti”, cio¢ potere politico fondato sul libero consenso, sulla
spontanea adesione, sulla fiducia dei cittadini,

Inoltre, “anche la pili grande oppressione esercitata da un sovrano” non
<lipende —sempre secondo Hobbes— “da un piacere o da un vantaggio” che
il sovrano possa attendersi danneggiando o indebolendo 1 propri sudditi, in
quanto “la forza dei re” consiste nella “prosperitd” dei sudditi, ma, invece,
¢ ‘“provocata dalla turbolenza” degli stessi sudditi. Costoro, infatti, “non
contribuiscono alla propria difesa” e pertanto obbligano i governanti a
togliere loro “quanto possono”, in tempo di pace, al fine di disporre dei
mezzi indispensabili a fronteggiare, in una situazione di emergenza, in un
immediato hisogno, i loro nemici, a resistere o a sopraffarli,

Il “puro stato di natura”, per Hobbes, & lo stato in cui domina la “paura
reciproca” tra gli uomini “naturali”, Invero, & lo “stato di guerra dell’'uno
contro l'altro”, 205 quello “stato di guerra” in cui ciascuno, data la mancanza
di un “potere comune che tenga tutti a freno” & nemico dell'altro. & lo
stato in cui nessuno pud sperare di preservare se stesso dalla distruzione

28 Leviatano, parte prima, cap. xil, cit, p. 159,
26 bis [eriatane, parte prima, cap., XIv, cit, p. 170.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

510 DINO PASINI

con la sua sola forza e la sua sola sagacia, senza l'appoggio di alleati;
¢ lo stato in cui ciascuno si aspetta di essere difeso dall'unione dei suoi
compagni, nella stessa misura che altri spera lo stesso. 2’ E ancora: nello
stato di natura, non c'é¢ posto per il problema di chi sia 'uomo pitt capace,
perche tutti gli uomini sono uguali. Infatti, tutti gli uomini sono uguali sia
nell’originaria capacit3 del potere come nella lotta per il potere. L'uguaglianza
si fonda sul fatto che ogni uomo “naturale” ¢ abbastanza forte per uccidere
un altro e l'astuzia compensa la debolezza. Invero, anche “il piti debole ha
sempre abbastanza capacitd di eliminare il piti forte”. 28 La societd civile,
invece, ¢ fondata sulla diseguaglianza: “L’ineguaglianza oggi esistente & stata
introdotta dalle leggi civili”. 2

Ma —come si vedra— & proprio la eguaglianza tra gli vomini “naturali”,
quale “eguaglianza nella capacitd” di uccidere, a porli tutti nella stessa
condizione di insicurezza, nella stessa situazione esistenziale caratterizzata
dalla presenza della loro “paura reciproca”. Di qui allora la ratio essendi
della societa civile, quale condizione essenziale per dare e garantire a ciascun
individuo e a tutti gli individui, viventi nella “guerra di tutti contro tutti”
e nella correlata condizione di “paura reciproca”, la sicurezza.

Lo “stato di natura” &, dunque, lo stato di guerra, lo stato contrario al fine
che gli uomini si prefiggono all’atto dellistituzione dello Stato: & lo stato
in cui non c’¢ “decisione delle controversie”, per cui non & possibile la pro-
tezione di un suddito contro le ingiurie di un altro; le leggi che contemplano
il meum e il tuum sono vane e ad ognuno rimane, 2 causa della sua naturale
e necessaria tendenza alla conservazione, il diritto di proteggere se stesso
mediante la sua forza individuale. 30

In una simile condizione naturale dell'umanitd, in un simile stato di “guerra
di ciascuno contro l'altro” e, quindi, di insicurezza totale e continua, nulla
—come si & accenato— pud essere “ingiusto”. Infatti, per Hobbes, in questa
condizione in cui a vita & “solitaria, misera, ripugnante, brutale e breve”,
“non vi & posto per i concetti di equo e non equo, di giustizia ed ingiustizia”.
Senza un “potere comune” non c'¢ “legge” e senza legge non c’¢ neppure
ingiustizia. E pertanto evidente, si d’ora, che, per Hobbes, Ia sicurezza della
vita, bene supremo di ogni individuo, la si pud realizzare e garantire solo
con l'ordine. E questa la funzione primaria e fondamentale della societd
civile e solo il potere sovrano dello Stato assoluto —condizione della sicurezza
della vita degli individui— pud fondarlo e assicurarlo. Ne consegue che il
potere dello Stato dev’essere un potere coercitivo cosi assoluto da rappresen-
tare, nei confronti dei sudditi, una “paura comune” tale da impedire loro
di “cadere o ricadere nel disordine”, nella insicurezza totale e permanente,

27 Levigtano, parte prima, cap. xv, cit, p. 181

28 | ppiatano, parte prima, cap. xim, cit, p. 156.
29 foi, cit., p. 188,

80 [ eviatano, parte seconda, cap. xvii, cit, p. 218,

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE"” IN HOBBES 511

cioé nella condizione naturale dell’'umanitd, dominata dalla “paura reciproca”
degli individui.

Cosl il valore della sicurezza della vita, dell'ordine non solo ¢ posto da
Hobbes al di sopra di ogni altro valore, al di sopra della libertd, della gius-
tizia, ma risulta essere il valore primario, onnicomprensivo, con la evidente e
scontata conseguenza che questo primato della sicurezza, dell’ordine significa,
in realtd, la dittature della sicurezza, dell’'ordine posti, anzi imposti coattiva-
mente ai sudditi dal potere assoluto del sovrano e, quindi, la dittature della
“paura comune”, “organizzata”, di Stato. E come per Machiavelli, nella
politica, cosi per Hobbes, nello stato di guerra, le due virtl: cardinali sono la
forza ela frode; la giustizia e la ingiustizia, invece, sono qualitd che si riferis-
cono all'uomo che, anziché vivere in solitudine, vive nello stato civile, 3

E ancora: nel “puro stato di natura”, i patti “estorti con il Hmore” sono
obbligatori. 82 Ne consegue allora che i “diritti di natura” consistono netla
“libertd di fare tutto cid che si vuole”. 3% Cosi come & evidente che, nella
condizione naturale dell'umanitd, sard non solo quanto mai sviluppata ma
esasperata quella che gid si € visto essere la “inclinazione comune” a tutto il
genere umano: ‘“‘un perenne ed insaziabile desideric di sempre maggiore
potere”, che si estingue soltanto con la morte. E questo desiderio dipende
dall'impossibilitd che gli uomini hanno di rendere sicuri il potere e i mezzi
per vivere bene, che gid sl sono conguistati, se non procurandosene degli
altri, maggiori.®** E il potere dell'uomo, “considerato come un universale”,
consiste nei mezzi, che ha a sua disposizione, per realizzare qualche futuro
scopo, che a lui sembra vantaggioso. ® E il potere, quale mezzo al servizio
di un fine, assurge, per Hobbes, a motore di tutte le vicende umane e divine.

Ne deriva logicamente che € ragionevole che un patto resti lettera morta
se, nel puro stato di natura, sia stipulato senza che alcuna delle due parti lo
ponga immediatamente in effetto, ma 'una riponga nell’altra la propria fidu-
cia. Il che, invece, non accade di certo se esiste un “potere comune” superiore
alle due parti, fornito di forza e diritto sufficienti a farlo mettere in atto.
Infatti, colui che per primo da effetto al patto non & sicuro che laltro fard
lo stesso, dato che i legami delle parole sono troppo deboli senza il “timore
di qualche potere coercitivo”, per frenare 'ambizione, lavarizia, Tira e le
altre passioni umane. E quel “potere comune” non pud essere concepito nel
nel puro stato di natura dato che in questo stato —come si & visto—— tutti gli
uomini sono uguali ed essi stessi sono giudici della ragionevolezza dei propri
timori; sicché colui che per il primo mette in atto 1 termini del contratto,

81 Lepiatano, parte prima, cap. XIm, cit, p. 161

32 Lewigiano, parte prima, cap. XIv, cit, p. 173.

88 ] eviaiano, parte prima, cap. Xv, cit, p. 189.

84 [ evigiano, parte prima, cap. XI, cit, p. 130.

35 Levigtano, parte prima, cap. X, cit, pp. 117 ss, v. le distinzioni tra potere “natu-
rale” e “strumentale”, la natura del potere, il potere dello Stato, ecc.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

512 DINO PASINI

non fa altro che esporsi al suo nemico, contro il diritto, che non pud mai
venir meno, di difendere la vita propria e i mezzi che la garantiscono. 38

Inoltre, la condizione naturale dell’'umanitd ¢ lo stato in cui gli individui
hanno la “liberta naturale” e i diritti naturali, tra i quali il primo e fondamen-
tale ¢ il diritto alla vita. La uscita degli uomini dallo “stato di natura” e la
loro instaurazione dello “‘stato civile” implicano pertanto l'alienazione della
“libertd naturale” e di tutti i diritti naturali eccettuato il diritto alla vita.
Se lo stato naturale & il regno del “diritto”, che, per Hobbes, é “una liberta”,
lo stato civile & il regno della “legge”, che & un “vincolo”, un dovere.??
Infatti, la legge, anziché “un consiglio”, & “un ordine”, esattamente & “l'or-
dine di quella persona (individuo o assemblea) il cui concetto contiene in s
la ragione dell’obbedienza”, 8

Ora, in quella condizione naturale umana in cui “tutti gli vomini sono uguali,
e ad ogni uomo & consentito di essere il proprio giudice”, cioé nello stato di
natura, i timori che essi hanno 'uno dell’altre, sono eguali e le speranze di ogni
uomo consistono nella sua abilitd e forza. Di conseguenza, quando un uomo
¢ indotto dalla sua naturale passione ad infrangere queste leggi di natura,
allora non vi ¢ sicurezza per alcun altro uome riguardo alla sua difesa, se
non la prevenzione, ¥

Riferendosi poi alla “legge di natura in guerra” che “non & null'altto che
onore”, * Hobbes precisa che solo e solamente la paura pud giustificare la
soppressione della vita di un altro. E poiche¢ difficilmente la paura si pud
manifestare, se non attraverso qualche “azione disonorevole”, che denuncia
involontariamente “la coscienza della propria debolezza”, tutti gli uomini, nei
quali la passione del coraggio e della magnanimitd sono state predominanti,
si sono astenuti dalla crudeltd; tanto che, sebbene in guerra non vi sia legge,
1a cui infrazione costituisca ingiuria, tuttavia esistono leggi “l'infrazione delle
quali costituisce disonore”.

Ora, dato che ‘“T'aiuto reciproco € necessario per la difesa, come il timore
reciproco & necessario per la pace”, Hobbes afferma che & necessario che siano
richiesti aluti quanto mai grandi per una difesa tale, e per causare un tal
“reciproco timore” in modeo che gli uomini “non possano facilmente avventu-
rarsi 'uno contro laltro”. #* Comunque, “la concordia di molti” non pud

36 Leviatanoe, parte prima, cap. Xv, pp. 170 s.

B. de Jouvenel, in De la Souveraineté, A la recherche du biem politique, Paris,
1955, pp. 294 s, osserva che linteresse di Hobbes, per una tale ricerca sullo “stato
di natura”, “n’est nullement archéologique... Si l'on s'interésse A T'état de guerre,
ce n'est point parce que les hommes ont passé par cet état mais parce qu'il est
toujours une possibilité... La fragilité et Ia valeur de 'ordre social ont obsédé Hobbes,
Par 1a il s'oppose radicalement aux philosophes aimables des époques tranquilles”,

37 Leviatono, parte prima, cap, Xiv, cit, p. 163

38 De Cive, xwv, 1, cit, p. 265; Levigtano, parte seconda, cap. XXvi, cit, p. 304.

22 Elementi di legge nat. e pol, parte prima, cap. xix, cit, p. 155.

40 4on, 2., cit., pp. 156 s.

41 ig4, 3, cit, p. 157.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE" IN HOBBES 513

essere mantenuta senza “il potere di tenerli tutti in soggezione”. Infatti, ben-
ché il “consenso (o concordia) fra tanti uomini sia fatto per paura di un
assalitore presente o per la speranza di una presente conguista, o per ambedue,
e duri quanto dura l'azione”, Hobbes precisa che, data la diversita dei giudizi
e delle passioni in tanti vomini, che lottano naturalmente per l'onore e il
vantaggio di sopravanzarsi 'un 'altro, & tuttavia impossibile quel loro consenso
ad aiutare ogni altro contro un nemico, ma anche che la pace si conservi tra
loro, senza qualche “timore reciproco e comune”, che imponga loro una
norma. *2

Gia sin d'ora, dunque, risulta in tutta la sua evidenza non solo il continuo
riferimento ma la importanza fondamentale che Hobbes attribuisce al termine
“paura” sia essa la paura nello “stato di natura”, cioé la “paura reciproca”
oppure la paura dello “stato civile”, cioé la “paura comune”. Ma qual’é
lesatto significato che Hobbes atribuisce al concetto di “paura™ o “timore”?

Riferendosi al problema della “origine della societi civile”, Hobbes afferma
che essa origine sta nel “timore reciproco”. Infatti, premesso che “nessuno
potra dubitare che gli uomini, per loro natura, sarebbero portati se non vi
fosse il timore, piuttosto a dominare che ad associarsi”’, Hobbes precisa che
“Porigine delle grandi e durevoli societd deve essere stata non gia la mutua
simpatia degli uomini, ma il reciproco timore”. *¢ E contro i suoi contradittori,
che gli obbiettano che gli uomini non si vogliono riunire in una societa civile
per timore, osserva che essi “scambiano il timore con il terrore”. Ora per
Hobbes, “timore” & “una specie di previsione di un male futuro”, Anzi, egli
ritiene che & proprio di chi teme non solo “il fuggire l'oggetto che ispira
timore”, ma anche “il diffidare, il sospettare, il guardarsi, il provvedere ad
eliminare le ragioni del timore stesso”.** E mentre la paura ¢ la passione
fondamentale dell'uomo, il terrore, invece, & la passione specifica degli
animali, %6

E, riferendosi a quel “movimento che si chiama vitale” e nel quale con-
siste il piacere o il dolore, movimento che & “anche una sollecitazione o pro-
vocazione, o ad avvicinarsi alla cosa che piace, o a ritirarsi dalla cosa che
dispiace”, Hobbes precisa che questa sollecitazione & “il conato o inizio interno
del moto animale”, che, quando l'oggetto piace, si chiama “appetito”, quando
dispiace, si chiama “avversione”, se riferito ad una ripugnanza presente; ma,
riferito ad una ripugnanza attesa, si dice “timore”. 48 E, per Hobbes, mentre
“la speranza & l'aspettazione di un bene futuro”, “il timore & l'attesa di un
male”. #7 Inoltre, mentere definisce “timore” “Vavversione, unita all’opinione

42 g, 4., cit, pp. 137 s.

48 De Crwe, “La libertd”, cap. 1: “Lo stato degli uomini fuori della societd civile”,
2, cit, pp. 78-82.

44 424, p. 82, nota relativa (a).

45 De Cive, “La libertd”, cap. primo, 2-a, cit, pp. 82 s.

48 Elements di legge nat. ¢ pol, parte prima, cap. viL, 2, cit, p. 50.

47 Elementi di legge nat. e pol, parte prima, cap. 1x-8, cit, p. 67,

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv  Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

514 DINO PASINI

di essere danneggiati da un oggetto” e ‘“‘coraggio” “la stessa, congiunta alla
speranza di neutralizzare il danno mediante la resistenza”, precisa che la
“speranza” & l'appetito, unito all’opinione di poterlo soddisfare, mentre la
“disperazione” la si ha quando 'appetito & “privo di tale opinione”. 8

E ancora: come gli oggetti esterni causano i concetti, cosi 1 concetti cau-
sano ‘“T'appetito e il timore”, che sono i “primi innavertiti inizi delle nostre
azioni”. Invero, o lazione segue immediatamente il primo appetito, come
quando si fa una cosa all'improvviso; oppure al primo appetito segue qualche
concetto del male che potrebbe capitare all'uomo per tali azioni. E questo il
timore che impedisce all'uomo di procedere. E a quel timore pud seguire un
nuovo appetito e a quell’appetito un nuovo timore, alternativamente, fino a
che 'azione sia compiuta, o qualche accidente si frapponga a renderla impossi-
bile; e cosi questo alternarsi di appetito e timore cessa. In particolare, “deli-
berazione” & questa alternata successione di appetito e timore, che dura tutto
il tempo in cui & in potere dell'uomo di compiere o no I'azione. ** I, trattando
della “volontd”,5 Hobbes precisa che la “deliberazione” richiede nell’azione
desiderata due condizioni: una, che sia futura; laltra, che ci sia speranza
di compierla o possibilitd di non compierfa. Infatti, il desiderio e il timore
sono ‘“‘attese del futuro” e non ¢’é attesa di un bene senza speranza, neé di
un male senza possibilitd. Per le azioni necessarie, quindi, non ¢’¢ delibera-
zione. Nella deliberazione, l'ultimo appetito, come anche l'ultimo timore, &
chiamato volonta, cioé l'ultimo appetito, volontd di fare; lultimo timore,
volonta di non fare o volontd di tralasciare. Percid, per Hobbes, ¢ lo stesso
dire volontd ed ultima volonta.

Tra tutte le passioni dell'uomo, la paura, per Hobbes, & la passione
fondamentale. Ma —come si vedri— la paura dell’'uomo &, o meglio, diventa
antinomica: infatti, quando & disperata, non sorretta dalla speranza, essa
diventa passione negativa, distruttiva, odio sterile; mentre, quando & tras-
figurata dalla speranza, allora la paura diventa passione positiva, costruttiva,
fondatrice della societd civile e, quindi, della vera umaniti. In tal senso,
metus & fundamentum regnorum.

E se —come si ¢ visto— la miseria dell’'uomo, della sua condizione esis-
tenziale trova la sua origine nelle passioni umane, nei privilegi che l'uomo
ha rispetto agli animali; se & I'uomo stesso l'origine e la causa dei disordini
artificiali, dei conflitti con gl altri vomini, frutti della sua competizione,
della sua diffidenza, della sua sete di gloria; da questa discordia naturale
pud, deve derivare una concordia “artificiale”, una “istituzione arbitraria”,
cioé lo Stato, il Leviatano. E lorigine e il fondamento di questa “isti-
tuzione arbitraria” & proprio la paura, questa fondamentale passione umana.
Invero, Hobbes, partendo dall'affermazione che nessuno pud dubitare che

48 [ eviatano, parte prima, cap. vI, cit, p. &9,
48 Elementi di legge nat. ¢ pol, parte prima, cap. Xi-1, cit, pp. 95 s
5O i, 2, cit, pp. 96 s

DR © 1987. Universidad Nacional Autdénoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “"PAURA COMUNE” IN HOBEBES 515

gli uomini, per la loro natura, sarebbero portati, se non vi fosse la paura,
“piuttosto a dominare che ad associarsi”, conclude che “Vorigine delle grandi
e durevoli societd deve essere stata non gia la mutua simpatia, ma il reciproco
timore”, appunto la “reciproca paura”.! La origine di questa “reciproca
paura” dipende —come accennato— in parte dalla eguaglianza naturale fra
gli womini, in parte dalla loro reciproca volontd di nuocersi. E cosi gli
uomini non sono in grado né di “attendere da altri la sicurezza” né di
“procurarsela” da loro stessi. E la “volontd di nuocere”, anche se non
proviene da una sola causa, né & responsabile nella stessa misura, & “insita
in tutt, allo stato naturale”, Inoltre ~come accennato— la guerra & “contraria
alla conservazione dell'nomo”, 52 né vi pud essere qualcuno che ritenga che
il proprio bene corrisponda alla “caratteristica naturale” dello stato di natura,
cioé alla “guerra di tutti contro tutti”. Cosi gli uomini, spinti dalla “paura
reciproca” ritengono di dover uscire da una simile condizione e di doversi
“procurare dei compagni” in modo che, se ci deve essere guerra, non sia
contro tutti, né senza aiuti. Pertanto, la disposizione degli uomini “naturali”
a sottomettersi, mediante contratto, a un potere di governo e, quindi, a dar
vita alla “‘societd civile” & proprio la “paura reciproca”,

Cosi, dunque, ¢ la paura a testimoniare la propria positivitd, 1a propria
costruttivitd, la propria feconditd quando tende a conservare, a mantenere
integro il corpo umano. Infatti & solo dalla paura della morte, esattamente
dalla paura della morte violenta oppure delle ferite corporee che nasce la
obbedienza a un “potere comune” e, quindi, allo State.*® Ora, dato 'enorme
numero di pericol, di cui gli istinti naturali degli uomini seminano quoti-
dianamente la vita umana, Iobbes afferma che non ci si pud scandalizzare
se gli uomini “si premuniscono”, almeno finché non possono agire diversa-
mente. Infatti, ciascuno € portato alla ricerca di quello che, per Iui, & bene
e a fuggire quello che, per lui, & male, specialmente il summum malum,
il massimo dei mali naturali, ciog¢ la morte. F —come si vedri—- ordine
non puo essere determinato che dalla paura di questo swmmum malum. 5
Pertanto, Hobbes non ritiene affatto scandaloso né assurdo, né contro la
“retta ragione” che qualcuno si adoperi 2 difendere e preservare il proprio
corpo e le proprie membra dalla morte e dalle sofferenze. 11 primo fondamento

51 De Cive, “La libertd”, cap. 1: “Lo stato degli womini fuori deila societh civile”,
2, cit, pp. 82 ss.

Collingwood, in The New Leviathan or Men, Society, Civilization ond Barbarism,
Oxford, 1942, ristampe anastatiche 1944 (con correzioni) 1947, 1953 (dal testo di
quest'ultima ristampa & dedotta la versione di “Tl nuovo Leviatano o uomo, societd,
civiltd e barbarie”, a cura di L. Dondoli, Milano, 1971}, prosegue ed approfondisce lo
studio della paura, quale era stata messa in luce da Hobbes, che la considerava,
appunte, “origine di ogni societd civile”.

52 Lllementi di legge nat. e pol., parte prima, cap. xrv, 13,

83 Leviatano, parte prima, cap. X1, ¢it, p. 131

5% De homine, cap. X1, a. 6, De Cive, cap. 1, art. 7.

Sul problema della paura della morte come sumanum malum, v. L. Strauss, The
Political Philosophy of Hobbes, Oxford, 1934,

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

516 DINO PASINI

del diritto naturale, invero, & che “ciascuno tuteli la propria vita e le proprie
membra per quanto ¢ in suo potere”. 58

Senonché —come si & visto— nella condizione naturale dell’umanitd, la
sicurezza € garantita solo dalla forza e dall’abilitd di ciascun individuo.
Infatti, in quella condizione umana in cui “tutti gli uomini sono eguali e
ad ogni uomo & consentito di essere il proprio giudice”, i timori, che essi
hanno I'uno dell’altro, sono eguali e le speranze di ogni womo consistono
nella sua abilith e forza. Quindi, quando un womo & indotto dalla sua
naturale passione a violare queste leggi di natura, allora, all'infuori della
prevenzione, non vi & sicurezza per alcun altro uvomo, riguardo alla sua
difesa. E cosi ogni uomo ha diritto di fare qualsiasi cosa egli ritenga opportuna
come mezzo necessario per la conservazione della sua vita.

Ne consegue che sino a quando, tra gli vomini, non vi & sicurezza reciproca
circa l'osservanza della legge di natura, gli uomini sono ancora “in stato
di guerra e nulla é illegittimo per alcun uwomo che tenda alla propria salvezza
e al proprio vantaggio’™. Questa salvezza e questo vantaggio consistono nel
“mutuo aiuto e soccorso reciproco, da cui segue anche il mutuo timore”
reciproco. * E, per Hobbes, qualsiast manifestazione di amore o di timore
nei confronti degli altri & un “atto di onore versi di essi”, perché “sia 'amare
che il temere equivalgono a stimare”. Inoltre, qualsiasi “forma di proprieta,
azione o qualita”, che sia manifestazione e segno di potere, & onorabile,
Pertanto, dato che & prova di potere Vessere onorato, amato o temuto da
molti, ¢, al tempo stesso, “cosa degna di onore”. 57 E, dato che il potere,
“naturalmente ed automaticamente” & attribuito a coloro che sono dotati di
una ‘“forza irresistibile”, proprio in conseguenza di tale loro qualitd, e che
la speranza e il timore “si riferiscono al potere”, la speranza di ottenere
un vantaggio, il timore di ricevere un danno, Hobbes afferma che “il timore
é implicitamente un riconoscimento del potere”, 58

Cosi & la paura l'inizio e la causa di un atio di sottomisssione di un
uomo a un altro uomo, di dipendenza di un uomo nei confronti di un altro
pitt forte, pit1 potente di Jui. In tal senso, sin d’ora, si pud affermare che,
per Hobbes, ¢ proprio la paura, che un singolo individuo o un gruppo di
individui o un popolo provano di fronte a un altro o altri individui o popoli,
la ragione, il fondamento, la causa del potere inteso quale rapporto inter-
soggettivo di sovraordinazione e di subordinazione, di comando e di obbe-
dienza.

la paura o timore —come si & visto— & ‘‘una specie di previsione di
un male futuro”, per cui ¢ “proprio di chi teme non solo il fuggire 'oggetto
che ispira il timore, ma anche il diffidare, il sospettare, il guardarsi, i

56 De Cive, cap. 1, 7, cit., pp. 86 s.

58 Elements di legge nat. e pol, cap. XIX, cit, pp. 155 s.

57 Leviatano, parte prima, cap, X, cit, p. 121 e p. 123,

58 [ eviatano, parte seconda, cap. XXxI, cit, p. 400, 403 ,405, 407.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE" IN HOBBES 517

provvedere a eliminare le ragioni del timore stessc”. Cosi ora si presenta,
in tutta la sua rilevanza, il problema dell'antinomica essenza della paura:
infatti, proprio per questa sua antinomica natura, la paura non si risolve
solo negativamente nella fuga dall'oggetio, causa della stessa paura, ma,
positivamente, nella “previsione di un male futuro”, frutto di un ragionamento
che, per Hobbes, & un “calcolo razionale”. Invero, I'vomo ha la possibilita
di uscire da “quella misera condizione” in cui & posto “dal semplice stato di
natura”, cioé dalla “guerra di clascuno contro l'altro”, da quella condizione
naturale in cui —come gid precisato— ‘“nulla pud essere ingiusto” dato
che “non vi & posto qui per i concetti di equo e non equo, di giustizia
e di ingiustizia”. Infatti, nello stato di natura non ¢’¢ “potere comune” e,
quindi, “non c’¢ legge” e le “due virtd cardinali” sono solo la forza e la
frode. F. Hobhes sottolinea che, in questa condizione naturale dell'umanitd
“non c¢'é posto per l'applicazione al lavoro perché il frutto di esso & incerto”
e percid non si coltiva la terra; non ¢i si dedica alla navigazione; non si
costruiscono “comodi edifici, né macchine, per sollevare e trasportare oggetti
che richiedono molta forza’; non si “coltiva la storia, le arti, le lettere, 1
rapporti sociali” e, cio che & peggio, si vive in uno “stato di continuo timore
e pericolo di morte violenta” e la vita dell'uomo é “solitaria, misera, ripugnante,
brutale e breve”, 5°

Ora, la possibilitd di uscire da questa miseranda condizione, dallo “stato
di guerra”, 'vomo la ha “in parte servendosi delle passioni, in parte della
ragione”. E, per Hobbes, le passioni che dispongono gli uomini alla pace
sono: “il timore della morte, il desiderio di quelle cose che sono necessarie
a garantire una vita comoda, e la speranza di ottenerle mediante la propria
attivitd”. ILa ragione poi “suggerisce convenienti argomenti di pace su cui

gli uomini possono essere indotti ad accordarsi”. %

Cosi Hobbes coglie e stabilisce un rapporto dialettico, quanto mai inte-
ressante e positivo, tra la paura e la ragione. Con questo rapporto, la
paura cessa di essere “nuda passione”, “terrore” animale in quanto si
razionalizza, diventa, cioé passione razionale o, meglio, ragionevole dell'uomo.
Invero, & proprio la paura, quale capacita di prevedere il male avvenire,
il futuro e gli effetti possibili delle sue cause presenti, che, per cosi dire,
sollecita e pone in moto la ragione umana, umanizzando, incivilendo 'uomo. %
Infatti, come, in genere, le passioni fondamentali dell’'uvomo non scompaiono
di certo ma permangono, trasformandosi, quando egli passa dalta condizione
naturale alla societd civile in quanto la ragione, che € calcolo delle utilita,
non ha il potere di annulare e di annientare le passiont ma solo di trasfor-
marle, regolandole, disciplinandole, controllandole; cosi in particolare e analo-

69 [ eyviatano, parte prima, cap. Xul, cit, pp. 159 s

60 Leyiatano, parte prima, cap. XIIIL, cit, pp. 161 s

61 Sul rapporto, tra la paura e la ragione in Hobbes, v. R. Polin, Politigue et
pkilcé.g_ophie chez Th. Hobbes, Paris, 1953, cap. 11, “Raison et rationalisme” e, in particolare,
P 8.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

318 DINO PASINI

gamente, la paura, passione fondamentale dell'nomo, non scompare di certo
ma permane, trasformandosi, quando 'uomo passa dalla condizione naturale,
di uvomo “naturale”, alla situazione civile, di suddito, in quanto la ragione
non & affatto in grado di annullare od annientare la paura ma solo di
trasformarla regolandola, disciplinandola, controllandola, da paura “reciproca”,
“anarchica”, in paura “comune”, “organizzata”. Dunque, ¢ proprio dalla “paura
reciproca” tra gli uomini, 2 dalla paura della morte violenta, in una parola
dallo stato di insicurezza, che domina sovrano nello “stato di natura”, di
guerra, che paura e ragione, correlate nel loro rapporto dialettico, fanno
scaturire la esigenza dello stato di pace, di sicurezza, cioé la necessitad dello
stato civile.

Infatti, ¢ proprio la paura della violenza reciproca, della morte violenta;
¢ proprio la insicurezza sistematica di ogni bene, ivi compresa la insicurezza
della propria esistenza e di quella dei propri familiari, a spingere I'uomo
a uscire dalla condizione naturale, dallo stato di guerra reciproca e a dar
vita allo stato civile, Ma questo salto qualitativo dell'umanity implica, per
Hobbes, un prezzo, anzi un altissimo prezzo: la sottomissione e il dovere
di obbedienza degli uomini, in quanto sudditi, a un “potere comune” in
grado di trasformare la “moltitudine” caotica in “popolo” organizzato, €
che, organizzandolo, assicuri la pace interna ed esterna, la sicurezza., Cosi
gli uomini, in base al calcolo razionale circa i vantaggi che essi traggono
con il patto fondamentale, perdono la liberta, esattamente la liberta “naturale”,
quella che essi hanno nella condizione naturale, cioé¢ “il diritto naturale”
di tutti a tutto. Ed & con questo patto che essi danno vita allo “stato civile”
e che si obbligano all’obbedienza verso il sovrano, assicurandosi dei vantaggi,
fra i quali il fondamentale e principale é quello, appunto, della sicurezza, di
aver conservata la vita.

Dunque, & proprio la “paura reciproca” tra gli uomini la molla, il motore
della genesi, dello sviluppo e dell’attuazione della loro vita sociale, della loro
societd civile, della lore unith. Per Hobbes, invero, I'uomo non nasce ma
diventa sociale, E diventa sociale non di certo per “simpatia” degli altri
uomini ma solo per opera della paura e del calcolo razionale delle utilita
o dell’ambizione, in quanto, cioé, spinto “o dal bisogno reciproco oppure
dal desiderio di soddisfare la propria ambizione”. % Il che significa che
la uscita dell'uomo dalla condizione naturale, dallo “stato di guerra”, dalla
anarchia e il suo progressivo umanizzarsi, cioé incivilirsi, dando vita allo
“stato civile”, rendendo cosi possibile “la convivenza in pace ed umitd”,
¢ dovuto, appunto, alla paura, & opera della “paura reciproca” tra gli uomini
“paturali”, Infatti, oltre al “desiderio di benessere e di godimento sessuale”,
¢ proprio “il timore di morte e di ferita” quello che fa si che gli uomini
“obhediscano a un potere comune”, Ed ¢, inoltre, “il timore della oppressione”

82 [ gziatano, parte prima, cap., Xmi, cit, pp. 157 s.
88 e Cive, cap, 1, 2, cit. p. 8L,

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

"“PAURA RECIPROCA” E "“PAURA COMUNE" IN HOBBES 519

a spingere I'tomo ad aspettarsi l'aiuto dalla societd o a cercarla, perché per
lui non esiste alcun altro modo per rendere sicura la vita e la libertd. o

Per 'vomo, il bene supremo, &, appunto, la conservazione della sua vita
presente e la sicurezza della sua vita futura. Lo “stato civile”, quindi,
nasce proprio dalle esigenze presenti sia della ‘“paura reciproca” che dalle
aspirazioni di garantirsi una sicurezza per Ia vita futura. E sono queste
esigenze e queste aspirazioni che scllecitano e pongono in moto la ragione
umana quale calcolo razionale delle utilitd e, quindi, del mezzi pitt adeguati e
rispondenti per conservare la vita presente ¢ garantire la vita futura, instau-
rando ed assicurando l'ordine e la pace, dando vita allo “stato civile™

Lo “stato civile”, la vita civile, il processo storico, lento, faticoso, difficile
di umanizzazione, di civilizzazione dell'vomo, per Hobbes, nasce proprio
dalla situazione esistenziale caratterizzata, da un lato, dalla paura della morte
violenta e, dall’altro, dalla paura del futuro. Per Hobbes, la paura della
morte, al di 12 della sua dimensione normale, della sua ineluttabilita, legata
alla finitezza temporale di ogni essere umano vivente, assume uno specifico
significato e valore politico. £ questa la paura della morte violenta, la paura
che T'nomo prova nella condizione naturale, nello “stato. di guerra”, nella
guerra civile o sociale o religiosa. Il problema fondamentale, per Hobbes,
diventa, quindi, quello di porre fine a questo “stato”, causa, appunto, di
tante “reciproche” paure umane, Di qui Vesigenza pressante, indilazionabile
di dar vita a uno “stato sociale” che assicuri agli uomini, ai sudditi, attraverso
il loro dovere di obbedienza, le loro obbligazioni al “potere comune” sovrano,
la vita, la pace, la sicurezza. Fd & proprio da questa esigenza tanto forte
e fondamentale, cosi come & forte e fondamentale la sua causa, cioé la paura
della morte viclenta, che nasce la esigenza di risolvere il prablema politico
dello Stato, prevalentemente se non esclusivamente, in termini di sicurezza.
La sicurezza dello Stato, del “dio mortale’”, infatti, & la garanzia pil certa
non solo della pace e, quindi, defla vita dei sudditi ma anche del loro futuro:
“¢ impossibile che 'uomo, il quale continuamente tenta di rendere se stesso
immune del male che teme e di procurarsi il bene che desidera, non si trovi
in un continuo stato di ansietd riguarde il futuro”. Cosi tutti gli uomini,
specie quelli pit previdenti, sono —secondo Hobbes— in una condizione
simile a quella di Prometeo. Invero, c¢ht “guarda troppo lontano preoccu-
pandosi del future, ha tutto il giorno il cuore oppresso dal timore della
morte, della miseria e di altre disgrazie, e non trova riposo né sogta alla
sua ansietd, se non nel sonno”. I& questo “perpetuo timore”, che, “a causa
della ignoranza delle cause, & sempre presente nel genere umano come se
fosse nell'oscuritd”, trova la sua ragione nel timore del potere delle cose
invisibili, % '

L’inquietudine angosciosa, cosi degli uomini, dei sudditi come degli Stat,
ciog degli “dei mortali”, di fronte al futuro, alla storia, testimonianza dram-

64 ] pvigtane, parte prima, cap. XI, cit, p. 131 e p. 133.
65 [ eodafano, parte prima, cap. XII, cit, pp. 140 s.

DR © 1987. Universidad Nacional Autdénoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

520 DINO PASINI

matica e sempre rinnovantesi della loro paura della morte violenta e del
futuro, & la premessa e la condizione indispensabile per la esatta comprensione
della natura, dei fini e delle dimensioni dello Stato hobbesiano, del Leviatano.
Questo “dio mortale”, di cut non si pud pensare potere maggiore, non solo
¢ correlato dialetticamente alla paura della morte vialenta e del futuro, comune
agli uomini e alle Stato, ma & espressione coerente, nonostante il suo immenso
potere, di quella immensa paura da cui nasce e a cui & sempre condizionato
e correlato il “dio mortale”,

Infatti, realisticamente, per Hobbes, la fine della condizione naturale del-
l'umanita, della “guerra di tutti contro tutti”, non implica affato la fine
dello “stato di natura”, cioé l'uscita definitiva dell'uomo da questo stato
ma solo la trasformazione dello “stato puro”, ipotetico di natura nello stato di
natura storico, concreto, caratterizzato, all'interno degli Stati, da lotte violente
e guerre tra fazionit e classi contrastanti e, all'esterno, dai conflitti dalle
guerre tra Stati e Stati, Secondo Hobbes, invero, gli Stati, nei loro rapporti
reciproci, si trovano nello stato naturale, cioé di guerra. Ce cessano di
combattere, non ha luogo una pace, ma una tregua, in cui ciascuno dei
belligeranti osserva l'altro, le sue mosse e i suoi atteggiamenti e la misura
della propria sicurezza a ciascun belligerante non & data dai patti ma dalla
forza e dai provvedimenti che 'avversario va prendendo. E questo & “conforme
al diritto naturale” perché, nello stato di natura, “ogni volta che insorge
un giustificato timore, i patti cessano di essere validi”. %0

Pii esattamente, si pud osservare che, per Hobbes, con la instaurazione
dello stato civile, la condizione naturale della umanita, detlo stato di guerra,
non si estingue, non scompare pienamente ma permane, trasformandosi.
Infatti, se, da un lato il “potere comune” dello Stato sovrano tende a
porre fine allo stato di guerra; se tende, cioé, a canalizzare, ossia a razio-
nalizzare, regolando, normativizzando, limitando e controllando le passioni
fondamentali umane, che sono la causa dello stato di guerra; dall’altro,
queste passioni e questo stato naturale, se pur trasformati, continuano a
sussistere, meglio a coesistere nello stato civile. Si ha, quindi, la coesistenza
della condizione naturale e civile umana. E cosi la lotta violenta, la guerra
civile o sociale o religiosa si trasforma, diventando lotta pacifica, civile fra
fazioni, partiti, classi contrastanti,

Ma, se e non appena l'esercizio del potere sovrano entra in crisi, allora
lo stato di natura, di guerra da stato puramente potenziale, qual’é¢ nello
stato sociale, diventa o, meglio, ritorna ad essere attuale. Il che testimonia

86 D¢ Cive, cap. 11, 11: “T patti fondati sulla reciproca fiducia sono nulli nello stato
naturale; ma non societi civile”, cit, p. 102. Su di un tentativo di tradurre la filosofia
politica hobbesiana in termini internazionalistici, v. 1'appendice del volume di D, P.
Gauthier, The Logic of Lerigthan, Oxford, 1969, “Hobbes on International Relations”.
Su di un tentativo di lettura di alcuni passi di Hobbes in chiave analogica Stato, sistema
internazionale, tendente a descrivere la natura e la genesi del sistema internazionale alla
Iuce della coppia guerra-pace, v. L. Bonanate, “La costituzione del sistema internazionale”,
in Comunitd, n® 169 (1973), pp. 52 ss.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E ‘PAURA COMUNE’ IN HOBBES 521

e conferma, appunto, la coesistenza e la compresenza sia della condizione
naturale dell'umanitd, dello stato di natura, di guerra, sia dello stato sociale
nello stato storico, concreto, che &, al tempo stesso, stato di natura e stato
sociale, caratterizzato —come si & visto— da lotte viclente e da guerre tra
fazioni e classi contrastanti. Si comprende allora anche e perché la “paura
reciproca”, “anarchica”, che & caratteristica peculiare della condizione naturale
dell'umanitd, dello stato di guerra, non si vanifichi, non scompaia nello
“stato sociale” e come e perché la paura si trasformi, per opera del “potere
comune” dello Stato sovrano che, regolandola, organizzandala, controllandola,
la fa divenire “paura comune”, che, a sua volta, ¢ la caratteristica specifica
dello stato sociale.

Senonché, questa trasformazione della paura, da “paura reciproca”, “‘anar-
chica” in “paura comune”, “organizzata”, non implica la scomparsa definitiva
¢ la fine della “paura reciproca” ma invece la sua coesistenza con la “paura
comune”. Che cosi sia lo testimonia il fatto che, ogni qualvolta il pieno
esercizio del “potere comune” dello Stato sovrane assoluto si indebolisce
o vien meno, allota, con il riaffiorare delle condizioni naturali dell'umanita,
dello “‘stato di natura”, si manifesta ancora e nuovamente la presenza della
“paura reciproca’’, “anarchica”, che sinora coesisteva semplicemente allo stato
potenziale, compressa e coartata dal “potere comune”, con la “paura comune”,
“organizzata”, I, infatti, evidente che tra la condizione naturale e la condi-
zione sociale, tra lo stato di guerra e lo stato di pace, tra lo stato di natura
e lo stato sociale esiste un rapporto inversamente proporzionale, nel senso
che quanto maggiore e massiccia & la presenza e l'affermarsi di una diter-
minata condizione umana, tanto minore & la presenza e l'affermarsi della
opposta condizione umana, Ne consegue allora che anche la presenza e il
trionfo della “paura reciproca”, “anarchica” implica 'assenza e la sconfitta,
di certo non definitiva ma momentanea, della “paura comune”, “organizzata”
e viceversa.

Risulta allora, in tutta la sua evidenza, la vera ragione, ispiratrice di tutto
il nucleo centrale del pensierc politico hobbesiano, della sua continua, assillante
preocupazione, anzi della sua ossessione circa la possibilitd, sempre concreta
ed attuale, di un nuovo ritorno di fiamma, nelle stato civile, delle condizioni
naturali dell'umanitd, dello stato di guerra e, quindi, di una nuova manifesta-
zione ed esplosione della “paura reciproca”, “anarchica”. Di qui la decisa,
totale, indiscriminata condanna, da parte di Hobbes, sia di ogni forma, nel-
I'ambito dello Stato, di dissenso, di critica dei sudditi alle scelte e all’azione
politica del sovrano, sia della presenza di fazioni, di partiti in quanto giudicati
elementi negativi, incrinanti Fassolutezza dell’esercizio del “potere comune”
dello Stato sovrano, e, di conseguenza, pericoli e fonti di ribellioni, di
sediziont, cioé cause della ricaduta dell’'umanita dalla condizione civile, di pace,
alla condizione naturale, di guerra. Di qui, per Hobbes, la logica conseguenza
e la coerente esigenza fondamentale che il potere dello Sfato sovrano, stru-
mento di controllo, avente il fine di garantire agli uomini, con la sicurezza,

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

522 DINO PASINI

con l'ordine, con la pace, la loro autoconservazione la soddisfazione delle
loro passioni, sia ¢ permanga sempre potere assoluto, incondizionato, illimitato.

Esiste, inoltre, un altro rapporto, quanto mai interessante, tra paura,
potere e sicurezza, Infatti, per Hobhes, ¢ il potere dell'iomo il mezzo per
dominare la sua passione fondamentale, la paura. Questa, invero, & fanto
maggiore e pitt diffusa quanto pilt I'uomo & privo di potere e, viceversa,
tanto & minore e quindi ¢ tanto pit controllata e dominata, quanto piit 'uomo
¢ potente. Il che & particolarmente vero e verificabile in quella specifica
condizione esistenziale umana che & la condizione naturale nella quale I'vomo
“naturale’” si trova di fronte alla paura della morte violenta e alla paura
del futuro. La paura della morte violenta, infatti, 'vomo la prova ogni
qualvolta si trova impotente, disarmato di fronte alla violenza, al potere
altrui. Cosi come la paura del futuro Vuomo la pud dominare solo e in
quanto egli sia e si senta potente. Ma gia si & visto che, nella condizione
naturale, il potere delluomo sull'uomo si risolve e non pud che risolversi
nella “guerra di tutti contro tutti”. Pertanto, risulta ancor pitt evidente che
solo ponendo fine al potere di ogni singolo womo “naturale” per dar vita
a-un “potere comune”, gli vomini “naturali” divenendo “sudditi”, potranno
porre fine alla “paura reciproca”, Ma questo “potere comune”, a cui tutti gli
individui, in quanto sudditi, debbono sottoporsi, dev’essere tale da incutere
a tutt uguale paura, una “paura comune”. La origine e la causa della “paura
comune” &, dunque, il “potere comune”, il potere dello Stato, del “dio
mortale” sui sudditi.

Ma il problema del potere e del suo rapporto con la paura non &, per
Hobbes, il problema definitivo. Invero, esso & solo la premessa, il presupposto
di un altro, ancor piti importante e fondamentale, problema: quello de!
rapporto tra la paura e la sicurezza, Si pud ora ulteriormente sottolineare
che Hobbes, proprio partendo da un’analisi realistica, pessimistica, spietata
della miseria della condizione esistenziale umana, dominata, apppunto, dalla
passione fondamentale, ciod dalla paura, costruisce il suo “stato sociale”.
E la caratteristica fondamentale di questo stato & di rispondere e di corris-
pondere, nel modo piti razionale possibile, alle aspettative e alle esigenze di
sicurezza che si levano disperate dagli animi, pieni di “paura reciproca”,
di tutti gli vomini che si trovino nella condizione naturale. In tale senso,
il “potere comune”, condizione essenziale della fondazione e della vita dello
Stato, si rivela essere un mezzo, uno strumento operativo al servizio del-
Tautentico, del preminente, se non dell’'unico fine dello Stato hobbesiano:
della pace, della sicurezza della vita e del futuro dei sudditi e, con la sicurezza
di questi, della sicurezza della vita e del futuro dello Stato nei confromti
degli altri Stati.

Infatti, per Hobbes, il fine per cui un uomo “cede e lascia ad un altro
o ad altri, il diritto di proteggersi e di difendersi mediante il suo proprio
potere” & la sicurezza, che egli se ne aspetta, di protezione e di difesa
da coloro ai quali egli ha lasciato tale diritto. E un uomo si pud ritenere

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE” IN HOBBES 523

in condizione di sicurezza quando & in grado di prevedere che non gli
si pud fare alcuna violenza, dalla quale chi la fa non possa esser dissuaso
dal potere del sovrano, al quale ambedue si sono assoggettati. Pertanto,
senza la sicurezza, non ¢'é ragione alcuna che l'uomo si privi dei propri
vantaggi e si faccia preda altrui. Quindi, “nella costituzione di uno Stato,
la misura di quanto un uomo assoggetti la sua volontd al potere altrui
deve apparire dal fine, cioé la sicurezza’. o7

In particolare. 88 parlando del compito di un sovrano rappresentativo,
sia esso un monarca o un'assemblea, Iobbes scrive che questo compito
sta tutto nel fine per la realizzazione del quale il potere sovrano gli &
stato affidato, ossia nel garantire “la sicurezza del popolo”, verso cui quello
& obbligato per legge di natura e per rendere conto di fronte a Dio, e
solamente a lui che ¢ autore di essa. E Hobbes precisa che qui, per “sicu-
rezza”, non intende una pura e semplice “‘preservazione”, ma anche “qualsiasi
altra gioia della vita che clascuno, con un’attivitd consentita, senza danneg-
giare o contrastare lo Stato, si sarda procurata”. Inoltre, per Hohbbes, &
“implicito” che questo debba essere fatto non tanto preoccupandosi dei
singoli individui “pit1 di quello che & necessario a preservarli dalle offese,
quando essi se ne lamenting”, quanto invece con un “provvedimento gene-
rale”, espresso in un pubblico regolamento attuato per mezzo della teoria
e dell’esempio e caratterizzato nella formulazione e nell’applicazione di buone
leggi, a cui ciascuno pud riferire il suo caso particolare.

Cosi la funzione fondamentale dello Statc-Leviatano appare essere uma
funzione negativa, Invero, Hobbes, stabilito che ¢ compito del sovrano
“fare buone leggi”, ciod leggi “giuste”, perché “nessuna legge pud essere
ingiusta” in quanto la legge & fatta dal potere sovrano e tutto cid che &
fatto da tale potere & “garantito e riconosciuto da ognuno del popolo, e quello
che ogni uomo ha garantito e riconosciuto, nessuno pud dire che sia ingiusto”,
scrive che, poiché compito delle leggi, che sono “regole autorizzate”, non
¢ quello di “vietare al popolo ogni azione volontaria, ma di dirigerle e
di mantenerle in tale grado di attivita che i cittadini non si nuocciano a
vicenda con i loro infruttuosi desideri, con la loro temerariety e con la
loro indiscrezione”, allo stesso modo come le siepi non somo poste per
fermare i viaggiatori ma per regolare il loro cammino; cosi una legge,
“non necessaria”, in quanto priva del “vero fine di una legge”, “non é
buona™, 69

Ne consegue allora che un patto, che non garantisca “la difesa della
forza mediante la forza”, ¢ sempre vano perché “nessuno pud rinunziare
a trasferire il suo diritto di salvarsi dalla morte, dalle ferite, e dalla pri-
gionia”. ™ Risulta cosl ancor pill evidente come e perché 'uomo “naturale”

87 Elementi di legge nat. e pol, parte seconda, cap. I. §: “Senza sicurezza non si
abbandona alcun diritte”, cit, p. 168.

88 [ eviatano, parte seconda, cap. xxx, cit., 376.

99 Leviatano, parte seconda, cap. xXxX, pp. 389 s.

70 Leviatano, parte prima, cap. XIv, cit, p. 174,

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

524 DINO PASINI

ricerchi la sicurezza. E, dato che “i patti senza la spada sono soltanto
parole prive della forza sufficiente a dar sicurezza, ™ ['unica maniera, per
Hobbes, di garantire agli womini la loro sicurezza in modo che, con la
propria attivith e i prodotti della terra, essi possano nutrirsi e vivere como-
damente, consiste nell’ “investire di tutto il propric potere e di tutta la
propria forza un uomo o un’assemblea di uomini che sia in grade di
ridurre tutte le varie opinioni, per mezzo della pluralitd det voti, ad una
sola volontd”, 7 B questa— come si vedra— “la fondazione di quel grande
Leviatano o piuttosto, per parlare con pit reverenza, di quel Dio mortale
a cui, al di sotto del Dio inmortale, noi siamo debitori della nostra pace e
difesa”. 73

Ne consegue, pertanto, e merita di essere sottolineato che, per Hobbes,
la rappresentazione della condizione naturale umana, caratterizzata dalla natura
egoistica dell'uomo, dalla “libertd naturale” degli individui e, quindi, dalla
esplosione delle loro inclinazioni naturali, che li porta alla “guerra di tutti
contro tutti”, alla “paura reciproca” della loro morle violenta, contiene in
sé un istinto nettamente opposto. £ questo Pistinto della conservazione e,
dunque, dell’assoluta necessitd, che avvertono gli individui, di uscire dallo
“stato di natura”, di dominare e superare la loro inclinazione alla guerra
reciproca, causa della loro “paura reciproca” di morte violenta.

Cosi la genesi dello “stato sociale”, dello Stato -—costruzione razionale—
si manifesta essere esigenza ragionevole, “‘dettame della retta ragione” umana,
rivolto a superare I'antinomia intrinseca esistente nella condizione naturale
delf'umanith tra listinto di guerra e di morte violenta, da un lato, e di
sicurezza, di conservazione, dall’altro.

Ora, la legge naturale, che ha la funzione di guidare gli womini fuori
dallo stato di natura, non deriva dal “consenso” degli uomini, ma ¢ “un
dettame della retta ragione”.?™ E, a differenza della maggior parte degli
scrittori, che la considerano una “facolta infallibile”, Hobbes intende per
“retta ragione”, nello stato naturale dell’umanitd, “'atto di ragionare”, cioé
il ragionamento, proprio a ciascun individuo, nei riguardi delle azioni che
possono portare “utilitd o danno agli altri uwomini”. Gli womini, invece,
danno il loro consenso pit ‘“per paura, speranza, amore, o per qualsiasi
altra passione”, che per motivi d’ordine razionale. E la ragione, per Hobbes,
ha una funzione strumentale, é un metodo per pensare, pill esattamente
per calcolare, seguendo un certo ordine; 7 infatti, & una operazione di
calcolo con cui si deducono delle conseguenze dai nomi convenzionali:
“Quando si ragiona non si fa altro che concepire una somma totale ottenuta
dall’addizione di particelle, oppure un resto risultante dalla sottrazione di

71 eviatano, parte seconda, cap. Xvi, cit, pp. 205 s.

72 [ evigtano, parte seconda, cap. xvir, cit, p. 209

73 Lewiatano, parte seconda, cap. xvir, cit, p. 210

4 D¢ Cive, cap. 11: “La legge di natura relativa al contratti”, 1-, cit, pp. 94-97.
73 D¢ Corpore, cap. 1, art, 2,

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE” IN HOBBES 525

una somma dall’altra. Tale operazione, se ¢ fatta mediante parole, si eseguisce
riassumendo nel nome del tutto il risultato dei nomi delle singole parti,
oppure dal risultato complessivo meno quello di una parte, nel nome del-
l'altra parte... in qualsiasi argomento, in cui vi sia posto per Vaddizione
e per la sottrazione, c’¢ anche posto per la ragione, e dove non si possono
usare quelle operazioni, & impossibile anche il ragionamento”. 7 Tl valore
della ragione, pertanto, & solo formale; ha un significato metodologico.

In particolare, la ragione, per g uomini che vivone nella condizione
naturale, é un calcolo delle utilitd, diretto a farli uscire, mediante un patto
fondamentale, con cui si uniscono reciprocamente, dallo stato exlege e a
dar vita allo ‘“stato sociale”, E questa la conditio sine qua non perché
le leggi naturali, che in s¢ e per sé sono buone ma sono prive di efficacia,
in quanto non obbligano, si trasformino in leggi civili, in leggi positive,
che, oltre ad essere buone, sono efficaci, obbligano, cioé prescrivono incon-
dizionatamente ai sudditi il comando espresso normativamente dal potere
stesso, e garantiscono l'attuazione di quello che, per Hobbes, & il bene,
il valore supremo: la pace, la coesistenza pacifica tra gli individui, la
realizzazione del valor supremo della conservazione della vita. 78

Infatti, il principio primo della ragion pratica, cicé la prima e fonda-
mentale legge di natura & che “si deve ricercare la pace quando la si pud
avere; quando non si pud, bisogna cercar aiuti per la guerra™.™ E la
prima delle leggi naturali, derivate deduttivamente da quella fondamentale,
¢ che “il diritto di tutti a tutto non si deve conservare, ma certi diritti
si devono trasferire o abbandonare™. 8¢ Solo cosi gli individui possono
uscire dallo “stato di natura” e dar vita allo “stato sociale”, allo Stato
che, per Hobbes, ¢ lo strumento fondamentale, essenziale perché gli uomini
pongano fine allo “stato di natura”, alle stato di “guerra di tutti contro
tutti”, che costituisce la minaccia continua alla vita, alla coesistenza pacifica
degli uomini. Comunque, per Hobbes, “le leggi naturali non bastano a

6 Levintano, parte prima, cap. v, cit, pp. 75 s. Sulle conseguenze di questo significato
peculiare di ragione in Hobbes, sulla differenza fondamentale tra la concezione delia
legge naturale di Hobbes e le concezioni tradizionali e sulla imnessibilith che of siano
“principi per sé veri in una filosefia nominalistica come quella di Hobbes”, v. N.
Bobbio, “Legge naturale e legge civile nella filosofia politica di Hobbes”, in Studi
in wmemoria di G. Solari, Torino, 154; ora in Da Hobbes a Marx, cit, pp. 16 s.

71 R. Polin, Politique et philosophie chez T. Hobbes, “Introduction”, cit., p. x1: "“n'a
pas... de signification ontologique; elle n'est ni un principe dexistence, ni une faculté
métaphysique”.

78 11 Bobbio, in “Legge naturale ¢ legge civile nella {il. pol. di Hobbes”, eit., pp. 26 ss.
osserva che, per Hobhes, “una volta eretto o Stato, le leggi naturali non hanno pi1
ragione d’essere” e che “perchd le leggi naturali diventino obbligatorie, bisogna che
siano imposte dalle leggi civili”. Pertanto, Flobhes inverte completamente il rapporto
tra legge naturale e legge positiva, rispetto alla dottring giusnaturalistica tradizionale in
quanto la legge naturale & obbligatoria “solo in quanto & conforme alla legge positiva”,
Solo nel “Leviatano” le leggi naturali sono obbligatorie “ovunque tacciono le leggi
positive”, V., anche, izd, pp. 40-48.

7 De Cive, cap. 11, 2

80 fui, 3

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

526 DINO PASINI

conservare la pace”,® in quanto, nello stato di natura, non solo le leggi
naturali “tacciono”, 32 ma la “sicurezza di vivere secondo le leggi di natura
consiste nella concordia di molti” % e questa concordia "non & sufficiente
per mantenere la pace”, 84

Le azioni umane, invero, derivano dalla volontd, e questa dipende dalla
speranza e dal timore; cosicché, ogni qual volta sembra che dalla violazione
delle leggi, anziché dalla loro osservanza, derivi un bene maggiore oppure
un male minore, la violazione ha luogo di “piena volontd”.® E, dato
che la volontd di fare & il desiderio e la volontd di non fare & il timore,
“le cause del desiderio e del timore sono pure le cause della nostra volonta”, *
La volontd, per se stessa, non & “volontaria”, ma & solo “origine di azionmi
volontarie” (infatti, non vogliamo “volere” ma vogliamo “fare”)T e desi-
derio, timore, speranza e tutte le altre passioni non possono dirsi volontarie,
perché “non procedono dalla volontd ma sono la volonta, e la volontd
non & volontaria”, 88 E, dato che “la concordia di molti non ¢ sufficiente
per mantenere la pace”, % Hobbes sottolinea che & necessario “far qualcosa
di pit” perché quelli, una volta che si sono accordati per la pace e laiuto
reciproco, spinti dal bene comune”, siano poi trattenuti mediante un qualche
timore dal dividersi di nuove quando qualche loro bene privato discordi da
quello comune”. % E Hobbes stabilisce il rapporto fondamentale tra leggi
naturali e leggi positive o civili, precisando che, mentre le leggi naturali
obbligano gli individui solo in coscienza e, pertanto, sostanzialmente, non li
obbligano affatto; le leggi civili o positive, invece, pur ricevendo dalle leggi
naturali la loro giustificazione, sono vere leggi in quanto sono “comandi”
del potere sovrano dello Stato. I “le leggi sono le norme del Giusto e del
I'Ingiusto”.

E cosi si pud cogliere e sttolineare un carattere peculiare della forma mentis
di Hobbes: la unilateralitd di tutte le sue posizioni, portata, con una coerenza
logica ferrea, sino alle estreme conclusioni. Di qui —come si avra ancora e
ripetutamente occasione di vedere— l'assenza di sfumature, di toni intermedi
e, quindi, di mediazioni, di rapporti dialettici tra posizioni opposte che, per
tanto, sono e restano nettamente, rigidamente antitetiche. Cosi, della natura
umana, Hobbes coglie, nella condizioni naturale, I'aspetto unilaterale, quello
desolato, cioé le infinite miserie, sottolineando tutte le varie espressioni delle
passioni umane degli individui: dalla loro miserabile reciproca sete di potere
e, quindi, di offesa, espressione del loro diritto “naturale” illimitato e poten-

gpg 2(,'1"02, “TI potere”, cap. v: “Cause e origine dello Stato”, 1, cit, pp. 143 s
17,

83 iz, 3.

84 {2, 4,

85 iz, cit., p. 143,

88 Elementi di legge nat. ¢ pol, 1, 12, 6.

87 [)e Cwwe, “I1 potere”, cap. v: “Cause e origine dello Stato”, 8., cit, p. 149,

88 Elements di legge nat. e pol, 1, 12, 5.

8 D¢ Cive, cap. v, 4.

90 124, cit, p. 147,

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE” IN HOBBES 527

ziale su tutto e su tutti, alla violenza; dall’ambizione e dall’egoismo all’avarizia;
dalla diffidenza alla perfidia,

Di qui la concesione dell’uomo che, anziché persona, valore, essere fornito
di dignita, di libertd, é concepito invece come un essere puramente naturale,
dominato da molteplici violente passioni, sopratutto dalla paura della morte
violenta, che & la passione fondamentale. Di qui l'istinto, la esigenza fonda-
mentale di ogni uomo di salvare la propria esistenza, di conquistarsi, con la
fondazione dello Stato, la propria sicurezza, sacrificando allo stato civile,
garante della sicurezza della vita, della pace, ogni valore, ogni potere, ogni
diritto, ogni liberta.

Di conseguenza la visione, altrettanto unilaterale, desolata, della realta
politica colta solo nelle sue manifestazioni esteriori quale spietata e violenta
lotta reciproca tra individui, fazioni, Stati, quale “guerra di tutti contro tutti”
oppure quale sottomissione assoluta, incondizionata, illimitata dei sudditi al
“potere comune” dello Stato. In questa sua concezione tanto ricca di esprit
de géometrie ma tanto povera di esprif de finesse, sembra quasi che ad Hobbes
sfugga la complessitd, la contraddittorietd, 'ambiguitd sia della natura umana
che della realtd politica. Tn realtd, del potere politico, dello Stato, Hobbes
coglie e sottolinea una sola ed unica dimensione: il volto demoniaco del potere,
lo Stato nato dalla “paura reciproca”, “anarchica” esistente tra gli uomini
“naturali”. Ed & questa “paura reciproca”, “anarchica” degli uomini viventi
nello “stato di natura” la fonte della “paura comune”, “organizzata” dei sud-
diti viventi nello “stato civile”, Cosi il potere politico e lo Stato, anziché
essere “‘umani”, sono disumani, antiumani; infatti, invece di essere in funzionc
e al servizio dell’'uomo, lo strumentalizzano e lo assoggettano a sé.

La esistenza degli womini “naturali”, viventi nella condizione naturale,
¢, dunque, insostenibile. Hobbes precisa, con grande chiarezza e precisione,
il motivo fondamentale per il quale gli uomini “naturali” escono dallo “stato
di natura” e fondano lo Stato: “La causa in generale che induce un womo
a diventare suddito di un altro &... il timore di non potersi conservare in
altro modo™”, ™ Solo il Leviatano, I’ “uomo artificiale,” ¥ & “in grado di
usare tanto potere e tanta forza che gli & stata conferita, si da piegare
col terrore la volontd di tutti”.® E solo per opera della sovranita unica
ed onnipotente dello Stato; solo per opera della stabilita e della sicurezza
che lo Stato assicura; solo mediante la “paura comune”, che il Leviatano
incute con il suo immenso potere coercitivo e punitivo, ogni suddito potra,
a sua volta, avere la sicurezza di essere difeso dalle violenze altrui e dal
pericolo della morte violenta. Infatti, “un nomo puo considerarsi in condizioni
di sicurezza allorché pud prevedere che non gli si possa fare alcuna violenza,
dalla quale colui che la fa non possa essere dissuaso dal potere di quel

91 Elementi di legge nat. e pol, parte 11, XI1x, 11
92 [ gviatano, “Introduzione”, cit, p. 40.
83 Leviatano, parte seconda, xvi, cit, p. 210.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

528 DINO PASINI

sovrano, al quale ambedue si sono assoggettati”. ® E il Leviatano, per
garantire l'ordine, &, appunto —come si & visto— “in grado di usare tanto
potere e tanta forza che gli & stata conferita, si da piegare col terrore le
volonta di tutti”. ®® Cosi, ancora una volta, risulta in tutta la sua evidenza
come, per Hobbes, la paura, esattamente la “paura comune”, che provano
i sudditi di fronte al potere coercitive immenso dello Stato, sia non solo il
fondamento ma anche la condizione essenziale della stabilith della societd
civile e della sicurezza, a un tempo, dei sudditi e dellp stesso Stato. Non
solo, ma si pud anche osservare che, per Hobbes, & proprio questo immenso
potere coercitivo e punitivo, questa straordinaria forza conferita al Leviatano
e, quindi, questa “paura comune” ad esercitare la funzione, all'interno dello
Stato, sia di “ordine” sia di “coesione” e, quindi, appunto, di conservazione,
di stabilitd della “societd civile”.

E cosi la “paura comune”, la dissuasione diventano lo strumento fon-
damentale, monopolistico dell’esercizio del potere, della politica e dell’azione
di governo, di cui si serve il Leviatano al fine di instaurare e conservare
T'obbedienza incondizionata da parte dei sudditi e, quindi, di garantire la
pace, la sicurezza.

Il problema della fondazione e della definizione dello Stato &, infatti,
cosi affrontato e risolto da Hobbes: %™ il solo modo per dar vita alla
costituzione di un “potere comune” in grado di difendere gli uomini dalle
invasioni degli altri popoli e dalle reciproche offese tra gli uomini, insomma
di “garantire la loro sicurezza” in modo che, con la propria attiviti e con i
prodotti della terra, essi possano nutrirsi e vivere comodamente, consiste
nell’” “investire di tutto il proprio potere e di tutta la propria forza un uomo
0 un’assemblea di uomini che sia in grado di ridurre tutte le varie opinioni,
per mezzo della pluralitd dei voti, ad una sola volontd”., Questo corrisponde
a dare incarico 2 un uomo o un'assemblea di uomini di “rappresentare la
persona dei singoli cittadini e riconoscersi, ciascuno per quanto riguarda
se stesso, come l'autore di qualsiasi cosa che colui che & stato eletto a
rappresentarli, fard in modo che venga fatta in quelle cose che concernono
la pace e la sicurezza comune” ed in questo “ridurre la propria volontd
ciascuno alla volontd di lui, ed i loro giudizi al giudizio di esso”. Per Hobbes,
questo & “pit di un consenso o di un accordo”, in quanto & una “concreta
unita di tutti i componenti dello Stato in una sola e medesima persona”.
E questa riduzione della molteplicita delle volonti e dei giudizi dei singoli
individui a una sola volontd e a un solo giudizio, cioé a quello del sovrano;
insomma, questa uniti & resa possibile da un patto di ciascuno con Ialtro,
come se uno di essi dicesse all’altro: “Do& autorizzazione e trasferisco il
mio diritto di governare me stesso a questo uomo o a quest’assemblea di
uomini, a condizione che anche tu ceda il tuo diritto a lui e nello stesso

©4 Elementi di legge rat. e pol, parte 1, cap. 1, 5, cit, p. 168,
95 ] eviatano, parte seconda, cap. XviI, cit, p. 210.
95 bla I eviatano, parte seconda, cap. Xvii, cit, pp. 209 s.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE” IN HOBBES 529

modo ne autorizzi tutte le azioni”. Ora, quando questo avviene, “la molti-
tudine cosi unita in una sola persona” & chiamata Stato, in lating Civitas.

Come si & visto, & questa “la fondazione di quel grande Leviatano”. #8
I contraenti, pertanto, accettato di “sottomettere la loro volontd alla sua
volonta e i loro giudizi al suo giudizio” e la fusione delle volontd & “una
vera unita di esse tutte’, Cosi lo Stato-Leviatano si fonda su di una
delegazione di potere, anziché di diritti. Di qui, in genere, il suo monopolio
del potere, di cui la legge, alla quale i sudditi debbono obbedienza assoluta,
¢ una diretta emanazione e, in particolare, il monopolio del potere coercitivo e
punitivo, della morte violenta dei sudditi. E cosi gli individui, sottomettendosi
in forma incondizionata al potere assoluto dello Stato, che “li intimorisce
tutti”, spogliandosi dei loro diritti politici e delle loro responsabilitd ed
attribuendoli allo Stato, conquistano la sicurezza della vita. Ma cosi la condi-
zione, il prezzo, la risultante di questa stcurezza & la loro “paura comune”,
la loro paura opprimente, ovunque diffusa, del “potere comune” dello Stato-
Leviatano.

Infatti, ¢ proprio attraverso questo potere, “di cui & stato investitc da
ogni singolo individuo nelle Stato”, che esso Leviatano & in grado di usare
tanto potere e tanta forza, che gli é stata conferita, si da ‘“‘piegare col
terrore le volonta di tutti” e di rivolgerle al mantenimento della pace interna
¢ all’aiuto reciproco contro i nemici esterni. Per Hobbes, & nel potere
che sta lessenza dello Stato. E lo Stato pud essere definito come “una
persona dei cui atti una moltitudine, attraverso reciproco accordo, st & fatta
autore, in modo che quella persona che riassume le loro volontd possa usare
la forza e le risorse di tutti componenti per garantire la comune pace e
difesa”. 97

Cosi Hobbes, partendo dal presupposto che Ia natura umana non & altro
che la vita degli vomini motivata e dominata dalle passioni, priva di qualith
autonome, proprie dell'anima, aventi la funzione essenziale di limitare, di
controllare, di ordinare le stesse passioni, potrd affermare coerentemente che
¢ solo ed esclusivamente la passione fondamentale umana, cioé¢ la paura del
summum malum, della morte violenta, dell’annientamento per opera del
potere assolute, coercitive e punitive dello Stato-Leviatano, cioé la “paura
comune” dei sudditi, di fronte ai terrore provocato in loro dalla forza stra-
ordinaria dello Stato, a indurli, anzi a coartarli a sottomettersi all’ordine.

L ancora: lo Stato & “una unica persona”, la cui volontd, in forza
dei patti, contratti reciprocamente da molti individui, si deve ritenere “la
volonta di tutti questi individui”, per cui pud servirsi delle forze e degli
averi dei singoli “per la pace e la comune difesa”. 98 Questi due soli fini

98 Sullo Stato hobbesiano, “Dio mortale”, v. J, Freund, Le Dieu mortel, in “Hobbes-
Forschungen”, Berlin, 1969, pp. 33-52.

97 Leviatano, parte seconda, cap. xvil, cit, p. 210

98 N Cive, “I1 potere”, cap. v.: “Canse ¢ origine dello State”. 9, “Che cosd lo
Stato”, cit., p. 150.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

530 DINQ PASINI

dello Stato, “la pace e la comune difesa”, diventano invece quattro quando
Hobbes ** considera “il bene dei cittadini relativo alla vita terrena”. Infatti,
questo “bene del popolo” si pud considerare sotto quattro aspetti: la difesa
dai nemici esterni; la conservazione della pace interna; I'arricchimento compa-
tibile con la sicurezza pubblica e il godimento di una “libertd innocua”.
Altrove, 2% Hobbes aveva precisato che il “bene temporale del popolo”
consiste in quattro punti: moltitudine (cioé la crescita del popolo, che €
dovere dell'autorita sovrana favorire, perché “i sovrani sono i governatori
dell'umanitd sotto Dio Onnipotente™), la comoditd di vita, la pace interna,
la difesa contro il potere straniero.

E nel Leviatano, '** “la causa finale, il fine, il proposito degli uomini
i quali, per natura, amano la libertd e il dominio sugli altri, nel fondare
un potere che li tenga soggetti” e, di conseguenza, il fine dello Stato e
“la preoccupazione di garantire la propria conservazione e di assicurarsi
migliori condizioni di vita”, cioé il desiderio di tenersi fuori da quel miserevole
stato di guerra che rappresenta la necessaria conseguenza delle passioni
naturali degli womini quando “manca un potere visibile capace di tenerli
soggetti e di far loro rispettare i patti con la minaccia di un castigo, e di
far loro seguire i precetti” delle “leggi di natura”.

Affermato che “bisogna anzitutto distinguere il diritto sovrano dal suo
esercizio”, %% in quanto “diritto ed esercizio del diritto sono divisibili”,
Hobbes precisa che “i doveri del sovrano sono tutti riassunti in queste
parole: il bene del popolo € la legge suprema” ¥ e che per “popolo”
non si deve intendere “la persona civile, ossia lo stesso Stato che governa,
ma la moltitudine dei cittadini che vengono governati. Lo Stato, infatt
non & fine a se stesso, ma & stato istituito in funzione dei cittadini. 1%
E per “bene dei cittadini” non si deve intendere solo “la conservazione,
comunque, della vita, ma di una vita per quanto felice possibile”. Cosi
ora lo Stato, a differenza di quanto gia affermato,1® ¢ cloé che, nel
suc momento genetico, ha per scopo solo la sicurezza, la conservazione della
vita, ha anche quello che sard, piu tardi, specifico dell’assolutismo illuminato,
ossia “la felicitdh dei cittadini”. Invero, gli uomini si sono riuniti sponta-
neamente negli Stati di origine convenzionale per poter vivere grandevolmente
quanto lo permette la condizione umana. Dunque, chi ha preso su di sé
I'incarico di reggere un tale Stato, se non cercasse, per quanto lo si puo
fare con leggi, di offrire a tutti i cittadini mezzi pitt che bastevoli non
solo a vivere ma anche a vivere in modo piacevole, agirebbe contro le

99 Elementi di legge naf, ¢ pol., parte prima, cap, x1x, 8, cit, p. 160.

100 De Cive, cap. xur “l doveri dei sovrani”, 6. “In che cosa consista il bene del
popolo”, cit, p. 251,

101 [ ppiatane, parte seconda, cap, XviI, cit, p. 205.

102 [ye Cive, cap, x111, “1 doveri dei sovram”, 1.

108 75, 2,

104 471, 3.

105 e Cive, cap. v, 9.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE" IN HOBBES 531

leggi di natura perché tradirebbe la fiducia riposta in lui da chi gli ha
affidato il governo’.10¢

Cosi, anche a proposito della sicurezza, di questo fine fondamentale e
primario dello Stato, si pud ancora una volta osservare e cogliere la carat-
teristica peculiare della forma mentis di Hobbes: da un lato, c’é lo Stato,
il Leviatano, che, stroncando la violenza, diventa il creatore e preservatore
della sicurezza, dell’'ordine; dall'altro, c’é solo la condizione naturale del-
Pumanita, la “liberth naturale”, cioé la violenza degli istinti naturali, l'anarchia,
I'assenza completa di sicurezza, di ordine e, quindi, la situazione caratterizzata
dalla presenza di ogni infelicita ed oppressione umana. Tra le due situazioni
estreme, cioé tra la sicurezza totale, l'ordine totale, assicurate dallo Stato,
e la insicurezza totale, il disordine totale, I'oppressione totale non esiste
possibilit aleuna di mediazione, non ci sono sfumature non c’é¢ alcun rapporto
dialettico ma ¢’¢ solo ed esclusivamente antitesi violenta, opposizione ed
esclusione reciproca.

Di conseguenza, la radicale alternativa, in un certo senso paradossale, in
realti drammatica, & solo ed esclusivamente la netta, recisa contrapposizione
e, quindi, la scelta di fondo, che la filosofia della politica di Hobbes propone,
tra lo “stato sqciale”, avente a fondamento “la paura comune”, “organizzata”,
e lo “stato di natura”, avente, a sua volta, a fondamento la .“paura reciproca”,
“anarchica”. E se Hobbes dichiara che nello “‘stato di natura”, fuori dello
Stato, c’é¢ “il dominio delle passioni, la guerra, la paura, la poverta, I'incuria,
l'isolamento, la barbarie, lignoranza, la bestialitd” e nello “stato civile”,
nello Stato, invece, ¢’¢ “il dominio della ragione, la pace, la sicurezza, la
riechezza, la’ decenza, la socievolezza, la raffinatezza, la scienza, la bene-
volenza”, %7 "in realtd si & gid sottolineato che come la caratteristica peculiare
dello “stato di natura” & la “paura reciproca” tra gli uomini ‘“naturali”,
cosl la caratteristica dello “stato civile” & la “paura comune” dei sudditi
di fronte al “potere comune” dello Stato-Leviatano.

Comunque, per Hobbes, ogni mediazione, ogni sfumatura e, quindi, ogni
altra forma esistenziale e sociale sembra quasi non avere neppure la pos-
sibility di essere proposta e meno ancora di esistere. Di qui la sua netta,
recisa esclusione di un sistema politico diverso, che sia fondato, anziche
sulla “paura comune”, cioé sulla sfiducia comune e, quindi, sull’isolamento
e lalienazione dei. sudditi, sulla loro fiducia comune, su di un “ordine”
che, invece di escludere e negare ogni potere e ogni diritto dei sudditi, ogni
forma di liberta politica e di libera organizzazione degli individui, costituenti
il popolo, 1a societa civile, e di gruppi sociali, promuova e tuteli giuridicamente
le libertd dei cittadini e il tessuto connettivo soctale, cioé le organizzazioni
intermedie tra i singoli cittadini e lo Stato.

106 [}e Cive, cap. X1, 4,

107 De Cive, cap. X, 1., cit, p. 21L

Sul “radicalismo hobbesiano che non conosceva la via del compromesso, ma solo alter-
nativa tra il si e il no, ed a un estremismo de! fatto rispondeva con un estremismo della
ragione”, v, N, Bobbio, “Introduzione” a Opere politiche di Th. Hobbes, cit, pp. 31 s,

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

532 DINO PASINI

Infatti, per Hobbes, qualunque possano essere i fini dello Stato, in ogni
Stato, quellindividuo o assemblea, alla cui volonta i singoli hanno sottoposto
la propria volontd, ha la “sovranitd” o il supremo comando o dominio.
Questo “potere e diritto di comandare” consiste nel fatto che ciascuno degli
individui ha “trasferito ogni sua forza e potere in quell’individuo o in
quell'assemblea”. 1% Pertanto, per Hobbes, “resta chiarito in quale modo
e con quale processo molte persone naturali possano “per mutuo timore e
allo scopo di perseguire la propria conservazione”, unirsi insieme in una
sola “persona civile” chiamata Stato. Pilt precisamente ancora, quelli che
si sottomettono ad un altro per paura, si sottomettono o a chi fa loro
paura 0 a qualcun altro da cui hanno fiducia di essere protetti. Il primo
modo ¢ quello seguito dai vinti in guerra, che si comportano cosi per non
essere uceisi; il secondo, da quelli che non sono ancora stati vinti, al
fine di non diventarlo in seguito. I! primo modo ha origine dalla potenza
naturale e, in questo caso, si pud parlare di “origine naturale” dello Stato;
il secondo, dall'intente e dalla decisione di coloro che si tmiscono e allora
si puo parlare di “origine convenzionale” dello Stato. Si ha, pertanto, la
esistenza di due specie di Stati: lo Stato “naturale™, qual’é lo Stato paterno
e quello dispotico, ¢ lo Stato “convenzionale”, il quale si pud anche dire
“politico”. Nella prima specie di Stato, il sovrano acquista i cittadini, pit
esattamente i sudditi, con la propria volonti; nella seconda, i sudditi di
loro spontanea volontd impongono 2 loro stessi una autoritd munita di
sovranitd, di un solo individuo oppure di un’assemblea. 102

La causa, in generale, che induce un uomo a diventare “suddito” di un
altro, cioé “membro del corpo politico”, “soggetto al sovrano”, &, dunque,
il “timore di non potersi conservare in altro modo”. E Hobbes precisa
che un uomo pud assoggettarsi “a colui che lo assale o pud assalirlo, per
paura di lui”; oppure che gli uomini si possono unire tra di loro “per
assoggettarsi a colui sul quale essi debbono concordare per timore di altri”.
Quando molti uomini si assoggettano nel primo modo nasce “un corpo
politico per cosi dire naturalmente, da cui deriva un dominio paternalistico
e dispotico”. Quando, invece, essi si assoggettano nell’altro modo, cioe
“mediante mutuo accordo tra molti”, allora il corpo politico, che essi costi-
tuiscono, “nella maggioranza dei cast” & chiamato “Stato”, per distinguerlo
dall’altro, benché il nome sia “il nome generale per ambedue”. 110

108 De Cive, “I1 potere”, cap. v: “Cause e origine dello Stato”, 11. “Che cos@ la
sovranita; e che cosa il suddito”, cit., p. 151.

Nel Leviathan (“Introduz.”, cit, pp. 40 s.). Hobbes precisa che “proprio per
mezzo dell'arte”, & “creato quel grande Leviatano, chiamato Potere politico, o Stato
(in latino Ciedias)”, il quale non & a'tro che un “uomo artificiale, sebbene di maggiore
statura e forza di quello naturale “alla cui protezione e difesa & rivolto, ed in cui la
Sovranitd ¢ un’ “amima artificiale”, che imprime al tutto vita e movimento.

108 D¢ Cive, “I1 potere”, cap. v: “Cause e origine dello Stato”, 12, “Due generi di
Stato: lo Stato naturale e lo Stato convenzionale”, cit., pp. 151 ss,

110 Elewmenti di legge nal. e pol, parte prima, cap, xIx, 11, cit, pp. 161 s.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE” IN HOBBES 533

Lo Stato “per acquisizione” &, dunque, quello in cui il potere sovrano
€ “acquisito” conla forza (il che avviene quando gli uomini, individualmente o
collettivamente, attraverso la pluralith dei voti), per timore della morte o
della prigionia, autorizzano tutte le azioni di un uomo o di un’assemblea,
che abbia in suo potere la loro vita e la loro libertd. Questa specie di
sovranitd o di dominio si differenzia dalla sovranitd “per istituzione” solo
in quanto gli vomini che scelgono il loro sovrano si decidono a cid “per
paura di un altro e non di colut che & oggetto della loro scelta”; mentre,
nell’altro caso, “si assoggettano a colui che temono”. E qui Hobbes fa
una coensiderazione di importanza eccezionale che chiarisce e conferma ancor
pilt —se ce ne fosse bisogno— la sua tesi fondamentale: infatti, egli precisa
che, in ambedue i casi, gli nomini “fanno ¢ié per timore”, E subito dopo
aggiunge che ci¢ deve essere fenuto in considerazione da coloro che sostengono
la non wvaliditd di tutti quei patti che derivano dal timore della morte o
della violenza, perché, se cid fosse vero, nessuno, nell’ambito di dlcune forme
di Stato, sarebbe tenuto all’obhedienza. Hobbes riconosce si che, una volta
che uno Stato sia stato istituitc o conquistato, le promesse estorte col
timore della morte o della violenza non sono patti, ne costituiscono obbligazione
quando la cosa promessa & contraria alle leggi, ma la ragione di ¢id non
dipende affatto dal fatto che il patto & stato concluso per timore, ma solo
dal fatto che colui che ha promesso non aveva diritto alla promessa. E,
per Hobbes, la logica conseguenza & che i diritti e le comseguenze della
sovranita sono gli stessi in ambedue gli Stati, sia in quelli “per acquisizione”
come in quelli “per istituzione”,

Dunque, lo Stato, sia quello “per acquisizione”, conquistato dal potere
sovrano con la forza naturale, siz quella “politico”, per “istituzione”, con-
quistato a sua volta dal potere sovrano in base all’accordo reciproco degli
individui di sottomettersi a un uomo oppure a un’assemblea, nasce, comunque,
dalla paura. Esattamente, nasce dalla “paura reciproca” degli individui, che
“fanno cid per timore”. Cosi, ancora una volta, appare in tutta la sua
rilevanza la peculiaritd tipica del modo di pensare di Hobbes, la sua impos-
tazione e risoluzione unitalterale anche a proposito di questo problema cosi
fondamentale, come &, appunto, quello della genesi e della fondazione dello
State. La paura, esattamente la “paura comune” degli individui appare
chiaramente essere non solo —come finora si & visto— Ia passione fonda-
mentale umana ma addirittura la passione preminente degli uomini, Infatti,
Hobbes ignora, anzi esclude nettamente, radicalmente qualsiasi altro motivo
umano che, all’ infuori della paura e solo della “paura reciproca” degli indi-
vidui, possa spiegare la genesi e la fondazione dello Stato. Egli esclude ed
ignora lappetitus societatis, quella “natura sociale” innata, presente ed ope-
rante negli uomini, quella inclinazione naturale che gid sia Aristotele 111 e
poi, p. es., Cicerone, 112 Seneca 3 per giungere ai contemporanei di Hobbes,

111 Aristotele, Politica, 1253 a.

112 Cicerone, D¢ finibus, libro 1, cap. xx; De Officis, lib. v, cap. xxum,
113 Seneca, De Beneficiis, libro vii, cap. 1.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

534 DINO PASINI

come Hooker 114 e (Grozio 18 avevano, seppure con diverse accentuazioni
e sfumature, posto in rilievo come uno dei fattori determinanti, si non come
I'elemento essenziale del “vivere insieme”, del “coesistere” degli uomini,
espressione, appunto, della loro inclinazione naturale per la vita in una societa
politica, in uno Stato. Infatti, per Hobbes, nella condizione naturale, 'uomo
¢ privo di ogni appetitus soctalis, ¢ asociale: “non & adatto ad associarsi per-
natura, ma lo diventa per educazione”, 1! Risulta cosi evidente come questa
interpretazione e risoluzione, indubbiamente logica, coerente, ma, al tempo
stesso, rigida, unilaterale, esclusivista del problema della genesi e-della fonda-
zione dello Stato, compiuta da Hobbes, sia correlata, anzi condizionata dalla
sua concezione, altrettanto logica, coerente ma anche altrettanto rigida, unilate-
rale, esclusivista, senza sfumature, della miserabile e miseranda natura umana.

Invero, se la realtd wmana e quella politica sono solo ed esclusivamente.
caratterizzate dalla guerra, dalla viclenza, dalla diffidenza reciproca tra gli
individui e, quindi, dalla loro “paura reciproca”, lo Stato che —come insegna.
Platone— non ¢ altro che “l'uomo in grande”, non potrd non avere in sé
dominanti i caratteri della miseria umana. Pertanto, al pessimismo antropo-
logico non pud corrispondere coerentemente che il pessimismo sociale e statua-
le. La unica differenza é che, con la genesi e la fondazione dello Stato, la
passione fondamentale, primaria degli uomini, ciod la paura da “paura redi-
proca’ tra gli uomini “naturali”, diventa, appunto, “paura comune” dei sudditi
di fronte al potere sovrano del “dio mortale”.

1a logica spietata di Hobbes non pud ammettere, dunque, che una e una
sola alternativa: la condizione misera e miseranda dell'vomo nello “stato
naturale” oppure, nonostante la sicurezza della vita, la condizione, altrettanto
miseranda e desolata, del suddito nello “stato sociale”. In ogni caso, I'uvomo,
anziché persona, soggetto di diritti, titolare di libertd e dignitd, € concepito:
da Hobbes, sempre e comunque, solo come un essere naturale dominato dalla
paura: o dalla “paura reciproca” degli womini “naturali” o dalla “paura:
comune” dei sudditi di fronte al “potere comune”, a quella potenza mostruosa
e a quella macchina artificiale, che é lo Stato hobbesiano, il Leviatano. In
ogni caso, all'individuo la libertd politica é negata perché ritenuta, dal potere
civile, fonte di disgregazione sociale; il pensiero individuale & umiliato e
soffocato da continui, oppressivi controlli e limiti statali perché considerato
fomite di discordie; la religione, giudicata causa di disobbedienza e disgre-
gazione dello Stato, é accettata solo e in quanto adempia quella funzione
educativa, regolata e controllata monopolisticamente dallo Stato, di obbedienza
passiva dei sudditi al potere sovrano e, quindi, solo ¢ in quanto si riduca a
strumento di azione e di rinforzo dell’azione politica del Leviatano, cioé a reli-
gione civile. Infatti, “Vinterpretazione delle leggi naturali, tanto sacre che
secolari, quando Dic regna attraverso la sola natura, dipende dall’autoritd

114 Hooker, Fcclesiastical polity, libro x, art. 1° e 12,
115 Grozio, De- Jure belli ac pacts, Prolegomeni, art. vi e viL
118 e Crve, cap. 1, 2, nota a, cit, p. 79,

DR © 1987. Universidad Nacional Autdénoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE” 1N HOBRES 535

dello Stato, cioé dell'uomo o dell’assemblea cui & stato affidato il potere
supremo sullo Stato”. 117

La religione, per Hobbes, 118 non ¢ altro che “il timore di una potenza
invisibile, I'idea della quale & costruita dalla mente umana e diffusa da false
storie ammesse nella vita pubblica”. E quando queste storie non hanno “il
suggello della legalitd”, allora si tratta di “superstizione”, mentre si ha
“vera religione” quando “la potenza immaginata corrisponde all'immagine
che noi ne abbiame”. Chiatito che la religione & propria solo dell'uomo e che
deriva sia dal desiderio dell'uomo di conoscere le cause, sia dalla considera-
zione del cominciamento delle cose, sia dall’osservazione della loro concate-
nazione, per Hobbes, & impossibile che I'nomo, il quale tenta di “rendere se
stesso immune dal male che teme e di procurarsi il bene che desidera”, non
si trovi in un “continuo stato di ansietd riguardo al futuro”, cioé di paura.
Cosl tutti gli uomini, e in particolare quelli pitt previdenti, sonc in una con-
dizione “simile a quella di Prometeo”. E ~come si & visto— infatti, come
Prometeo, I" “uomo prudente”, chi guarda troppo lontano, preocupandosi del
futuro, é oppresso dal “timore della morte, della miseria e di altre disgrazie
e non trova riposo né sosta alla sua ansietd, se non nel sonno”. Ora, questo
“perpetuo timore”, il quale, “a causa della ignoranza delle cause”, & sempre
presente nel genere umano, “come se fosse nell’oscuritd”, deve avere di neces-
sitd un oggetto. Pertanto, quando 'uomo non ¢ in grado di attribuire a nulla
“la causa della buona o della cattiva fortuna”, allora egli ricorre a qualche
“potere od agente invisibile”. 11® E questo “timore di quel potere invisibile
che ciascuno adora come Dio e teme come il punitore degli atti di perfidia™
e che, per ciascuno, & rappresentato dalla propria religione —che esiste nella
natura umana prima del sorgere della societd civile— costituisce, con il timore
del potere di “coloro che potrebbero offendersi”, i due mezzi possibili che
possono rafforzare il potere delle parole, insufficiente a costringere gli uomini
a far fede ai loro patti. *® Cosi ora, accanto alla paura fisica e psicologica,
della morte violenta, guale “paura reciproca”, caratteristica dello “stato di
natura”, principio della societd civile, appare una nuova, fondamentale forma
di paura: la paura metafisica della societd religiosa.’?! E il problema di

N7 Ne Cive, cap. xv, 17, cit., p. 304,

118 [ epiatano, parte prima, cap. vI, cit, p. 91.

112 [ewiafano, parte prima, cap. XII, cit., pp. 140 s.

120 [ pvigtano, parte prima, cap. XIv, cit, pp. 175 s.

121 5. Cotta, ""Théorie religieuse et théoric politique chez Roussean”. in Annales de
philosophie politique: Rousseau et lo philosophie politique, Paris, 1965, scrive che il
Ginevrine, accantonata la ¢, d. “religione del prete” e avanzate sostanziali riserve sullo
stesso Cristianesimo, da lul definito, con enfasi machiavellica “culto della serviti e
dipendenza”, & fautore della c. d. “religione civile” totalmente disancorata da una vaga
e non precisata Divinitd, che, pur ammessa per esistente, viene relegata in un iperuranio
trascendente, Tuttavia, ¢ anche noto in quale misura egli ammirasse "Hobbes, “qui ait
os¢ proposer de réunir les deux tétes de l'aigle, et de tout ramener & lunité politique,
sans laguelle jamais Etat ni Governement ne sera bien constitué”. Rousseau avverte il
dramma della scissione dei due poteri, anche sc si dimostra fondamentalmente restic a
seguire Hobbes sino in fondo, sopratutto per il pericolo di proporre una religione
ufficiale di Stato.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

536 DIKO PASINI

fondo, per Hobbes, é, comunque, quello di evitare non solo ogni possibile
conflitto tra lo Stato-Leviatano e la Chiesa o le Chiese, ma anche ogni e
qualsiasi possibile conflitto anche tra diverse opinioni religiose in quanto
causa di sedizioni, di guerre religiose e, quindi, della ricaduta degli uomini
dalla condizione sociale a quella naturale, dallo stato sociale allo stato naturale,
dalla situazione di ordine, di pace, di sicurezza a quelia di guerra, di anarchia,
di insicurezza. Di qui la condanna decisa, spietata di Hobbes di ogni pluralitd
di religioni e diversitd di opinioni in materia religiosa quale causa, appunto,
di dissoluzione dell'unitd della sovraniti dello Stato.

Gli uomini, dunque, uscendo dalla condizione naturale, dallo stato di guerra
reciproca e dando vita, con il patto fondamentale, allo stato sociale, allo Stato,
hanno realizzato una grande positiva, conquista: hanno posto fine alla “paura
reciproca” e, quindi, alla paura della morte violenta, del futuro, garantendosi
la sicurezza della vita e del futuro, la pace. Senonché questo bisogno di sicu-
rezza e di pace, che nasce e scaturisce dal disordine dello “stato di natura”,
dall'anarchia, fa accettare agli womini “naturali” il bisogno di un “potere
comune” sovrano assoluto, illimitato, incondizionato. In tale senso, ha ragione
Rousseau ad affermare che “C'est du sein de ce désordre . .. que le despo-
tisine élevant par degrés sa téte hideuse...”. 122 Infatti, il prezzo che gli
individui, secondo Hobbes, debbono necessariamente pagare per potere vivere
nella sicurezza, che & “il fine per cui gli uomini si sottomettono gli uni agli
altri”, 1% nella pace, ¢ioé, appunto, nello “stato sociale”, & —come si & visto—
il patto fondamentale. Con questo essi danno vita a un “potere comune” sovra-
no, a un diritto assoluto dello Stato al quale dovranno prestare obbedienza
assoluta, incondizionata. Ia obbedienza dei sudditi, pertanto, ¢ !'elemento
fondamentale dello stesso “stato sociale”. Invero, per Hohbes, “il benessere
di un popolo”, sia esso governato da un’assemblea “ad intonazione” aristo-
cratica o democratica, non scaturisce dall’aristocrazia o dalla democrazia,
ma “dall'obbedienza e dalla unione dei sudditi”. Analogamente, sotto il go-
verno monarchico, il popolo ha buone condizioni di vita non perché ci sia un
solo individuo che ha il diritto di governarlo, ma perché il popolo ¢ “obbe-
diente” al suo sovrano. Pertanto, secondo Hobbes, se ad una qualsiasi com-
pagine statale vien meno U'obbedienza e “quindi necessariamente la concordia
popolare”, non solo non vi sard “il benessere” ma lo Stato, in breve tempo,
“andra incontro alla dissoluzione”, 124 ,

Cosi la filosofia della politica di Hobbes pone in rilievo, con la massima
chiarezza, la esistenza del rapporto dialettico tra potere politico ed obbedienza:
quanto pilt grande ed asseluto ¢ il potere dello Stato, tanto piti grande, asso-
luta, incondizionata sard la obbedienza dei sudditi verso chi detiene ed esercita
il potere sovrano. '#4 ®¢ Problema questo della massima importanza in quanto

122 Roussean, Disconrs de I'Inégalité.

128 e Cive, cap. v, 3, cit,, p. 157,

124 J eviatono, parte seconda, cap, xxx, cit, p. 380.

124bis [1 Bobhbio, in “Legge naturale e legge civile nella fil, pol. di Hobbes”, cit,,

DR © 1987. Universidad Nacional Autdénoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE" IN HOBBES 537

si riferisce al rapporto fondamentale tra potere ed obbligo, piti esattamente
tra il grado e l'estensione dell’esercizio del patere politico e I'obbligo politico.
E questo il rapporto politico esistente tra i governanti e i governati. Ed &
evidente che tale rapporto muta storicamente a seconda delle diverse forme
di governo in quanto ne & correlato e condizionato. 2% Quello che qui, in
particolare, a proposito della filosofia politica di Hobbes, si deve sottolineare
¢ che, essendo I'esercizio del potere sovrano assoluto, a questo potere assoluto
sovrano, a questo diritto assoluto non pud non corrispondere, da parte dei
sudditi, che un’obbedienza altrettanto e correlativamente assoluta. I.o Stato
hobbesiano &, infatii, lo Stato assoluto, {ornito del “potere mapgiore che si
possa mai concepire”, 2% § cui sudditi sono soggetti a una obbedienza “della
quale non si pud dare una maggiore”, 127 cioé, appunto, della obbedienza
assoluta. I¥ Hobbes precisa che, in uno Stato cristiano, “si deve obbedire ai
governanti in tutto, tanto nelle materie spirituali che in quelle materiali”. 128
La unica eccezione a questo dovere di obbedienza assoluta dei sudditi al
comando del potere sovrano & costituita da un ordine del sovrano che ponga
in pericolo quel valore primario per 'nomo che & la vita.?® Dunque, i
sudditi, nei confronti del governante o dei governanti, non potranno avere
che dei doveri altrettanto “assoluti” e, quindi, la loro liberta politica, il loro
libero consenso o dissenso, il loro giudizio critico di fronte all’esercizio del
potere assoluto dei governanti non possono che essere nulli, inesistenti.

51 pud, dunque, precisare e sottolineare ulteriormente che se, senza dubbio,
¢ vero che, con il salto qualitativo, che st attua con il passaggio della condi-
zione naturale dell'umanitd allo stato sociale, scompare una forma specifica
della paura o, meglio, una sua qualificazione peculiare, cioé la “paura reci-
proca”, “vicendevole”, “mutua” tra gli uomini viventi nello stato di natura,
di guerra: ¢ altrettanto vero che, con la genesi e l'affermarsi dello “stato
sociale”, si ripresenta, in tutta la sua portata e con tutte le sue implicazioni,
una nuova forma specifica della paura o, pilt esattamente, una peculiare quali-
ficazione della paura. @ questa la “paura comune”, la paura di un “potere
comune”, la paura dei sudditi di fronte al potere sovrano assoluto, che orga-

pp. 20 ss, scrive che Hobbes “si & wvalso delle leggi naturali come di un espediente. ..
per dare un fendamento ben accetto al yotere assoluto del sovrano, e quindi all'incontrastata
supremazia el dirito positive™ cosi da riuscire a dimostrare che *“Tobhedienza assoluta
e incondizionatn & nientemenc che il deitame primo e fondamentale della stessa legge
universale”. V. anche, x4, pp. 41 s.

Sul correlato problema del diritto degli individani nello Stato hobbesiano, v. M.
Villey, Lc droit de lindividu ches Hobbes, in “Hobbes-Forschungen”, cit., pp. 173-107.

123 Bl prablama dell'ohbligazione politica, v. D. Pasini, “Tre forme di obblicazione
politi=” in Stopin o snlifico, a x11, fasz oy (1973), oo 8-15 Tn narticolare,
v. 0. Warrender, The Political Philosoply of Hobbes. His Theory of Obligation, cit.

126 e Crpe, vi, 6, cit, p. 159,

127 e Clre, vi, 13, cit, p. 165

128 Dp Cize, xvi, 13, cit, p. 387

128 Su'le duc eccezioni al dovere di obbedienza, ammesse quando il sovrano imponga
di offendere Do ¢ quando imponga di onorare se stesso come se fosse Dio, wv. N.
Bobtie, “Hobbes e il giusnaturalisme”, in De Hobbes a Marx, cit, p. 72.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

338 DINO PASINI

nizza ed ordina la “socictd civile”, Cosi alla “paura anarchica”, dello “stato
di natura”, succede ora la “paura organizzata”, dello “stato sociale”. Cosi
se la “paura reciproca” degli individui era ed é I'essenza della condizione
naturale della umanity, cioé dello stato di guerra, la *“paura comune” dei
sudditi risulta essere ora lessenza dello “stato sociale”, dello Stato. Per
Hobbes, la paura, quindi, non solo & l'essenza sia della condizione naturale
dell’umaniti sia dello stato sociale, ma & l'essenza di tutta la vita umana,
di tutta la storia umana. Le forme della paura mutano di certo ma la
sua essenza rimane sempre la stessa, quale dominatrice sovrana di tuite
le situazioni umane, da quelle primitive “naturali” a quelle “civili”; da
quelle individuali a quelle sociali; da quelle statuali a quelle interstatuali,
internazionali.

Ora, quali sono esattamente i motivi che, netlo “stato sociale”, determinano
la rinascita della paura sotto la nuova forma della “paura comune” del
“potere comune” ? Secondo Hobbes, “per frenare 'ambizione, 'avarizia, I'ira
e le altre passioni umane”, che fanuno si che “i legami delle parole”, dei
patti “sono troppo deboli”, necessita che nello “stato di convivenza civile”,
nel quale ¢’é¢ un potere costituito propric al fine di “obbligare a mantenere
fede ai patti coloro che vorrebbero violarli”, ci devessere “il timore di
qualche potere coercitivo”. 13® La ragione, quindi, della assoluta necessita
della presenza operante di questo “timore di qualche potere coercitivo’ Hobhes
la ritrova e la fonda nel suo pessimismo antropologico, cicé nella sua profonda
sfiducia verso gli uomini, nella sua radicata convinzione della loro miseria
esistenziale, della miseria della condizione umana, esattamente sia della condi-
zione naturale che di quella sociale dell'umanita. Cosi quella che, in apparenza,
potrebbe risultare come una radicale trasformazione della natura umana, cioé
il salte qualitativo dalla condizione naturale allo “stato sociale”, dall'uomo
“paturale” all'uomo ‘“‘suddito”, in realtd non rivela invece alcuna sostanziale
modificazione di questa permanente ed universale condizione umana. E coe-
rentemente, logicamente, il fondamento dello “‘stato sociale”, dello Stato,
per Hobbes, non pud non essere, quindi, null'altro che la paura, esattamente
—come si € visto— la “paura comune”, “organizzata”, appunto la paura
det sudditt di fronte a un “potere comune”, cioé al potere del sovrano assoluto.
E lo Stato-Leviatano & un sovrano assoluto, insindacabile, irrevocabile.

Ne consegue, pertanto, che la politica, il rapporto politico tra lo Stato
e gli individui, che ne fanno parte, &€ un rapporto fondato, anziché sul
potere legittimo, cioé sul loro libero consenso, sulla forza, sul “potere comune”
assoluto dello Stato e, quindi, sul “timore” del suo immenso, illimitato,
incondizionato, ossia assoluto, potere coercitivo e punitivo. La. condotta
“legale”, “morale” dei sudditi si fonda, dunque, solo ed esclusivamente
sulla paura, che essi provano in presenza del potere repressivo dello Stato-
Leviatano, cioé sulla paura dell’'uso della sua immensa forza, come mezzo
di coercizione del suo potere sovrano assoluto.

130 [ 4glano, parte prima, cap. Xiv, cit, p. 171

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

H]

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE" IN HUBEES 336

Dunque, per la filosofia della politica di Hobbes, il fondamento dell’obbligo
politico non potra né dovrd essere ricercato di certo nella libera, spontanea
adesione dei consociati alla volontd normativa imperativa dello Stato, nel
potere consensuale, Tegittimo, ma solo ed esclusivamente nel potere coercitivo,
punitivo, repressivo dello Stato. Il che significa che, per Hobbes, la legittimita
del potere politico si fonda, anziché sul potere dello Stato concepito, voluto,
attuato come “autoritd”, sul potere come “nuda forza” e, quindi, appunto
sulla “paura comune” dei sudditi di fronte al potere coercitivo comune.
I mentre Aristotele fonda la tegge sul consensus ommniwmn, Hobbes distingue
cost nettatrente il patto della legge, per cui mentre il patto si fonda solo su
di una promessa e non su di un comando, la legge, invece, implica la
duplice presenza di un potere e di una coetcizione. I, ancora una volta,
la peculiaritd del modo di pensare di Hobbes & tale che tra le due posizioni
estreme del consensus omnium e della legge non ¢, per lui, possibilitd
alcuna di mediazione. Tertium non detur. La tadicale sfiducia della natura
umana, la radicata convinzione della miseria degli uomini e la conseguente,
coerente considerazione esclusiva dell'uso della forza, quale mezzo coercitivo
del potere coercitivo, della paura, quali fonti e fondamenti della vita politica,
implicano la svalutazione integrale e sostanziale del fattore consensuale, della.
importanza e del peso della legittimitd del potere, del potere consensuale,
del potere, cioé, il cui fondatnento, anziché essere la forza, la coazione e,
quindi, la “paura comune” dei sudditi, sia invece il consensus omnium.
Infatti, per Hobbes, il consenso ha un rilievo solo nel momento costitutive
della societi civile, quando gli womini “naturali” dicidono e acconsentono
di porre fine alla loro condizione naturale e di alienare it loro potere e i
loro diritti naturali ad un vomo o a un’assemblea investendoli di “potere
comune” sovrano. Il consenso, quindi, si manifesta ma anche si esaurisce
nel momento costitutivo, genetico dello “‘stato sociale” e cosi il potere de!
o dei governanti non pud che essere esclusivamente potere coercitivo, potere,
ciee, fondato sull'use della forza, sulla “paura comune” dei sudditi di fronte
allo Stato-Leviatano. E, pertanto, per “la contraddizicne che nel consente”,
nel sistema politico hobbesiano, non pud, comunque, sussistere o coesistere
aleuna forma di potere consensuale o legitttimo.

Hobbes avverte di certo tutta la straordinaria rilevanza del problema e
cerca di superare le insormontabili difficoltd, che sorgono degli stessi pre-
supposti della sua impostazione e coerente risoluzione filosofico-politica:
fa visione cosi pessimistica, sfiduciata della natura umana; il postulato del
jotere assoluto dello Stato identificantesi sic et simpliciter con il popolo; la
esigenza non solo aprioristica ma esclusivistica della finalitd dello Stato
nella sicurezza e la conseguente negazione, non di certo solo formale ma
sostanziale, di ogni altro valore, come la giustizia, la libertd politica. I
significativo, infatti, che Hobbes, per poter sfuggire a tanti e cosi gravi
problemi rimasti pitt che mai aperti ed insoluti, giunga alla identificazione,
In apparenza definitiva e risolutiva, ma che in realtd non & certo in grado

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

540 DINO PASINI

di risolvere nulla, tra il potere assoluto, la ragione e la virti. In tale senso,
il potere sovrano dello Stato, proprio e in quanto potere assoluto. dovrebbe
—secondo Hobbes— automaticamente identificarsi, da un lato, con la ragione,
essere cioé potere razionale per eccellenza e, dall'altro, con la virtl e, quindi,
con la giustizia. Ogni comando, ogni legge dello Stato, in quanto espressione
della volontd del potere normativo-imperativo assoluto del sovrano, non pud
non essere che comando e legge automaticamente razionale e giusta. Il che,
per Hobbes, & cosi vero che definisce “sediziose™ tutte le teorie che tendono
ad affermare, di fronte al sovrano, I'autonomia dell'individuo, la sua liberta
di coscienza, di giudizic e di valutazione delle scelte, delle azioni, delle
leggi, dei comandi dello Stato, in una parola ogni forma ed espressione
della libertd politica degli individui e dei gruppi sociali. 2*! Di qui la condanna
decisa, spietata, sistematica, da parte dello Stato, non solo di ogni ribellione,
di ogni sedizione, ma di ogni forma di dissenso, di critica, di ogni diritto di
resistenza, cioé di ogni “libertd di disobbedire”, 32 appunto di ogni liberta
civile e politica, individuale e sociale. Di qui la riduzione, operata da Hobbes,
di tutto it complesso problema del potere nell’unico, unitario, esclusivo potere
dello Stato e, quindi, nel potere e diritto “assoluto” dello Stato, con la
conseguente negazione di ogni forma ed espressione di potere e di diritto
cost degli individui e dei gruppi sociali come di ogni religione e Chiesa.
Di qui la riduzione di tutte le leggi alle sole “leggi civili”, alle “catene
artificiali”, 3% volute, sancite, imposte dall'unico potere, che & quello civile,
lo Stato, I “womo artifictale”, ¥* con la conseguenza della subordinazione
di tutte le altre norme e, in particolare, di quelle consuetudinarie alle norme
legislative e la realizzazione della unitd giuridica dello Stato come unico
ed esclusivo ordinamento giuridico. 133

Di qui, da parte di Hobbes, la mancata distinzione, nell’'ambito della uniti
dello Stato, tra il potere e il diritto dello Stato-governo, cioé del o dei
governanti e il potere e il diritte dello Stato-societd, ossia dei governati,
posizione questa tipica di ogni concezione assolutistica dello Stato, Di qui
la sua reductio ad unwm di ogni forma di organizzazione politica, di ogni
sistema politico e la conseguente e coerente, per lui, identificazione deila

131 Sis! problema dei dite concetti di *libertd” in Hobbes, cioé di una “liberta
naturale”, che ogni individuno ha nello “stato di natura” e della “libertd civile” o
“politica”, cle i sudditi hanno nello “stato civile”, v, I. R. Pennack, Hobbes' Confusing
“Clarity”. The Case of “Liherty”, in “Hobbes Studies”, Oxford, 1963, pp. 101-116
e, in particolare, p. 102: “Hobbes uses different definitions of liberty for different
circumstances, Particulary, he finds it useful to adopt one definition of liberty for
the state of nature and another for civil society”. V. anche A, G. Vernham, Liberty
and Obligation in Hobbes, in “Hobhes Studies”, cit, pp. 117-140.

132 [ eviafano, parte seconda, cap. xxi1, cit, p. 256.

188 [ eznatane, parte seconda, cap. XxI, cit, p. 250.

134 iz,

135 Sulla filosofia politica di Hobbes, espressione della “prima moderna teoria dello
Stato mederno”; su Hobbes “il grande teorico, il pint lucido e il pilt conseguente, il
pill accanito, sottile e temerario teorico della unitd del potere statale”: sulla “uniciti
e unitarietd del potere”, che erano “le due facce del problema della unitd dello Stato”,
v. N. Bobbio, “Prefaz.” a Opere politiche di Th. Hobbes, cit., passim.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIPROCA” E “PAURA COMUNE"’ IN HOBBES 541

tirannide con la monarchia, equiparazione riferentesi all’esercizio del potere
e non all'acquisto. Di qui la polemica confusione delle due fasi, tradizional-
mente distinte, dal giusnaturalismo, tra il patto di unione, tra i consociati,
e il patto di soggezione, tra il sovrano e i cittadini, patti resi contemporanei
da Hobbes, 3¢ e la conseguente riduzione di ogni patto tra i governanti e i
governati al solo ed unico patto di unione, con cui gli womini “naturali”
pongono fine allo “stato di guerra” ed instaurano lo “stato sociale”; cicé
Ia riduzione al solo ed unico patto con cui gli individui, rinunciando a ogni
loto potere e, quindi, a ogni loro diritto e a ogni loro libertd, tranne alla
vita, si obbligano incondizionatamente, totalmente al potere assoluto, insin-
dacabile, irrevocabile del sovrano. Di qui la esclusione, la negazione dell’altro
patto fondamentale tra i governanti e i governati: di un patto che stabilisca
e garantisca i rapporti formali e sostanziali tra lo Stato-Governo, 1 governanti, e
lo Stato-societd, i governati, e che, quindi, garantisca, tuteli legalmente con la
divisione delle funzioni (legislativa ed esecutiva), le libertd politiche fonda-
mentali, 1 diritti pubblici soggettivi, degli individui e dei gruppi gociali, di
fronte al pericolo, sempre rinnovantesi, che l'esercizio del potere sovrano,
mancando di ogni limite, di ogni controllo, da parte dello Stato-societd, del
popolo, diventi —cosi come non pud non diventare— strapotere, prepotere,
arbitrio, cioé potere assoluto, dispotico, tirannice.

Di qui la negazione e il rifiuto, da parte di Hobbes, di un patto tra i
governati, costituenti i1 popolo, la societd organizzata, e 1 governanti, patto
che determini, limiti, controlli giuridicamente 'esercizio del potere sovrano,
quale condizione essenziale affinché il governante o i governanti facciano
regola della loro azione politica la legge, anziché la loro volontd, Di qui,
insomma, ancora una volta, il tipico atteggiamento mentale rigido, privo
di ogni sfumatura, di ogni compromesso: la forma mentis che I'assolutismo
dei secoli xvi, xvir xviir e il totalitarismo contemporaneo hanno fatto
propria ed instaurata a regola generale di vita. %" Di qui la formulazione

138 De (Ciyve, vi, 3 cit, p. 157; “la natura dello State consiste in questa unione
0 sottomissione”,

BT R. Capitant, a proposito del volume del cattolico J. Vialatoux, La Cité de
Hobbes, Théorie de PEtat totalitaive (Essai sur la conception naturaliste de la civil-
tsation), Paris-Lyon, 1935, nel saggio Hobbes ef I' Etat totalitaire. A propos d'un
livre récent, (in “Archives de Philosophie du droit et de sociclogie juridique”, Czhier
double, Sixieme Année, n® 1-2-1936, pp. 46-75), ritiene necessario “faire de réserves
sur ses conclusions” dato che Vialatoux “a été porté 4 accenteur, peut-étre outre
mesure, les ressemblences qui existent incontestablement entre la Cité de Hobbes et
PEtat totalitaire, et a négliger, du méme coup, les differences profondes qui séparent
Ia doctrine du philosophe anglais, rationaliste et individualiste, des doctrines organicistes
et mystiques qui soulevent U'Allemagne du ITT Reich”. C'¢, quindi, una netta distinzione
tra l'assolutismo di Hobbes che ¢ meno totale di quello dello Stato moderno in quanto
“i1 apparait, en effet, limité & la sphére juridique” e “Iabsclutisme Totalilaire”, che
“découle directement du messianisme de I'Etat, car la dictature moderne se présente
comme une dictature messianique ¢ “PEtat repose sur une doctrine, une mystique,
une religion” dalla quale “il tire se légitimité, ses principes dorgamsanon et ses fins
politiques”, In realtd, & “le despotisme éclairé qui refléte le plus d:rectement et le
plus complétement la pensée de Hobbes”. Insomma, lo Stato hobbesizno “ne repose
nullement sur une ideclogie, comme les dictatures modernes et n'a pas pour mission

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

542 DINO PASINI

pit coerente, rigida, spietata della teoria dello Stato assoluto quale Stato
il cui potere, piit esattamente il cui esercizio del potere & privo, al massimo,
di ogni limite, di ogni controllo e, quindi, di ogni potere e diritto degli individui
e dei gruppi sociali. Questi, pertanto, avranno il massimo possibile di
obblighi, cio¢ obblighi assoluti, di cui non si pud pensare maggiori, e il
minimo di resistenza, cioé 'assenza del diritto di resistenza all'opppressione.
Di qui l'antitesi pitt netta, recisa delto Stato hobbesiano rispetto allo Stato di
diritto, allo Stato liberale, cioé allo Stato i1 cui esercizio del potere & limitato
dalla esistenza, pilt esattamente dalla preesistenza alla genesi dello Stato, di
leggi naturali, di diritti e di doveri naturali e, quindi, dal diritto di resistenza
degli individui e dei gruppi sociali, costituenti lo Stato, 138 diritti che; anziché
—come per Hobbes— venir menc con la fondazione dello Stato, sono, dallo
stesso Stato di diritto, tutelati, garantiti normativamente, E la libertd dello
Stato di diritto & la liberta individuale, 1a libertd “negativa”, “dallo” Stato
e, quindi, la libertd quale liberazione dalla “paura comune”, di Stato.

St pud, pertanto, osservare che Hobbes riduce Ja complessa e varia realtd
della politica e dei sistemi politici ad una sola ed unica forma: a quella
in cui la potestd di imperio st identifica e non pud che identificarsi con il
“potere comune” assoluto, cioé con la nuda forza e in cui la obbedienza
det sudditi al potere sovrano ha come solo ed unico fondamento il “diritto”
dello Stato di “costringere” i sudditi all’obbedienza, cioé il potere coercitivo.
E Hobbes indica e propugna quale modello uniforte, unico ed esclusivo
di Stato quello di uno Stato fondato sulla paura, esattamente sulla paura

d’en imposer la croyance & se sujets”. E’, sopratutto, “un Etat de police ... ayant
pour mission de faire régmer l'ordre public”.

A proposite di questa interpretazione del Capitant, per cui il sovrano di Hobbes &
un “Despote éclairé” e il “despotisme éclairé” rispecchierebbe piiy direttamente e pi
completamente il pensiero di Hobbes, v. Hobbes théoricien de PAbsolutisme Eclatré
di M. A. Cattaneo, in ““Hobbes-Forschungen”, cit, pp. 199-210, Cattaneo, che gid in
altri suoi studi precedenti (“La tecria della pena in Hobbes”, in Jus, 1960: “TI
positivismo giuridico inglese. Hobbes, Bentham, Austin”, cit.; “Alcune osservaziomi
sul concetto di giustizia in Hobbes”, in Riv. internaz, fil. diritto, 1962, pp. 87-93:
“Hobbes e il pensiero democratico nella Rivoluzione inglese e nella Rivoluzione francese”,
in Riv. Critica di Storia della Fil. 1962, pp. 487-514) aveva tentato di contribuire
allo sviluppo della interpretazione “liberale” di Hobbes, precisa che questi suoi studi,
condotti da questo punto di vista, non hanno come scopo di capovolgere integralmente
la interpretazione tradizionale e di trasformare Hobbes da “assolutista™ in “liberale”,
ma solo di riconoscere che, nel pensiero di Hobbes, ci sono le premesse, elementi
del liberalismo e, quindi, di dimostrare che la concezione di Hobbes & la elaborazione
e la giustificazione teorica dell'assolutisme illuminato (v. M. A, Cattaneo, Illuminismo e
legislazione, Milano, 1966, pp, 19-21). In conclusione, per il Cattanco, se si considera
Hobbes come il teorico —il pilt tipico, forse— dell’assolutismo illuminato, allora si
comprende che la sua concezione & una dottrina di transizione, che ha preparato il
passaggio dall’assolutismo antico al liberalismo.

138]] Bobbio, in “Legge naturale e legge civile nella fil. pol. di Hobbes”, «cit.,
p. 21, osserva che gli argomenti dello Stato limitato erano essenzialmente due, ciod
il fondamento contrattualistico dello Stato e il primato della legge naturale sulla
legge positiva, precisa che Hobbes “non nega né il contratto né la legge naturale”
e, anziché seguire “la via facile della negazione pura e semplice”, segue la via pid
difficile ... di adoperare gli stessi ingredienti degli avversari combinandoli In modo
da ottenere un risultato opposto”.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

“PAURA RECIFROCA” E “PAURA COMUNE” IN TIOBBES 543

che il potere assoluto del sovrano incute ai sudditi e sulla “paura comune” che
i sudditi provano di fronte al “potere comune” assoluto del sovrano. Cosi il
metus e solo 1l metus Reipublicae & veramente il fundementum regnorum,
cosi come la “paura comune” ¢ il solo fondamento della “obbedienza™ del-
I'obbligo politico dei sudditi. E la unica alternativa, che, per Hobbes, esiste
al suo Stato-Leviatano, preservatore della sicurezza e dell'ordine sociale, & la
anarchia, la condizione naturale di infelicita, di oppressione, il cui fondamento
¢ ancora il metus non di certo la “paura comune” dei sudditi di fronte al
“potere comune” assoluto del sovrano, ma la “paura reciproca” degli vomini
“naturali”,

Di qui allora le logiche, coerenti conseguenze alle quali Hobbes perviene:
la insignificanza sostanziale della libertd politica, ridotta solo ad “assenza
di impedimenti ai nostri movimenti”, a sicurezza; l'affermazione che la
perdita della libertd “non & un reale inconveniente”; la resa totale del suddito
alla volonta dello Stato; la negazione non solo di ogni diritto di resistenza,
da parte dei sudditi, all'oppressione del potere assoluto, ma anche della
possibilitd, da parte dello Stato-Leviatano, di opprimere il suddito in quanto
¢ impensabile ed impossibile che lo Stato opprima i suoi sudditi: infatti,
in ogm tirannide, antica, moderna o contemporanea, i sudditi-schiavi sono
obbligati dallo Stato-Leviatano a proclamarsi “liberi”. Cosi come per i totali-
tarismi moderni, lo Stato hobbesiano, “per definizione”, non pud non essere
che quello che deve essere, ™ cioé “giusto” in quanto “nessuna legge pud
essere ingiusta”.

189 J1 Voegelin, La nucva scienza politica, cit., p. 268, precisato che il Leviatane
non_si pud identificare con la forma storica della monarchia assoluta (infatti, i
re dell’epoca se ne resero conto perfettamente e “la loro diffidenza nei confronti di
Hobbes era pitt che giustificata”), scrive che, d’altra parte, “i} simbolo del Leviatano”
non pud “identificarsi con il simbolo, proprio del totalitarismo, del perfetto regno
terminale”, ma lascia piuttosto “intravvedere una delle componenti del totalitarismo,
quella cioé che viene in primo plano quando un gruppe di attivisti gnostici di fatto
¢i assicura il momopolio della rappresentanza esistenziale di una societd storica. Gli
gnostici vittoriosl non possono né trasfigurare la natura delluomo, né realizzare un
paradiso terrestre; cid che di fatto tiescono a realizzare & uno Stato onmipotnte che
spietatamente elimina tutti i centri di resistenza e, in primo luoge, gli stessi ghostici
importum”,

J. L. Talmon, in The Origins of Tofalitarian Democracy, London, 1952, trad. it.
“Le origini della democrazia totalitaria”, Bologna, 1967, nota 3 “Totalitarismo di
destra e ftotalitarismo di sinistra”, pp. 360-362, nega che sia piusto attribuire ad
Hobbes la paternitd di unc o di entrambi gli indirizzi totalitari. Infantti, mentre la
grandiosa concezione dello Stato-Leviathan & “uma struttura statica, puramente legalistica,
senza aleun elemento finalistico, salvo quello di mantenere l'ordine, o piuttosto di
impedire il caos”, mentre non ha alcun ideale, in quanto ¢ la teoria di una “dittatura
dispotica, ma non di un sistema totalitaric”, tutte le forme di totalitarismo mederno,
invece, “si riferiscono a gualche ideale”, come lo Stato o la razza oppure la libertd
e la felicith umana, realizzate attraverso l'eguaglianza. Tutto questo, perd, non significa,
per il Talmon, che elementi della concezione hobbesiana siano completamente assenti
dalle due principali tendenze totalitarie, Inverso, il totalitarismo di destra ha in comune
con la concezione di Hobbes “la scarsa, ed anche cinica, stima della natura umana,
almeno nella sua media”, a differenza di quelli che sono destinati a governare. A
tale proposito, anche PArendt, in The Origing of Totalitarianism, 3* ediz.; trad. it.
“Le origini del totalitarismo”, Milano, 1967, p. 219, pur ammettendo che la filosofia

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/fRLBk8

544 DINO PASINI

di Hobbes non contiene nulla delle moderne teorie razziali, riconosce, tuttavia, che
Hobbes *se non altro, forni al pensierc politico il presupposto di tutte le teotrie
razziali, cioé l'esclusione in linea di principio dellidea di umaniti, che & la sola a
guidare il diritto internazionale”. Infatti, per I'Arendt, Hobbes, sostenendo che Ia
politica estera ¢ dominata dalla legge dello “stato di natura”, cioé dalla guerra
perpetua di tutti contro tutti, “preparava la migliore base teorica possibile per quelle
ideologie naturalistiche che concepiscono le nazioni come se fossero delle tribii, separate
fra loro dalla natura, senza aleun vincolo, ignare della solidarieth umana, aventi
in comune soltanto l'istinto di conservazione che I'uomo del resto condivide col mondo
animale”. Cra, ritornando al Talmon, questi scrive che c¢i sono anche affinith, di
tipo pilt sottile e profondo, tra il pensiero politico hobbesiano e quelle dei totalitari
du sinistra. Invero, la peculiaritd della concezione hobbesiana ¢ di pensare “per defini-
zioni” : quando—ceme si & visto—Hobhes esige dall'uomo “naturale™ la resa totale allo
Stato-Leviathan e poi nega all’individuo mon solo il diritto di resistenza alloppressione,
ma anche la possibilith che lo Stato opprima i suoi sudditi, Hobbes “sottintende la
premessa” che, in uno Stato “degno del suo nome”, una oppressione ingiusta & “impen-
sabile, impossibile”. E, nel caso in cui questa oppressione ingiusta si verifica, allora
lo Stato non & pitt uno Stato, Queste affermazioni sono perfettamente coerenti con il
modo di pensare di Hobbes “per definizioni”, esattamente come “il dogma che uno Stato
dei lavoratori per definizione non pud essere colpevole di aggressione e di oppressione”.

Un altro motive, che spiega “la sorprendente dottrina” di Hobbes, consiste nel
postulare che, quando si rallentano i freni dell'ordine sociale, allora vengone meno
tutti “gli argini che trattengono il fiume dell’anarchia”. “Infatti, come & stato precisato,
qualsiasi forma di limitazione patita dai sudditi, sotto lo Stato-Leviathan, che instaura
e conserva lordine armoniose, € “la pil1 alta forma di libertd”, di “libertd” intesa
come “sicurezza”, di fronte allinfelicitd e all'oppressione che gli uwomini “naturali”
subiscono nello “stato di natura”, di anarchia. Per il Talmen, & questa la seconda
peculiarith del modo di pensare di Hobbes, comune anche al totalitarismo di sinistra:
la esclusione di sfumature, di toni intermedi tra il positive e il negativo, tra I' “essere”
e il “non essere”, nel caso specifico, per Hobbes, tra I' “ordine totale” e “il caos
completo”; per il totalitarismo di sinistra, tra il mondo socialista e il mondo capitalista,
Tertium non datur. Tra i due estremi ¢’& solo frattura e guerra assoluta. La sola
differenza € che mentre, per Hobbes, nello “stato di natura”, nella guerra civile,
la guerra & appunto, “guerra di tutti contro tutti”, per il totalitarismo di sinistra,
invece, ¢ la guerra tra le forze collettive, tra classi e sistemi sociali. 1T Talmon, inoltre,
precisa esattamente che mentre il totalitarismo di destra “santifica il singolo spirite
nazionale, modellato dalle idosincrasie e dalla storia della razza e della nazione” ed
assegna un ruolo di partecipazione attiva ai movimenti di massa, non certo come Tattore
razionalmente determinante ma come forza che agisce dietro l'urto di una emozione
collettiva in modo uniforme”, questi elementi sono, invece, del tutto estranei alla
“struttura puramente legale e meccanica” di Hobbes.

DR © 1987. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas
Facultad de Derecho





