
Apéndice 

EL FUTURO 

Nada nos ha asombrado más del comunismo que el 
modo en que ha salido de la historia. 

MARTIN MALlA 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



l. LA DEMOCRACIA SIN ENEMIGO 

En 1789 se prendía la chispa de la Revolución Francesa. Por una coinciden­
cia singular, es en 1989 que se prendió la chispa que cerró el ciclo revolu­
cionario comenzado en París, exactamente dos siglos antes. La Revolución 
Francesa duró, como movimiento revolucionario creciente, del 9 de julio de 
1789 al 28 de julio de 1794, cuando también la cabeza de Robespierre rodó 
bajo la hoja de la guillotina. El comunismo cae en 1989 en Europa del Este 
y también se disuelve en Moscú en 1991: cinco años de vorágine revolucio­
naria en el siglo XVIII, dos años de rápida descomposición, dos siglos 
después. El símbolo del comienzo de la edad de las revoluciones fue la caída 
de la Bastilla el 4 de julio de 1789. La caída del Muro de Berlín, el 9 de 
noviembre de 1989, es el símbolo del fin del Estado revolucionario por 
antonomasia. La disolución del comunismo nos deja en presencia de un 
vencedor absoluto: la democracia liberal. 

Es importante subrayar que el vencedor es la democracia liberal, 
porque desde hace medio siglo se nos ha contado que las democracias 
eran dos: formal y real, capitalista y comunista. Esta "alternativa inexis­
tente" (véase antes, XIII.2 y XIII.4) debió estallar entre nuestras manos 
para que su inexistencia fuera reconocida. Pero ahora lo falso está a la 
vista y todos lo pueden ver. La democracia que ha vencido es la única 
democracia "real" llevada a cabo sobre la Tierra: la liberal-democracia. 

265 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



266 G1ovanni Sartori 

Perder al enemigo cambia todos los puntos de referencia. La democra­
cia, sin embargo, no tiene problemas externos, fuera de sí misma. Para­
dójicamente, aunque no tanto, perder al enemigo externo destapa la caja 
de Pandora de los problemas internos. Por un lado, es más y más difícil 
rechazar a la democracia; por el otro, y conjuntamente, quizá también lo 
es gestionarla. Avancemos paso a paso. Para comenzar, se debe entender 
bien, cuál es nuestra victoria y en qué radica, sin caer en los triunfalismos 
exagerados y prematuros. 

Mientras tanto, hay múltiples tipos de victoria (incluyendo la de Pirro), 
y abatir al enemigo no significa tomar su lugar. Hoy, la victoria de la 
democracia es in primis, victoria de un principio de legitimidad. A la larga 
es una victoria decisiva; pero, en breve sólo será una victoria preliminar. 
Y si después distinguimos, como insiste con precisión Morlino (1980, 
especialmente en el capítulo 4 ), entre instauración y consolidación de una 
democracia, el paso de la primera a la segunda es largo. En América Latina 
la experiencia ha sido hasta hoy, de posesiones de poder sin consolidación, 
o de cualquier modo, de consolidación casi siempre precaria. En Europa 
del Este, todavía estamos, como es inevitable, en la fase de instauración. 
Y, allá, en donde la caída de los regímenes comunistas se ha transformado 
en un colapso generalizado, es muy pronto para prever si la medicina que 
mantendrá al paciente con vida, será cualquier democracia. 

La diferencia de fondo es la que existe entre la victoria a medias y la 
victoria completa. La primera, abate a un enemigo y basta; mientras que, 
en el segundo caso, el perdedor se convierte al régimen del vencedor. Pero, 
aun cuando la victoria es completa, es decir, cuando vienen a ser o son 
retomadas las democracias que no estaban, aun así la consolidación exige 
tiempo y podemos obtener democracias inestables. Afirmando eso, pase­
mos al estado de los hechos. 

Geográficamente, la victoria de la democracia se circunscribe al mun­
do industrializado. Nunca he considerado que la modernidad sea un 
paraíso terrestre que el Occidente debe proponer e imponer al resto del 
mundo. La única superioridad cierta de la modernización es la tecnológi­
ca. Pero esta superioridad basta por sí sola para hacer de la modernización 
un proceso que no se detiene, un destino casi inexorable. Tarde o tempra­
no, la técnica de la modernidad, es decir, su componente tecnológico, 
terminará por llegar a todas partes. Por lo tanto, si la democracia marcha 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La democracia sin enemigo 267 

con la modernización, si a donde llega una, también llega, antes o después, 
la otra, es razonable prever que la geografía de la democracia se irá 
extendiendo en sintonía con la geografía de la modernización. 

Pero, en los inicios de los años noventa, la realidad de los hechos es 
que la victoria de la democracia se detiene, grosso modo, en los confines 
de África, 1 excluye a una gran parte del continente asiático (China es 
grandísima) y se enfrenta con el rechazo de los países islámicos en los que 
la política y la religión, lo espiritual y lo temporal, son uno solo 2 Así que 
la victoria espacial de la democracia está todavía muy lejos de ser global. 
Por otra parte, si la geografía de la democracia, como forma política, se 
circunscribe a la mitad más extensa y más importante del planeta Tierra, 
entonces podemos hablar de la victoria de la democracia como principio 
de legitimidad. Sobre este frente sólo resisten el Islam y las sociedades en 
las que el tradicionalismo no ha sido corroído todavía. Pero en todo el 
mundo "despertado" y rasgado por la modernidad llega a ser cada vez más 
verdadero que el poder legítimo --el único poder al que se debe libre 
obediencia- es el poder con investidura popular, elegido desde abajo. 

La legitimación democrática del poder se ha encontrado en el pasado 
con tres enemigos: un enemigo escatalógico (el comunismo, como reino 
de los fines); el derecho divino, o de cualquier manera, hereditario-tradi­
cionalista; y, la pura y simple fuerza, los regímenes de espada. De estos 
tres enemigos, sólo el comunismo era moderno en el sentido de que saltaba 
al presente y se proponía como un futuro que se prolonga. El segundo, el 
poder teocrático, sagrado, hereditario y legitimado por la tradición, existe 
y resiste, pero sin fuerza de expansión extra moenia. En cuanto al poder 
de la espada, éste radica en la fuerza: pero una fuerza que ya casi está 

1 Es verdad que también en África las dictaduras están vacilantes. No pudiendo ya jugar 
sobre la rivalidad entre las superpotencias, buscan ayudas económicas, exhibiendo o prome­
tiendo fachadas democráticas que son de dudosa credibilidad. 

2 Los países musulmanes son una veintena. Sólo Turquía, laicizada, manu militari, por 
Ataturk en los años veinte, es una democracia (aunque con intermitencias y resurgientes 
dificultades religiosas) desde la terminación de la Segunda Guerra. Pakistán y Bangladesh 
(que oscilan entre tentativas democráticas y recaídas) e Indonesia (autoritaria), son países 
musulmanes pero no "fundamentalistas". En realidad, el fanatismo islámico se irradia con 
el Irán de los ayatola y prospera, sobre todo, a lo largo de la faja mediterránea (en Sudán 
pero, también, se ha visto recientemente en Argelia) de los países árabes y entre los 
palestinos. Es válido subrayar que el fanatismo religioso de la política se circunscribe a la' 
área' islámicas de obediencia coránica. El hinduismo, es una especie de politeísmo; y la 
tradición confuciana es casi sin Dios. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



268 Giovanni Sartori 

desnuda, sin "misión", que se justifica sólo como necesidad. Los regíme­
nes de fuerza, las dictaduras, si acaso continuarán existiendo y proponién­
dose pero como remedio y mal necesario. Por consiguiente la democracia 
ya no se encuentra frente una antilegitimidad con igual reclamo. La 
legitimidad que desciende de Jo alto ha dejado de legitimar. No es que 
todos se han convencido de que sólo la democracia funciona. Pero ya está 
difundida la convicción de que un sistema político no puede durar sin el 
sostén de una efectiva legitimación popular. 

* * * 
¿He olvidado al nacionalismo? No, porque el único nacionalismo "impe­
rialista" tiene fundamento religioso, lo cual nos lleva al caso del Islam y, 
especialmente, al fundamentalismo coránico.3 El imperialismo comunista 
está muerto. Y los nacionalismos que hoy pululan y vuelven a estallar son 
localistas, fragmentados y desmembrados. No son nacionalismos de con­
quista, sino, de regreso a identidades prexistentes, de recuperación de 
"pequeñas patrias". Que esta exhumación de las pequeñas patrias sea 
genuina, queda, con frecuencia, por verse. 

En la pedacería del imperio soviético (y alrededores) no juegan sola­
mente las "naciones" -las identidades culturales y lingüísticas- sino, 
también, el ofrecimiento de la "nueva clase", es decir, el abordaje al poder. 
Quien no era nadie o sólo teniente en el gran Estado multinacional puede 
llegar a ser general en la unidad mononacional porque parece que no existe 
otro remedio. Quien perdió el cargo como comunista, lo salva disfrazán­
dose de nacionalista e irredentista. Una buena mitad de los casos del 
inopinado despertar de atavismos es sospechosa; cuando menos en el 
sentido de que podía ser acomodada en el ámbito de estructuras confede­
radas (que no se deben confundir con estructuras federales). Y queda por 
ver si las microunidades que surgen de las ruinas del pasado son, o serán, 
unidades viables y sensatas. 

En este momento, sólo importa dejar afirmado que el nacionalismo de 

3 Diría que. si aca0o, se trata siempre de un imperialismo sin fuerza de expansión, cuando 
menos en el sentido de que el fundamentalismo islámico es tanto más movilizador cuanto 
más se convierte en ortodoxo: pero su ortodoxia conduce al estancamiento económico. Para 
la ley coránica el interés es usura; lo que ya pone al margen a todo el sistema bancario y 
financiero del mundo contemporáneo. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La democracia sin enemigo 269 

finales del siglo XX no surge como alternativa de legitimidad, como una 
antilegitimidad antidemocrática. De seguro, oiremos gritar a diestra y 
siniestra que la "nación", su independencia y su defensa, son primero que 
todo, que es imperativo primario. Pero la movilización nacionalista deberá 
siempre buscar, terminada la emergencia, un aval democrático. Repito: el 
nacionalismo de hoy no surge como una legitimidad sustitutiva de la 
legitimidad democrática. Vuelve a diseñar las fronteras, pero en nombre 
de la nación no puede legitimar una tiranía. El nacionalismo del regreso 
a casa, y del estar en casa propia, siempre postula a un ciudadano que elige 
su gobierno. 

Se dirá que el nacionalismo no es solamente identidad cultural y 
lingüística, sino también racismo, es decir, "vínculo de sangre", identidad 
genética. Si así es, así se le conoce. Nación no es raza. El mundo está lleno 
de etnias; y puede darse muy bien, por ejemplo, que los países africanos 
se encaminen hacia restructuraciones étnicas, o, también, tribales. Pero, 
en cuestión racial, el problema no surgirá -en los años por venir- por nue­
vos Estados monoétnicos y con fundamento étnico; surgirá por fenómenos 
de rechazo social al interior de los Estados nacionales existentes. No es 
un problema que se deba descuidar. Pero no se aleja respecto del funda­
mento de legitimidad. Cualquiera que sea el aglutinante de nuestra con­
vivencia -lengua, costumbre, cultura, religión, o, también, etnia- en 
todo caso, el mundo modernizado ya no cree en la legitimidad autocrática. 

* * * 
Hasta ahora he hablado de la victoria de la democracia liberal. ¿Podemos 
extender el argumento a la llamada democracia capitalista? He sostenido 
siempre (véase antes, XII.6) que decirlo así es un "mal decir" que genera 
confusión y confunde. Genera confusión porque invierte la jerarquía entre 
capitalismo (que es lo menos) y el mercado (que es lo más); y confunde, 
porque de dos cosas diferentes, el sistema político y el sistema económico, 
hace una. 

Esta diferencia también se aplica tal cual en los regímenes comunistas, 
que eran, por un lado, dictaduras políticas y, por otro, economías de plano, 
es decir, de no-mercado. Preguntaba, al principio, cuánto habíamos gana­
do y respecto de qué. Preciso ahora de la siguiente manera: la victoria de 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



27() Giovanni Sartori 

la democracia sobre la dictadura comunista no se convierte automática­
mente en el fin de todas las dictaduras: es una victoria a medias. Por el 
contrario, la victoria del mercado sobre la planificación es aplastante.• La 
democracia ha ganado como principio de legitimidad; es mucho, pero no 
es todo. En cambio, el sistema de mercado vence en todo: es una victoria 
completa. Los regímenes comunistas que no se rinden -sobre todo, 
China- quedan iguales como sistemas políticos, pero ellos también 
buscan transformarse en sistemas económicos no-planificados, es decir, 
piloteados y estipulados por mecanismos de mercado. Pongámoslo así: la 
derrota económica del comunismo es todavía más grave que su derrota 
política. 

Pero si en economía todo se convierte en sistema de mercado, ¿no se 
convertirá también la perspectiva, a título de consecuencia política, en 
democracia? Si, pero también, en alguna medida, no (véase antes, XII.8). 
En cuanto principio, una economía de mercado es compatible con cual­
quier sistema político que le permita libertad al mercado. Por lo tanto, 
libertad de mercado y dictadura se acoplan. Asentado esto, es claro que 
el "contagio democrático" hará que el acoplamiento sea siempre más 
difícil: la victoria de la democracia, como principio de legitimidad, 
permite prever que el éxito del mercado se convertirá, cada vez más, en 
demanda de democracia. Bien entendida, la condición es que el mercado 
tenga éxito, que en verdad produzca bienestar. Pero bajo esta condición 
el caso de los "tigres" autoritarios del Sureste asiático crea un precedente: 
el extraordinario despegue económico de Singapur, de Taiwán, y de Corea 
del Sur, hace, o hará inevitable, su democratización. Lo que no quita 
--debo insistir- que siempre se darán, o podrán darse, economías de 
mercado sin democracia. También es cierto lo anterior porque no se puede 
decir que la democracia promueva siempre y facilite la autonomía del 
mercado. 

Resumo. El viento de la historia ha cambiado de dirección, y sopla en 
una sola: hacia la democracia. En donde la política es autónoma (de la 
religión) y en donde llega el soplo de la modernización (que también es 
occidentalización), un gobierno es legítimo sólo si es elegido por los 

'"Hasta en una perspectiva moral y cmancipatoria ---<:oncede Salvador Yeca (1990. 
p. 126)-las criticu' o las dudas ... no implican imcrcado ú o no ... más bien, debemos con­
siderar el problema de cuánto, con cuáles vínculos, con cuáles integraciones." 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La democracia sin enemigo 271 

gobernados y fundado en su consentimiento. Para el Zeitgeist, el espíritu 
de nuestro tiempo, la democracia ya no tiene enemigo: ya no está enfren­
tada por legitimidades alternativas. Pero vencer en la guerra no es vencer 
en la paz. Le hemos dado vuelta a la página; pero, por eso, el libro del 
futuro está más abierto que nunca. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



2. EL FIN DE LAS IDEOLOGÍAS 

El fin de las ideologías fue una profecía prematura de inicios de los años 
sesenta. Pero, ahora, la profecía está madura. El fin del comunismo es, 
para empezar, el fin de su ideología. Los regímenes del Este y luego, la 
misma Unión Soviética, se han dejado arrollar casi sin defenderse por la 
razón fundamentalísima de que habían perdido la fe en sí mismos. Los 
comunismos son (eran) proyectos con temperatura ideológica alta, pro­
yectos creídos -fuertemente creídos- por creyentes. Como estaban 
fundados sobre el dogma, se habían hecho rígidos por el propio dogma. 
Podían durar, pero no podían cambiar. Por otra parte, entre más duraban 
más se transparentaba que su pretendida "infalibilidad cognoscitiva", 
fracasaba cada día que pasaba. Reducidos a catedrales pobladas por falsos 
creyentes, los regímenes comunistas eran (lo hemos descubierto tardía­
mente ex post) inmensas fachadas infladas de vacío. Así, el principio del 
fin llegó de la nada, de un resbalón sobre una cáscara de higo: como los 
alemanes del Este, al descubrir que podían darle la vuelta al "muro" y 
poder escapar a Austria vía Budapest. Después de poco tiempo, el Muro 
de Berlín era derrumbado y la fachada caía, y desde finales de 1989 el 
colapso ha sido total. 

Se desprende que el fin de una ideología no es el fin de todas las 
ideologías, ni de la ideología en sí por sí. Pero el marxismo ha sido la ideo-

273 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



274 Giovanni Sartori 

Jogía máxima, la superideología, de nuestro siglo. Por lo que la palabra 
ideología ha llegado a ser la palabra passe-partout, -dice todo, por lo 
tanto nada- (véase antes, XIII.5), cuando "ideología" se refiere a "mar­
xismo" entonces sí sabemos de qué estamos hablando. Y por más que se 
quiera sostener que también liberalismo, "democraticismo", socialismo, 
nacionalismo y similares, sean ideológicas, aún así no son (si y cuando lo 
son) ideologías con igual grado y portada. A diferencia de sus modestísi­
mos concurrentes, el marxismo es definitivo, explica la historia, prevé el 
futuro y promete la sociedad perfecta. Sustituirlo con una mezcla de igual 
cabida y de equivalente movilidad de seducción, no será un ha- llazgo 
fácil. Y, entonces, por más que el fin de la ideología marxista no sea el fin 
de la ideología como categoría (o seudocategoría) del espíritu, aún así el 
homo ideologicus es hoy, un animal extraviado, una ánima perdida. 

Por lo demás, debe quedar claro que el fin del marxismo, como 
ideología, no es el fin del marxismo como filosofía. Sí cae el "filósofo 
revolucionario", no cae, por eso mismo, el filósofo. Sí, la derrota del 
primero irá a redimensionar al segundo; pero, aún así, se continuará 
discutiendo sobre eso que está vivo y sobre eso que está muerto en el 
pensamiento de Marx. También debe quedar en claro, en segundo lugar, 
que el fin de la ideología no es, ni puede ser, un hecho instantáneo. La 
expresión va entendida con cautela y con muchos granos de sal. El deceso 
de la ideología marxista, es, simplemente, un proceso histórico que de 
modo verosímil involucra a varias generaciones en un poner en camino. 

Si en los países del Este, el marxista "creyente" es ya una rara avis, 
los marxistas por interés, los marxistas "utilitarios" que añoran las venta­
jas del pasado y que se arraigan en el cargo que tenían, son millones y 
millones. El ideal se ha apagado, pero la enorme red de los intereses 
constituidos sobrevive. Y es reforzada con potencia por un quebranto muy 
rápido y muy devastador de lo que ha sido -y es- la Unión Soviética. 
También se debe separar bien el caso del hombre del Este que ha vivido 
la experiencia del "marxismo real", del caso del marxista intelectual de 
Occidente que sólo se comprende con el "marxismo verbal". Para este 
último, la crisis se mide a la distancia: es máxima en Europa pues está 
cercana, mínima, o de cualquier manera mucho menos, en las Américas 
(Norte y Sur) que están lejanas. 

Así que el fin de la ideología está aconteciendo con velocidades muy 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



El fin de las ideologías 275 

diferentes. El marxista que creía en verdad, está casi extinguido en los 
países en donde el marxismo ha reinado. El fin de la ideología está también 
en transcurso, relativamente acelerado, en Europa Occidental; pero es re­
lativamente lento en los países que están a diez mil kilómetros de Mo<;cú. 
en los que el marxismo ha llegado tarde y en los que acabará. preveo, con 
igual retraso. Si nos referimos a una velocidad media de extinción, el pai­
saje de conjunto no es todavía de fin, sino, más bien, de agotamiento. 
Entonces "fin", aquí, se debe entender como un proceso de salida del mar .. 
xismo que no tiene regreso, pero cuyo curso será largo y torcido. Se dice 
rápido al intelectual marxista que su sistema de ideas y de creencias ha 
muerto. Tal vez; pero queda que él no tiene otra cosa para "rehacerse la 
cabeza". El marxismo es monopolizante y de encierro; y el marxista en 
crisis es un poco como el cura que colgó los hábitos. 

Hasta ahora he dicho ideología, sin precisar bien. Ahora preciso. Así 
como no acepto el uso decir-todo, y que así todo sea ideología, yo digo 
idea cuando entiendo idea, ideal cuando entiendo ideal, filosofía cuando 
entiendo filosofía; lo que permite utilizar "ideología" con un significado 
residual y específico, como un sistema de ideas y de ideales transformados 
en creencias. Esta transformación implica ideas que no son pensadas, sino, 
precisamente, "creídas"; lo que quiere decir que se convierten en ex-ideas, 
ideas vacías, ideas congeladas que salen de la cabeza para entrar en la 
boca y pasar de la boca al oído sin que ninguno las repiense más. En suma, 
las ideas transformadas en creencias son ideas fijas, obJeto de fe y ya no 
de reflexión. Lo que explica por qué las ideologías (no las ideas) son las 
que tienen fuerza movilizadora. Viceversa, si un sistema de ideas ético­
político no adquiere una fuerza adecuada de movilización, entonces no ha 
logrado convertirse en ideología. Como Friedrich ha observado atinada­
mente: "las ideologías son sistemas de ideas", ( action relczted ideas), ideas 
en acción y acciones-movilizadas (1963, p. 89). Daniel Bell dice, igual­
mente bien, que el término designa: "la conversión de las ideas en palancas 
sociales" (1962, p. 400). Y la definición que más se ajusta es la de 
Gramsci: las ideologías son "vulgarizaciones filosóficas que llevaron :.1 

las masas a la acción concreta, a la transformación de ]:.¡ realidad" ( 1 97 S, 
vol. JI, 1 O, párrafo 2). 1 

1 Como es evidente. las definiciones mencionada._.:.; arriba se refieren al nexo entre 
ideología y acción, presuponen la entrada de las masas en la política. En esta referencia. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



276 Giovanni Sartori 

Una vez aclarado el concepto, sucesivamente se debe precisar que un 
sistema de creencias no consiste únicamente en nociones, sino también 
en un modo de ver, en un modo de interpretar. Esta última es la ideología 
como Gestalt forma mentís, como estructura que encuadra y descifra la 
realidad. De ello se deriva que la ideología marxista puede morir como 
conjunto de nociones y sobrevivir muy bien como forma mental. El 
marxismo es como un par de binoculares, o mejor, de anteojos, que hace 
ver el mundo tal como lo filtran sus aprioristas. Y el punto es que los 
binoculares marxistas viajan al parejo de la terminología marxista, con el 
vocabulario del marxismo. Mientras que continuemos diciendo, por ejem­
plo, "democracia capitalista", la democracia será entendida, y mal enten­
dida, como un sistema de dominio económico y no como una estructura 
política. De igual manera, mientras que continuemos diciendo democracia 
"burguesa", continuaremos viendo, en todas partes, maldad y siniestros 
intereses de clase, sin ver tantas otras cosas que implica la democracia. Y, 
así, se podría seguir. 

Decía que el fin de la ideología marxista es, en realidad, el inicio del 
final: un proceso cuyos tiempos varían y variamente serán lentos y largos. 
De este proceso aislaré dos temas --en parte sustantivos y en parte de 
forma mentis- comenzando por la mistificación de la revolución y 
concluyendo por el "pensamiento correcto" el good think, el de orwerli a na 
memoria. 

"ideología" es el descubrimiento (de no hace más de un siglo) de que las masas se pueden 
manipular y movilizar "ideologizándolas". La relación entre ideología y pensamiento, o 
ideología y verdad, es diferente, y ya ha sido tratada antes, XIII.5. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



3. LA CULTURA DE LA REVOLUCIÓN 

Ideología es una palabra nueva: se remonta a menos de dos siglos. 
Revolución es una palabra más antigua; pero, hasta la gloriosa revolución 
inglesa de 1688-1689, era usada únicamente en el significado astronómico 
de movimiento constante y recurrente, de movimiento circular (la revolu­
ción de los planetas alrededor del Sol). Y, en verdad, ni siquiera esta 
revolución fue "revolución", en nuestro significado del término. Comenzó 
como una invasión convocada y no resistida por Guillermo de Orange, y 
fue casi, solamente, una "revolución constitucional" que legalizó, en la 
Cámara de los Comunes, el fin del absolutismo y el inicio de la monarquía 
parlamentaria. Si acaso, una verdadera revolución (en nuestra perspecti­
va) fue la primera, aquella de Cromwell y sus "santos en armas" puritanos, 
de los años 1644-1660. Cromwell hizo decapitar a Carlos I, instaló una 
república (Commonwealth) y se convirtió en el Lord Protector. Y, sin em­
bargo, nadie llamó revolución a aquella que hizo Cromwell. Para llegar a 
la primera verdadera revolución, que se declarase como tal, se debe 
esperar hasta 1789; y al declararse como tal, la Revolución Francesa 
cambiaba el significado astronómico del término: "revolución" ya no era un 
movimiento con retorno, sino, al contrario, un impacto que rompe. Desde 
entonces, la palabra revolución indica una ruptura y, precisamente, un 
asalto-conquista del poder desde abajo y que, luego, restructura el poder. 

277 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



278 Giovanni Sartori 

Bien entendida, la historia abunda en insurrecciones y revueltas popu­
lares; pero no eran revoluciones porque no estaban alimentadas por un 
diseño, les faltaba "proyecto"; eran explosiones y basta. 

Igualmente, la historia está colmada de golpes de Estado y de revueltas 
de palacio; pero no las consideramos revoluciones porque son "sin masa". 
Entonces, las revoluciones son sublevaciones populares movilizadas por 
ideas y por ideales que prefiguran un "nuevo orden". Por lo tanto, la 
Revolución Francesa fue un nuevo tipo de evento registrado y transcrito 
en un concepto nuevo. 1 

Hasta aquí todos pueden convenir. Pero el marxismo, poco a poco, ha 
logrado interpolar dos agregados en la noción de revolución. El primero 
es que las revoluciones que no son "de izquierda" no son revoluciones, 
sino, en cambio, contrarrevoluciones. De ello derivaba que sólo eran tales 
las revoluciones marxistas, las revoluciones con matriz comunista. Pero, 
en 1989, casi nadie se arriesgó a sostener que las revoluciones del Este 
que han abatido a los regímenes comunistas eran contrarrevolucionarias, 
revoluciones reaccionarias. De este modo, la "izquierdización" del con­
cepto ya se ha disuelto y parece sepultada. 

En cambio el segundo agregado es serio. Intuitivamente "revolución" 
está por evento revolucionario, es decir, por un conjunto de acontecimien­
tos circunscritos a: el ataque desde abajo, una secuela de actos de fuerza 
y de violencia y, en fin, la restructuración del sistema de poder. Digamos 
que esta es la definición política de revolución. El marxista la extiende. 
Para él, la revolución no concluye con la conquista del poder y la 
instalación de un nuevo orden político. Para él, la verdadera "revolución" 
debe implantar, también, un nuevo orden económico-social. Así que la 
definición marxista de revolución es una definición amplia: política sí, 
pero más social. A primera vista, el agregado convence. También yo, en 
el pasado, había considerado que se podían dar dos definiciones de 

1 Para Tilly, una "doble soberanía", o mejor dicho, una "soberanía múltiple es el signo 
que identifica a las revoluciones" (1975, p. 519). La idea de la doble soberanía (que se 
remonta a Trotsky) seduce por su simplicidad. Pero sufre de tres limitaciones: l. define una 
"situación revolucionaria", pero, todavía, no una revolución (la situación puede, o no, 
dispararse): 2. tuerce, o de cualquier manera, fuerza mucho a la noción de la soberanía (y 
también porque las segundas soberanías pueden ser o son, con frecuencia, ausencia de 
soberanía; zonas o poblaciones que no obedecen; 3. no permite distinguir entre revolución 
Y recesión (revolución o guerra civil, entendida para dejar un Estado y no para conquistarlo 
para sí). 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La cultura de la revolución 279 

revolución, una estrecha (política y circunscrita) y, la otra, omnicompren­
siva (económica-social), con la condición de que fueran distintas y em­
pleadas apropiadamente. Pero, de este modo, se me escapaba -ahora lo 
considero- el veneno escondido en la cola. 

La revolución "ampliada", es decir, entendida en sentido lato es, en 
sustancia, una revolución sin plazo. La definición política de revolución 
configura que debe terminar y que termina (exactamente como las gue­
rras) en un momento preciso: la derrota del vencido y la victoria del 
vencedor. Por el contrario, la definición amplia configura una revolución 
que nunca termina y que llega a la teoría de la revolución continua. Si la 
revolución debe rehacer todo, y como finalidad debe rehacer también al 
hombre, entonces, también puede continuar hasta el infinito, ad infinitum. 
Atención, el punto no es si las resoluciones tienen, no tienen, o deban tener 
una prosecución económico-social. Es bastante obvio que siempre la 
tienen en la realidad. Nunca se ha visto en los hechos que una revolución 
se haya detenido y encerrado en el interior del palacio que ha conquistado 
(si fuera así, no pasaría de ser un golpe de palacio). Y yo pasaré también 
a sostener, dentro de poco, que la parte importante de las revoluciones es 
qué cosa producen después, una vez concluido el evento revolucionario. 
Entonces, el punto es si la intervención económica-social del régimen 
instalado por la revolución deba suceder con métodos revolucionarios y 
con el precio de todas las personas que por comodidad se tuvieron que 
asesinar (un sinnúmero). 

Por lo mismo, es verdaderamente importante distinguir entre revo­
lución y después, y esto queda en la definición estrecha y puntual de 
revolución. Si la demarcación entre evento revolucionario y gobierno 
posrevolucionario (con revolución vencedora y Estado rehecho) es cance­
lada, la "revolución continua" llega a ser la "dictadura continua". Muchas 
gracias, pero, es exacto eso lo que deseamos evitar. Por cuanto se quiera 
continuar sosteniendo que la revolución política es una revolución "incom­
pleta", el punto es -repito-- que la contaminación de la revolución en el 
contexto económico-social no debe suceder con los métodos violentos del 
acto revolucionario. De otra manera, la revolución se autodestruye: cuanto 
más llega a ser permanente (y por lo tanto, violencia que continúa), tanto 
más devora a sus propios hijos, o mejor dicho, a los hijos que hubiera podido 
tener. El emblema de la revolución comunista es el mito de Saturno. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



280 G,jovanni Sartori 

* * * 
Hasta ahora he precisado la definición de revolución. La "cultura de 
la revolución" espera, en cambio, la exaltación de la revolución. Hasta la 
mitad de nuestro siglo la idea de que la violencia fuera "buena" era, si la había, 
una idea de pequeñas sectas de conspiradores. La idea general (de los revolu­
cionarios) era que la revolución era necesaria y que la violencia era, desgra­
ciadamente, el reverso inevitable. Pero en aquellos años debutaban, en el Occi­
dente, generaciones de jóvenes para quienes nunca había habido hambre, 
guerra, y menos aún revolución, es decir, experiencia auténtica, sobre la 

. propia piel, de violencia y de muerte. También por esto, eran, tal vez, gene­
raciones idealistas, fácilmente convertibles al perfeccionismo democrático. 

El perfeccionista (como decía anteriormente en el capítulo IV) consi­
dera que Jos ideales se deben realizar al pie de la letra. Cuando advierte 
que forzándolos se voltean y producen resultados inversos, su receta es, 
únicamente, la de hacer más fuerte la dosis, de exagerarla. Y frente al 
fracaso inevitable, se genera un círculo vicioso. Al final, el perfeccionista 
se rencuentra como revolucionario. Lo existente es intrínsecamente mal­
vado, y para extirpar el mal del mundo, es necesario despedazarlo y crear 
un mundo nuevo ab imis fundamentis. Con este impulso, con esta rabia, 
la cultura de la revolución suministra las coartadas necesarias: la idea de 
que nada cambia (en serio) sin violencia y conjuntamente, la idea de que 
la revolución es en sí misma un acto creativo. 

La gravedad de la tesis, de que sin violencia no puede haber "cambio 
radical" (así, por ejemplo, Moore, 1966) no debe pasar inadvertida. Que 
la historia gotee de violencia y de sangre es, desgraciadamente, la verdad. 
Pero el elogio de la violencia, la idea de que la violencia sea no solamente 
necesaria sino salvadora, no precede a las Rejlessioni sulla violenzia de 
Sorel, de 1908. Sergio Cotta observa de modo exacto: "El hecho verda­
deramente característico de nuestro tiempo es la exaltación de la violen­
cia. Hasta el siglo XIX ... no se encuentra alguna huella consistente de tal 
exaltación ... Si alguna vez se enseñaba a usarla es porque se pensaba que 
se trataba de un mal necesario en algunas circunstancias, no ciertamente 
de un bien. También así pensaba Maquiavelo. Ciertamente se pueden 
encontrar en el pasado no pocas exaltaciones de la fuerza ... (pero) se trata 
de la fuerza y ya no de la violencia" (1978, pp. 21-22). 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La cultura de la revolución 281 

Ya que la exaltación de la violencia equipara violencia y fuerza, es 
importante aclarar la distinción. Se entiende que de la fuerza, o mejor 
dicho del uso de la fuerza, puede pasarse a la violencia: pero como el hielo 
que se diluye en agua, igualmente la fuerza que se transforma en violencia 
se convierte en violencia. A la fuerza le basta la coerción; la violencia (lo 
dice la palabra) es efectivamente violar el ejercicio, violentar. Violencia 
es hacer mal brutalmente; la fuerza de por sí, no. La fuerza manda, impone 
y somete; la violencia agrede, hiere y destruye. La fuerza es una vis 
coactiva compatible con el estado de paz; la violencia caracteriza al estado 
de guerra. El Estado que me impone sus leyes (y si las violo, me arresta), 
que envía a juicio y condena (con procedimientos judiciales correctos), 
es "fuerza"; un agresor que me pone un cuchillo en el vientre, el asesino 
que mata, o una muchedumbre que me lincha, son "violencia". ¿La misma 
cosa? En los años sesenta-setenta ha habido toda una noble competencia 
para responder que sí; para oscurecer la diferencia. 

Se comenzó con traducir mal, o interpretar mal, de cualquier manera, 
a Max Weber. Su conocidísima definición del Estado, lo hace titular del 
"monopolio del uso legítimo de la fuerza física". 2 Admitamos que la 
traducción también pueda ser: "monopolio ... del uso de la violencia." Aun 
así ¿cómo se puede ignorar la calificación "uso legítimo"? Uso legítimo 
es subordinación de la fuerza y/o de la violencia al Estado de derecho y a 
la juridicidad de la política. Referirse a Weber para hacerlo decir que el 
Estado es violencia es un original forzamiento a simple vista que revela, 
todavía más, una asombrosa ignorancia sobre qué tan endeudada está la 
condición humana con la civilización del derecho. Pero la torcedura de la 
teoría weberiana es solamente el inicio. 

La imagen del "mundo como violencia" es difundida, en todos los 
casos, a través de dos ventanas. Por un lado, se inventa la violencia que 
no se ve y que no se siente, una violencia latente y omnipresente. ¿Quién 
ha dicho jamás que la violencia exija violentos y violentadores? Galtung 
(1975) nos descubre que no es así, porque también existe la "violencia 
estructural", porque son las estructuras mismas lo que nos violenta. Por 
un lado se sostiene que una definición "científica" de la violencia no puede 

2 Así lo traduce, correctamente para mí, el texto coordinado por Pietro Rosui (1961, 
vol. ll, p. 692). Por regla, Weber dice Herrschaft (dominio), Kraji (fuerza). Macht (poder); 
mientras que el término alemán para violencia y "uso" de la fuerza es Gewal.<amkeit. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



282 Giovanni Sartori 

acoger violaciones negativas que después son discriminaciones "ideoló­
gicas". La ciencia es neutral y, por lo tanto, sólo puede aceptar la violencia 
concebida como una interacción entre otras tantas, como una interacción 
"normal". Una normalización de la que Nieburg (1969) recaba esta 
conclusión: que la violencia es prueba extrema de la vitalidad de los 
valores. 3 

Sobre estas premisas, todos los embrollos pueden ser posibles. El del 
marxismo ha sido el de redimir la violencia propia (la viga) y denunciar 
y ver como pérdida la violencia de otros (la pajilla). Así, en los años 
sesenta una gran parte de la opinión ha considerado que el verdadero 
"violento" -el agente primario de la violencia- fuese el Estado; pero, 
atención, no el Estado de la dictadura del proletariado, sino precisamente, 
y sobre todo, el Estado liberal-democrático (exhibido oportunamente en 
las semblanzas infames de Estado capitalista-burgués). Y el otro embrollo 
-al que compete esta obra- ha sido el de inventar una violencia "con la 
finalidad consciente de abrir un nuevo camino" (Cotta, 1978, p. 11). Es 
el pedazo que faltaba para transformar la revolución en creación, en acto 
creativo y creador. 

* * * 
Así que la idea central de la cultura de la revolución es que la violencia 
revolucionaria es creativa de por sí. No es cierto que los actos de violen­
cia colectiva sean actos de destrucción. Lo cierto es precisamente lo contra­
rio: que de la destrucción sale ea ipso la nueva construcción. ¿En verdad? 
El ideólogo que sale de la ideología está obligado a pensar (si no, no sale). 
Entonces, reflexionemos: ¿cómo es que la destrucción da creación? ¿Es 
posible esto? 

Sí, es posible, pero con una condición preliminar: que la revolución 
rompa un saco que contiene a alguien que va a nacer vivo y vital. El 
argumento no es que de cualquier revolución se deriva la creación. 
El argumento es, en cambio, que las revoluciones creativas son únicamen-

3 Sin llegar a tanto, Tilly ( 1975) también se enroca en el estudio que más hace texto, en 
la justificación neutral de la violencia. El absurdo de nuestro tiempo es el de invocar a la 
sociedad en el momento mismo en el que cancelamos los parámetros (de bien y de mal) que 
la califican. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La cultura de la revolución 283 

te las revoluciones que liberan a una criatura a punto de nacer. Por sí sola, 
la violencia destruye y punto; pero si destruye lo que obstaculiza el diseño 
de una ciudad y sociedad mejores, entonces sí podemos hablar de la 
revolución como creativa en el sentido de que remueve los impedimentos 
de esa creación. Pero si nada prexiste, nada sigue. De por sí el evento 
revolucionario sólo desbloquea. Y eso no basta. Para ser crea ti va, no basta 
que una revolución desbloquee; sino que también es necesario que el 
Estado rehecho por la revolución no sea un Estado que vuelva a bloquear. 
Las condiciones, entonces, son dos: que antes haya un niño apto para 
crecer; y que no sea instalado, después, un Herodes que lo mate. 

La Revolución Francesa desbloqueaba a la sociedad de la estrechez del 
absolutismo monárquico y proponía para después de la revolución, el 
proyecto iluminista, los ideales del siglo de las luces. Pero fue de nuevo 
bloqueado por el terror y, por lo tanto, los frutos que llevaba en su seno 
maduraron en los revolucionarios de 1830 y de 1848: casi todas sin gran 
violencia, pero verdaderamente creadoras en cuanto a los resultados, 
porque instaban un Estado "abierto" que "dejaba libre" a la sociedad. Con 
muchos saludos para la tesis de que sin violencia no cambia nada: en las 
revoluciones liberales la violencia fue un simple empujón y el cambio fue 
enorme: se instaló el Estado desbloqueador. 

Veamos las revoluciones inspiradas por el marxismo. En el Anti-During 
Engels nos deja con el altisonante dicho de que el comunismo es "la 
ascensión del hombre del reino de la necesidad al reino de la libertad". Era, 
en substancia, el punto en que nos dejaba, como se ha visto (véase antes, 
XIII.l ), también Marx. Y cuando Lenin se adueñó del poder en 1918, estaba 
todavía -en cuanto al diseño del futuro- detenido en el primitivismo 
libertario de sus dioses-oscuros. Lenin sabía cómo vencer en una revolución; 
pero no tenía ninguna idea sobre qué cosa edificar una vez ganada la 
revolución, así que su revolución cayó rápidamente en mano de la "fuerza 
de las cosas". En términos de violencia y de baño de sangre, el comunismo 
de guerra y la llegada de Stalin al poder, obtienen la primacía. Pero una vez 
destruido todo lo destruible, el desdoblamiento de la revolución soviética 
en lo positivo ha creado únicamente lo indigno de crear. El Estado que se 
debía extinguir se reconvirtió rápidamente en un Estado desmesuradamente 
más absoluto y más tiránico que el Estado zarista. El reino de la libertad 
nunca se asomó. Y con la cubierta del reino de la igualdad se instaló una 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



284 Giovanni Sartori 

"nueva clase" dirigente: los iguales más iguales que los otros. Si la violen­
cia "crea" lo nuevo, lo inédito creado por la revolución soviética ha sido la 
planificación centralizada, la economía de mando impuesta por Stalin. 
Ha sido -hoy, todos lo vemos- la peor invención de la historia: una mala 
economía que ha llegado a la destrucción de la economía. 

¿Era necesario Stalin? La mayoría dice que sí. Pero la necesidad de 
Stalin depende del tipo y grado del retraso de Rusia alrededor de 1914. 
La historiografía en boga exagera la nota sobre el atraso social y econó­
mico de la Rusia de Nicolás Il. En cuanto a su atraso social, no hay duda. 
Pero no podemos hablar igual de un subdesarrollo económico. El hecho 
es que Rusia en 1914 era la cuarta potencia industrial del mundo, con 
mucha gran industria (mitad de los trabajadores laboraban en fábricas con 
más de quinientos ocupados). Y si se tiene presente que la tecnología 
militar era medida entonces por la tecnología tout court, es cierto que en 
aquellos años los ingleses temían que los acorazados construidos en los 
astilleros rusos pudieran hundir los de ellos, y queda el hecho de que los 
expertos militares de la época preveían que para 1917 Rusia lograría la 
paridad militar con Alemania.4 Agréguese que el país era intelectualmente 
vital, vitalísimo: junto con sus escritores y literatos, se exhibían también 
matemáticos de primerísima línea. ¿Stalin era necesario? Según yo, 
solamente ha sido nefasto. 

A Rusia en 1917 le ocurrió una revolución desbloqueadora; en cambio, 
Stalin aprisionaría a Rusia en el Estado más bloqueador de la historia. Si la 
Rusia de los zares tenía un retraso en su desarrollo era porque estaba detenida 
políticamente, en 1848, a diferencia de los países que desde esa fecha habían 
llevado a cabo su revolución constitucional. Sin embargo, el potencial 
industrial y tecnológico no fue producido por Stalin: ya existía. 

¿Fue necesario Mao? Cuando los datos salgan a la luz, puedo prever 
que para China la respuesta será negativa. Los chinos que han emigrado 
a todo el mundo son industriosísimos y arriesgados. También en China la 
revolución quería desbloquear, pero Mao la volvió a bloquear. Y su tan 
aplaudida (por nuestros revolucionarios) revolución cultural fue solamen­
te un retroceso hacia la destrucción cultural. 

4 Véase Stone (1984) que documenta muy bien cómo Rusia, al momento del estallido 
de la Primera Guerra Mundial, estaba al mismo nivel del despegue industrial del conjunto 
de los países europeos. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La cultura de la revolución 285 

Quien sale del sueño dogmático del ideologismo debe volver a creer: 
es falso que el cambio deba ser -para ser- revolucionario, y que sea 
más revolucionario cuando es más violento. Además es falso que las 
revoluciones, para llegar a sus metas, deban ser revoluciones "extensas", 
revoluciones violentas de larga duración. Si acaso, es lo contrario; es 
decir, que a mayor violencia -ya sea en intensidad o duración- corres­
ponde solamente mayor daño y mayor destrucción. Los medios para hacer 
la revolución condicionan y, con el tiempo, controlan el fin. Hablar de 
una revolución que nunca termina es hablar de la violencia que nunca 
termina. Y la violencia que nunca termina es la peor sociedad. La loca 
embriaguez revolucionaria de nuestro siglo mide la revolución con san­
gre: mientras más sangre, más auténtica es la revolución. La verdad es 
que las revoluciones creativas han derramado poquísima sangre: es el caso 
de la gloriosa revolución inglesa; de la Revolución Francesa hasta antes 
del Terror; de las revoluciones de 1848; en suma, de las revoluciones que 
sí desbloquearon. 

La ironía de todo esto es que con el advenimiento de las democracias 
liberales se dedujo que las revoluciones perdían su razón de ser. El 
razonamiento para llegar a este concepto era impecable. Las revoluciones 
son necesarias como respuestas a regímenes rígidos, a sistemas "sordos", 
desprovistos de mecanismos de cambio. Por lo tanto, las autocracias, las 
dictaduras y las monarquías absolutas son sistemas que hay que romper 
y basta. Pero las democracias son sistemas .flexibles: pueden ser reforma­
das y son procedimientos suceptibles que esperan recibir y tratar las 
demandas sociales. ¿Qué sentido tiene asaltar las democracias? De hecho 
el asalto ha sucedido, pero no ha logrado más. Sí, las revoluciones han 
golpeado también a las democracias; pero la revancha ha sido que la 
democracia las ha vaciado. Las revoluciones contra la democracia han 
sucedido en caja cerrada o mejor dicho a caja vacía. Nuestros pequeños 
grupos revolucionarios tienen en mente una sola idea, una fijación equi­
vocada: la idea de que un nuevo mundo purificado del mal resurgirá 
misteriosa y milagrosamente de la creatividad de la violencia. Pero ex 
nihilo nihil fit, de la nada, nada nace. El revolucionario que es "todo 
acción" con nada en la cabeza no la hará de lavandero de la historia: es 
su enterrador. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



286 Giovanni Sartori 

*** 
La ironía de la acción no termina aquí. Mi premisa ha sido que por 
revolución se debe entender un movimiento que viene desde abajo. Esta 
concepción surge de la Revolución Francesa y de la historia misma. La 
ironía es, por otro lado, que la idea de que una revolución es tal solamente 
si surge de las masas y "asciende" fue clamorosamente desmentida por la 
Revolución Rusa. También la Revolución Rusa surgió desde abajo, pero 
bajo ese criterio duró solo siete u ocho meses. La revolución desde abajo 
fue solamente la de febrero de 1917, con continuas revueltas de campesi­
nos en las provincias. Pero la revolución que cuenta es la de octubre. El 
evento decisivo en nuestro siglo se dispara en el momento en el que el 
poder pasa a manos de Lenin (que en febrero estaba todavía en Suiza). Y 
la revolución de octubre puede resumirse en una conquista militar de una 
noche -mientras el demos (pueblo) dormía-, obra de la guardia roja y 
de los soldados revolucionarios: un golpe de mano que fue denunciado el 
día siguiente por los socialrevolucionarios y por los mencheviques del 
Congreso Panruso como un "golpe de Estado". 

Entonces, entre el 24 y 26 de octubre de 1917, la revolución desde 
abajo se volteó, en pocas horas, en una revolución desde arriba; desde esa 
fecha todo el curso de la revolución fue "verticalista". En la asamblea 
constituyente de enero de 1918, de 707 asambleístas elegidos, sólo 175 
eran bolcheviques y Lenin disolvió con la fuerza la asamblea. Desde 
entonces, todo ha sido un ininterrumpido servirse del desde abajo. Por eso 
los marxistas acceden a la definición extendida de la revolución; precisa­
mente, con base en su criterio, de que la revolución fue desde arriba. 

Se podrá rebatir, retrospectivamente, que la revolución comunista se 
ha extraviado y ha sido traicionada, precisamente, por su curso verticalis­
ta. La tesis llega a ser, en tal caso, que una revolución desde arriba no se 
logra. Pero, también, esta tesis se enfrenta con la desmentida clamorosí­
sima de la extrañamente denominada "restauración Meiji" del Japón (que 
no restauró absolutamente nada y, en cambio, revolucionó todo). 

En el breve lapso de un veintenio, entre 1868 y 1889, Japón pasa de su 
medievo (el shogunato) con clausura estancada, a la apertura al resto del 
mundo y a la modernidad. Esta transformación "iluminada" (es precisa­
mente el significado de Meiji), fue hecha toda sin el mínimo recurso a la 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La cultura de la revolución 287 

violencia por una reducidísima élite altamente educada; y se trató, en 
verdad, de una transformación radical y en grande, no sólo del sistema 
político sino, todavía más, de la estructura social y económica del país. 
¿Cómo la colocamos? Si decimos que no fue una revolución porque toda 
fue hecha desde arriba, entonces no fue una revolución ni siquiera aquella 
de Lenin y sucesores. Si, en cambio, por revolución se entiende --<:amo 

sostienen los marxistas- una revolución económica-social además de 
política, entonces el Japón moderno nace de una revolución propiamente 
dicha, que fue una revolución desde arriba muy bien lograda. 

Probablemente el pensamiento posideológico, liberado de las parado­
jas y tabúes, deberá revisar el concepto de revolución de pies a cabeza. 
Aquí me limito a destacar que la interpretación del concepto depende 
ampliamente de cuál es la característica central para nosotros. Si esta 
característica es el "cambio radical", entonces debemos admitir a la 
revolución desde arriba como una variable con título pleno de subespecie. 
Paradójicamente, hacía notar que el modelo de esta interpretación es 
(aunque haya llegado al fracaso) la revolución leninista. En cambio, si 
estamos con el modelo francés, entonces la característica central es la 
implicación del demos y el soporte de la masa. Pero, ya sea desde arriba 
o desde abajo, ninguna revolución ha sido "creativa" en razón de la can­
tidad de violencia que haya desplegado y de cuánta sangre haya vertido. 
Y este es el punto que a mí me importaba dejar firme. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



4. EL RECTO PENSAMIENTO 

El ideologismo acostumbra a no pensar, es el opio de la mente; pero, 
también, es una máquina de guerra en espera para agredir y silenciar al 
pensamiento de otros. Como hacía notar (véas antes, XIII.3), la política 
ideológica se despliega como una guerra de palabras y, más precisamente, 
como una guerra entre "nombres nobles" que el ideólogo asigna, y 
"nombrecillos innobles", descalificables y despreciables que el ideólogo 
endosa a quien no marcha detrás de él. Así, los últimos cincuenta años 
nos encontramos cada vez más caídos y decaídos ante el bombardeo de 
los epítetos. Quien no está conmigo es, variadamente, fascista, reaccio­
nario, capitalista, elitista, racista, etcétera. La lista de las palabras es larga 
y todos la conocemos de memoria. 

Se comprende que los nombres "malos", que dicen mal de cualquier 
cosa o persona, son parte integrante del vocabulario y tan antiguos 
cuanto es antigua la palabra. Pero nunca se había entendido -cuando 
menos entre seres pensantes que profesan el pensar- que fueran 
sustitutos del argumento que los justifica. Si el profesor Bigio decía del 
colega B iagio "es un puerco", B iagio tenía derecho de preguntar por 
qué y "puerco" se le explicaba. Pero el horno ideologicus no es así: 
el epíteto lo exonera del argumento. La descalificación ideológica es 
gratuita: no debe ser explicada, no es necesario que sea motivada. 

289 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



290 Giovanni Sartori 

El ideologismo da absoluta certeza y, por lo tanto, no exige prueba, no 
presupone alguna demostración. 

Se recordará que Tocqueville y, más aún, John Stuart Mili, denuncia­
ban en su tiempo una "tiranía de la mayoría", entendida como opresión 
del pensamiento (véase antes, VI.2). Pero su denuncia no prefiguraba para 
nada la opresión ideológica del pensamiento. Tocqueville y Mili se 
preocupaban del conformismo que, a su manera de ver, hubiera sido 
impuesta a Jos menos por los más, en nombre del derecho de los más. 
Dejemos aparte si las culpas eran, en la materia, de la mayoría (yo lo 
dudo). Queda el punto de que el conformismo social impuesto por la 
sociedad -por las presiones de quienes nos rodean- no es para nada el 
conformismo político impuesto por el ideólogo. 

Que cada sociedad solicite "conformidad" y margine la desviación es 
normal, siempre sucede: conformis significa, en el latino tardío, tener en 
común la misma forma: ser sociedad, estar en sociedad, y también 
conformarse a los usos, costumbres y valores del conjunto en el que somos 
socios. Una sociedad, toda de desviantes, todo de desasociados, es una 
contradicción in termini, y será una sociedad en la que no se puede vivir. 
Pero, al afirmarse la visión pluralista del mundo, pone límites precisos a 
esta conformidad del convivir. En la acción, mi libertad sí debe ser 
conforme a la libertad de Jos otros (debe existir una perfecta reciprocidad); 
pero, en el pensamiento, soy libre de pensar en otra forma. Para el ideólogo 
no. Para el ideólogo, quien disiente es un enemigo que debe ser tratado 
como enemigo. Y para él, el máximo enemigo "objetivo" es precisamente 
el pluralismo. La ideología es, para repetir a Tocqueville, "la mayoría que 
aprieta un lazo formidable alrededor del pensamiento". La ideología es el 
derecho de no tener razón y de atropellar la razón. Y es así la agresión de 
minorías "videntes" que esperan imponer a todos su recto pensamiento. 

* * * 
Terminado el miedo, engañado el santo. Es probable que las nuevas 
generaciones no leerán a George Orwell y su extraordinaria novela 1984. 
Con mayor razón debe recordarse. Para nuestra inmensa fortuna, el mundo 
del Gran Hermano, imaginado por Orwell, ya no es una amenaza. La 
profecía --como era la intención de su autor- se ha autodestruido. Pero 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



El recto pensamiento 291 

para entender hasta qué grado es un inédito histórico el pensamiento 
apresado, basta observar que 1984 no podía venirnos a la mente sin 
referencia a 1948 (el título de Orwell invierte los dos últimos números del 
año en el que se publicaba el libro). Hobbes ya había advertido que entre 
los poderes del Leviatán estaba el supremo poder de definir el significado 
de las palabras. Lewis Carroll se había divertido, y nos había divertido 
con Humpty-Dumpty que explicaba a Alicia que "cuando yo uso una 
palabra, quiere decir que yo decido lo que diga" ( 1887, cap. Vl) Pero la 
de Carroll era una fábula, y Humpty-Dumpty era un huevo. El "neolen­
guaje" identificado por Orwell era, en cambio, un subproducto real. 
realísimo, de la sistemática propagación de lo falso aplicada por Stalin y 
por Hitler; era guerra llamada paz, opresión llamada libertad, exterminio 
llamado solución, invasión llamada liberación. Con la terrninaci<Ín de !a 
Segunda Guerra Mundial, lo falso de Hitler moría con éL pero lo falso de 
Stalin crecía e inundaba. Orwell fue el primero que entendió y hasta e! 
fondo cuál era la apuesta y la naturaleza del juego; y ningún texto nos 
ilumina sobre los horrores del programa ideológico cumplido, mejor que 
su "Apéndice" sobre los principios del neolenguaje. 1 Orwell principiaba 
y explicaba así: 

El fin del Neolenguaje no era únicamente el de proporcionar un med1o de 
expresión para la concepción del mundo ... del Socing (Socialismo inglés), sino. 
sobre todo, aquello que hacía imposible cualquier otra forma de pensamiento. 
Quedaba sobrentendido que una vez que el Neolenguaje fuese adoptado 
definitivamente (alrededor del 2050) y olvidado, por el contrario. el An.¡uc;o­
lenguaje, un pensamiento herético, es decir, un pensamiento en contraste con 
los principios del Socing, hubiera sido literalmente impensable ... Eso se había 
obtenido, en parte, mediante la invención de nuevas palabras, pero, sobre lodo. 
mediante la supresión de palabras indeseables y la eliminación de aquellos 
significados heterodoxos que podían haber quedado ... Daremos un solo ejem­
plo. La palabra libre existía todavía en Neolenguaje, pero sólo podía ser mada 
en frases como "este perro está libre de pulgas" ... La libertad política e 
intelectual ya no existía ... por lo tanto se carecía de una palabra para expresar­
la ... Pero aparte de la supresión de palabras de carácter patentemente herético. 

1 Me atengo a lo máximo, a la traducción italiana de 19R4 ( 1950. pp. 317-319) salvo el 
vocablo good-think que ahí expresa "piensa-bien" y que yo. en cambio, traduzco "recto 
pensamiento". 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



292 Giovanni Sartori 

la reducción del vocabulario era considerado un fin en sí. .. El Neolenguaje era 

entendido no para extender sino para disminuir las posibilidades del pensa­
miento. 

El año 2050 no será el año del advenimiento definitivo del neolenguaje. 
¿Será el año de su sepultura definitiva? El antiguo decía: amicus Socrates, 
sed magis amica veritas. 2 Durante gran parte del siglo XX, es Marx el que 
ampliamente llega a ser el amigo; y quien se manifestaba amigo de la 
verdad, quedaba sin amigo. Para regresar a la verdad, es decir, a la ética 
de la devoción a la verdad, el camino por recorrer hacia atrás es largo. 
Pero si veritas llega a ser verdaderamente nuestro amor, lo tenemos que 
lograr para el año 2050. 

*** 
El intelectual de Occidente ya vive libre desde hace casi dos siglos. Ya 
no es interrogado y quemado por un Torquemada; ya no está al servicio 
del mecenas que lo mantiene; y ya no acaba en prisión por delitos de 
pensamiento. Pero, ¿si vivimos libres, somos en verdad libres de pensar 
libremente? Quien pone la mano en su corazón y busca bien, sabe muy 
bien que no lo somos. Prisión no; pero, presión y aun intimidación, sí 
mucha. 

Desde que tengo memoria, yo he vivido entre "pensamiento de dere­
cha" y "pensamiento de izquierda". Desde que tengo memoria he visto 
siempre al intelectual de éxito colocado en el punto justo del eje derecha­
izquierda. En los años sesenta el punto justo estaba "muy a la izquierda" 
y quien superaba más y aventajaba, era premiado más. En los años ochenta 
el punto justo ha sido "menos a la izquierda" y la carrera se ha transfor­
mado, en parte, en una carrera para quedar en la carrera (y en la silla). Y 
¿en los años noventa? Por ahora entreveo, sobre todo, la diáspora, el 
despedazamiento de los puntos justos. Mientras el marxismo fue hegemó­
nico, la nota la daban los marxistas. Cuando el marxismo se hunde, al dios 
que falló lo sustituye un desordenado politeísmo de divinidades menores. 
La nueva palabra de orden (de gran moda en Estados Unidos) es "políti-

2 La lección amicus Plato, sed magis amica verita.' no es correcta, aunque sí está 
justificada por el hecho de que es Platón que así hace hablar a Sócrates en el Fedone. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



El recto pt;nsamiento 293 

camente correcto". Pero bajo un nuevo término, la sustancia es la misma, 
y si acaso, los devotos del políticamente correcto están más rabiosos, 
enojados y facciosos que nunca. En el momento, por la Gran Luz que se 
apagó, están refugiándose bajo "mil puntos luz" encendidos como abani­
co, y abarcando casi todo. ¿Patadas de ahogado? No sé. Pero sé que el 
punto justo no desaparecerá por inanición. 

Ciertamente, el horno ideologicus es hoy un animal extraviado, que ha 
perdido su Biblia. Extraviado, pero siempre numeroso y acostumbrado a 
la victoria fácil de la injuria sin demostración, del epíteto sin argumentos. 
El móvil del Iluminismo era sapere aude!. Lo hemos volteado en la edad 
del oscurantismo ideológico con sapere fuge! No es necesario saber, 
¡cuidado con pensar! 

A quien preveía y auspiciaba, en Jos años sesenta, el fin de la ideología, 
le fue contestado por la izquierda que losAron, los Bell, los Lipset, eran 
los lacayos del status quo, la conservación de lo existente.3 El argumento 
(se hace por decir algo) es bueno para la eternidad y para cualquier 
circunstancia. Y el más bestia de las bestias no requiere más para agredir 
a quien piensa, para descalificar a quien sabe y para intimidar a quien 
resiste. El marxismo nos deja como herencia el parásito mental (ideoló­
gico), cómo la ignorancia -una ignorancia armada y arrogante- derrota 
al saber. Será un parásito difícil de extirpar. 

La pregunta era: ¿somos en verdad libres de pensar libremente? La 
respuesta es: no, todavía no. La verdad de la derecha y la verdad de la 
izquierda están todavía con nosotros. Quien no se deja intimidar, queda, 
en verdad, libre; pero se queda también sin nada: un don nadie castigado 
por el silencio, por el ostracismo y por la marginación. La fama, el éxito, 
los premios, siempre van para quien husmea el viento de lo políticamente. 
Para la clave de la ideología como forma mentís y de mecanismo de 
pensamiento bloqueante, cantar victoria es prematuro. El fin de la ideo­
logía para ser un verdadero "final", debe ser el fin del pensamiento y de 
la tiranía de la ideología sobre el recto pensamiento. 

3 Véase, por todos, a C. Wright Milis, "Letter to the New Left" (1960) acogida en 
Waxman (1968). El estribillo es que también la tesis del fin de la ideología es una ideología 
y más exactamente "una ideología ... de autocomplacencia que resulta la única vía que hoy 
se abre de aceptación y también de justificación del status quo" (1968, p. 131). 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



5. CRÍTICA DE LA CRÍTICA 

El evangelio de Marcuse ha sido que nuestro tiempo era "tiempo de 
negación". Pero él ve el caso de la negación de las sociedades libres que 
lo permitían. El "pensamiento crítico" de la escuela de Frankfurt ha 
criticado al Oeste pero nunca al Este. Al llegar a los confines del imperio 
soviético, el llamado pensamiento crítico perdía sus filosísimos dientes y 
quedaba (en sus buenos tiempos) ciego, mudo y maravillosamente acríti­
co. La atrofia de la verdad ha viajado en tándem, durante más de medio 
siglo con la hipertrofia de la crítica. Pero no es que la segunda haya 
equilibrado a la primera. Es, más bien, que el pensamiento sin verdad -la 
ideología- ha sido agravado por la "crítica sin pensamiento", hasta llegar 
a lanzar sablazos a ciegas y a granel, y más aún, al delirio de autodestruc­
ción. 

La herencia de los sesenta es una "cultura de lo contrario", es decir la 
idea de que es necesario ser críticos por fuerza y que la independencia de 
la mente nos impone siempre ser punzantes o "adversarios". Ahora sólo 
dios sabe cuánta crítica sea necesaria y cuántas son las cosas que merecen 
la crítica. Peto si debemos contrariado todo, entonces por fuerza, los 
beneficios de tanto criticar llegan a ser dudosos. Quien critica a cualquier 
costo, por el simple hecho de contrariar, es sólo un zapador. No digo que 
los zapadores no sirvan. El mundo es variado, y entre sus variedades debe 

295 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



296 Giovanni Sartori 

incluir, también, al debunker, al denunciante y al desacralizador. Pero 
cavar hoyos es ejercer la crítica fácil, y es precisamente la facilidad de 
criticar la que obstaculiza y echa a perder el criticar difícil: las críticas 
útiles, constructivas y, obvio, centradas. Es un hecho que en nuestro 
mundo pululan personajes que gritan con "gran" perfidia, pero que no 
tienen idea de cómo llegar a algo mejor. 

El espíritu crítico, si es auténtico, debe aceptar ser criticado. Y la 
"crítica de la crítica" consiste en que la crítica elevada como fin en sí 
mismo se reduce a un simple y puro "adversario ritual", que hace más mal 
que bien. Aunque todo sea criticable, ya que la perfección no es de este 
mundo, queda por establecer el cómo y el porqué de la crítica. El 
intelectual debe ser crítico no porque esté escrito en los diez mandamien­
tos, sino porque se empeña -y siente su deber empeñarse-, en la 
construcción de una ciudad buena. De ello deriva que su deber no es el de 
criticar sin más; sino también el de buscar el entender en pro de qué, con 
qué sentido y con qué fin. El primero debe incluir al segundo. De otro 
modo, el ejercicio es muy fácil y también -en lo que se refiere al deber 
y a Jo debido- poco honesto. 

*** 
Lo importante es la diferencia entre crítica negativa y crítica constructiva. 
La primera niega y punto: lo cual sirve para bloquear o deshacer cualquier 
cosa. Por otra parte, también criticamos por cambiar; para solicitar cam­
bios y mejorar, lo que exige un negar constructivo. Y en ambos casos la 
crítica "seria" debe satisfacer, preliminar o conjuntamente, dos condicio­
nes y, así, hacerse dos preguntas. La primera es: ¿para qué sirve?, ¿cuál 
es el fin? La segunda pregunta es: ¿cuál es la alternativa?, ¿qué cosa irá 
a sustituir a qué cosa?, ¿tenemos un remplazo? y ¿será mejor que Jo 
remplazado? ¿Cuántos somos los que procedemos así? Ciertamente no 
muchos. La pregunta, ¿para qué sirve? se sustituye con la pregunta ¿a 
quién sirve?, que desvía el planteamiento hacia una cacería de brujas. Y 
así llegamos al ataque sin preguntarnos cuál es su sentido, hacia dónde 
nos lleva y cuidándonos de no llegar justo donde no queríamos ir. 

Tomemos la crítica del elitismo: uno de los máximos triunfos del 
epíteto sobre el argumento. El argumento, como se ha visto (véase Vl.8), 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Crítica de la crítica 297 

está fundado sobre casi nada. Pero la "descalificación elitista", goza hasta 
hoy de óptima salud y muestra cuánto el ideologismo, como técnica de 
intimidación y de hacer a un lado el pensamiento, queda fuertemente 
atrincherado. La crítica del elitismo ¿para qué sirve y a quién favorece? 
Si contestaran los antielitistas, "a mí me favorece para subir y así bajar a 
quien está arriba de mí'', dirían la verdad. En cambio, dicen ser defensores 
del pueblo y promotores de la igualdad. 

¿Es eso verdad? Sobre el primer punto basta observar que la alternativa 
del llamado elitismo es el populismo, que desde que el mundo es mundo 
el populista le hace al demagogo, y que el demagogo es el engaña-pueblo 
por excelencia. Y en materia de igualdad (véase cap. X), el antielitismo 
llega a la descalificación, a la valorización de la incompetencia, a la 
igualdad en demérito y, ya clamorosamente, a la degradación de la 
educación. Finalmente empezamos a criticar la escuela que no funciona. 
Pero la escuela que no funciona es, en gran parte, la escuela que critica el 
proceso de selección y que enseña el antielitismo. 

Queda, como segundo ejemplo, la literatura de denuncia de la depen­
dencia, de la explotación que las economías fuertes imponen a las econo­
mías débiles (considérense como subespecie las de Sudamérica). Conce­
damos, en hipótesis y por brevedad, que la literatura en cuestión sea 
verdadera. Aun si así fuese ¿cuál es la alternativa? ¿El rechazo a la 
inversión gringa? ¿La autarquía? Por supuesto, no es que el dinero deba 
y pueda llegar gratis et amo re Dei. Y así, cuando se les presenta la cuenta, 
la teoría de la dependencia proporciona una coartada a las políticas 
económicas fracasadas que han dilapidado 400 mil millones de dólares 
en el colapso del Estado en desarrollo. Como caso de "fracaso crítico", el 
de la dependencia es verdaderamente destacable. 

Un terreno -tercer ejemplo-- de gran insatisfacción es, además, la 1• 

representación, a la que llueven por todas partes las críticas. Nadie, ni 
siquiera yo, está satisfecho con su funcionamiento. Pero debe valer, aun 
para la institución de la representación, la pregunta: ¿cuál es la alternativa? 
La democracia referendaria ¿puede llegar tecnológicamente al límite, a la 
democracia electrónica? Ya he contestado secamente que no (véase cap. 
V). ¿A la democracia participatoria? Es cuestión de ponerse de acuerdo 
sobre el significado de participación y cómo instituirla. Pero la medicina 
participatoria que tanto emocionó a los "sesentayochistas" y que ha 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



298 G'iovanni Sartori 

navegado junto con el antielitismo es un remedio peor que el mal, además 
de no poder sustituir técnicamente, a la representación (véanse, caps. IV, 
V, VI y VIII). La última propuesta ha sido la democracia por sorteo, es 
decir, la representación confiada y salvada por el azar (Emery, 1991 ). Pero 
en este punto conviene decir, precisamente, pueri sunt et puerilia tractant, 
son niños dedicados a niñerías. Si este es el remplazo, yo me quedo con 
la representación elegida. 

* * * 
Como se ha visto a lo largo de la primera parte de este libro, la teoría de 
la democracia se ha ido desdoblando: por un lado, la teoría normativa, por 
el otro, la teoría empírica. Bien, pero esta diferencia terminó en una 
apertura o, dicho de otro modo, en dos líneas paralelas que nunca se 
encuentran. Queda así descubierto el terreno en el que lo ideal y lo real 
interactúan, algunas veces juntándose con éxito, y otras acabando en la 
derrota. Nos falta, entonces, una teoría completa -que sea a la vez 
prescriptiva y descriptiva- y que se pueda poner a prueba en la interac­
ción entre ser y deber ser. ¿Cómo se relacionan? Y, ¿cómo debemos 
maniobrar la presión de los ideales frente a las resistencias de lo real? Mi 
respuesta es que nos debemos regular con relación con el "peligro opues­
to" y los resultados inversos (véase especialmente el capítulo IV). 

Hirschman ha atacado la tesis del "efecto perverso", una tesis según la 
cual "toda acción que espera mejorar algún aspecto del orden político, 
social y económico sirve, únicamente, para exacerbar la situación que se 
quiere mejorar "(Hirschman, 1991, p. 7, el cursivo es mío). Más precisa­
mente, la teoría del efecto perverso sostiene, según Hirchman, que "la 
tentativa de empujar a la sociedad en una dirección determinada resultará 
de su movimiento ... en la dirección opuesta" (p. 11). Me alejaría del tema 
tratar de probar que Hirschman va al ataque de un molino de viento, de 
una "teoría" que nadie sostendría en la forma generalizada de "toda 
acción". Aquí me debo limitar a subrayar que mis nociones de peligro 
opuesto y de efecto invertido no comparten nada, ni siquiera un dedo 
meñique, con la teoría imaginada (imaginaria según yo) por Hirschman. 
Tan es así, que yo puedo suscribir, su misma conclusión. "Sostengo" 
declara Hirschman (en Bosetti, 1991, p. 56), "que del hecho de que cada 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Crítica de la crítica 299 

acción humana tenga consecuencias inesperadas no se sigue, necesaria­
mente, que la acción humana tenga, únicamente, consecuencias contrarias 
a los fines para los que se ha llevado a cabo." Es cierto, de otro modo, ni 
siquiera existirían las democracias liberales -constitucionales (que son, 
dado el caso, frutos de intervenciones y "proyectos" logrados, conforme 
a los intentos), Y mi referencia al principio del peligro opuesto continúa 
el planteamiento de Hirschman al explicar, precisamente, cómo evitar las 
"consecuencias contrarias". 

Regresando al hilo de mi planteamiento, el punto que Hirschman 
ignora y que, en cambio, a mi parecer es el punto central de cualquier 
discurso sobre eybackfiring, sobre los fines del regreso, es que la estrategia 
de aumentar siempre las dosis de la maximización que persigue la reali­
zación integral del ideal, es errada en la teoría y suicida en la práctica. A 
la estrategia de la maximización ahora contrapongo la estrategia de la 
optimización "satisfactoria" dirigida por los feedbacks de las retroaccio­
nes del mundo real. Vale por sí misma, aunque la propuesta ha sido 
etiquetada de moderada (cuando me ha ido bien) y de igual manera 
decapitada, more ideologico, por una etiqueta sin argumento. Pero ahora 
que el perfeccionismo maximizante está hecho pedazos, es tiempo de que 
el normativista haga caso del problema que ha eludido siempre: el 
problema de la gestión de los ideales. En este sentido, más que en 
cualquier otro, la teoría de la democracia debe ser repensada completa­
mente. O, al menos, así me lo parece. 

Todavía hoy nos preguntamos sorprendidos, por qué desde el fin de la 
Segunda Guerra Mundial no ha sucedido, ni siquiera virtualmente, el que 
"alguna democratización duradera fuera encaminada por una victoria 
nacional de la izquierda"; y por qué todas las democratizaciones logradas 
hayan sido gestionadas por "partidos moderados". 1 A preguntas de este 
tenor se pueden dar mil respuestas circunstanciales. Pero ¿por qué sor­
prenderse? Nos sorprendemos porque se nos escapa la razón de fondo: 
que los partidos extremistas sí pueden vencer durante un breve término, 
pero que, invitablemente, pierden la victoria porque "exageran en los 
ideales" y, así, tropiezan con resultados adversos. ¡Atención!, no es que 

1 Cito de Nancy Bermeo, !990, p. 371, precisamente porque lo escrito se titula 
"Rethinking Regime Clumge". Lo escrito es bueno, pero, precisamente, no soporta la 
reconsideración. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



300 Giovanni Sartori 

los partidos moderados sepan hacer lo que la izquierda no logra, sino que 
los partidos moderados (lo dice el nombre) no son maximizadores, no 
"fuerzan" las cosas, y así escapan al bumerán de los ideales que fracasan. 
Pero el problema que no se presenta a los moderados se presenta con 
prepotencia a quien lo rechaza. 

Afirmar que la prioridad de recuperar la teoría de la democracia es el 
tema y el problema de la aplicabilidad, de cómo volver realizables los 
ideales, no significa en modo alguno que la teoría normativa deba ser 
"crítica" de lo que existe. Y no pido menos crítica. Pido más crítica, hecha 
mejor. Y pido que alguien se ocupe, más aun, de la conversión de la teoría 
en práctica. Todos proponen ideales dejados a la mitad del aire; casi nadie 
nos explica cómo aplicarlos. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



6. RETORNOS, COMIENZOS Y ENTRADA 
EN EL MERCADO 

La expansión victoriosa de la democracia acontece --es importante 
subrayarlo-- en dos modos y contextos diversísimos: como ritorno a la 
democracia, o también, como comienzo, como instalación ex novo. En 
América Latina siempre se trata (México aparte) de retorno, de redemo­
cratización. En los países del Este Europeo y más allá se trata, en mayor 
parte, de democratización por primera vez. 1 

En el primer contexto la transición es fácil en el sentido de que basta 
resucitar, tal vez con algún retoque, el Estado prexistente. América del 
Sur está acostumbrada a la intermitencia entre dictadura y no; nunca se 
ha tropezado con una dictadura totalitaria; y el ciclo de retorno a la 
democracia siempre se ha cumplido en la amplia memoria del hombre. 
En el peor caso, Paraguay, el hombre acaballo (asíFiner, 1976), el general 
Stroesner, ha quedado en la silla durante 35 años. Pero la dictadura mílitar 
duró en Brasil un veintenio, la dictadura de Pinochet en Chile 17 años, y 
las varias dictaduras argentinas (de Perón y luego de los militares) se han 
agotado, cada una, en el giro de un decenio o menos. 

1 Sólo Checoslovaquia ha sido una democracia funcionante durante todo el periodo 
1918-1939. En Hungría. Polonia y Rumania las experiencias democráticas después de la• . 
Primera Guerra Mundial terminaron rápidamente en dictaduras. En Rusia, la fase "democrá­
tico-burguesa" duró únicamente de febrero a octubre de 1917. 

301 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



302 Giovanni Sartori 

En el segundo contexto, aquel de los países excomunistas, el problema 
no es de transición: es de injerto y de comienzo. Aunque es verdad que la 
democracia como forma política siempre puede ser importada y copiada, 
aun así no es claro en cuál forma (presidencial, parlamentaria, u otra) deba 
ser implantada. Y luego el injerto, para lograrse, exige que haya raíces. 
En cambio, en los países del Este los regímenes comunistas han hecho 
tabula rasa, han desarraigado todo. Por otra parte, han durado demasiado. 
Por lo menos, el comunismo ha sido impuesto durante 40 años; y en la 
Unión Soviética ha durado directamente 70 años. Hay que agregar -y es 
el punto central- que los sistemas comunistas también son sistemas de 
economía comunista. América Latina nunca ha conocido la planificación 
colectivista; en cambio, Rusia y Jos países del Este han perdido mucho, 
hasta la memoria de una economía no mandada. 

Por lo tanto, la diferencia entre los dos caos es grandísima. Democra­
tización quiere decir simplemente, en América Latina, salida de la dicta­
dura. En los países excomunistas, democratización quiere decir, a Jo más, 
entrada en el territorio desconocido de una sociedad y una economía de 
mercado. La primera es un modesto retorno a lo conocido. La segunda es 
un salto acrobático hacia lo desconocido. Y en el interior de la región que 
fue comunista se debe distinguir, por último, entre periferia y centro, entre 
los países europeos con comunismo impuesto (por la fuerza) y el comu­
nismo originario, fundante, que lo imponía. Para los primeros, el fin de 
los regímenes comunistas es una doble liberación; no es sólo adquisición 
de libertad interna, sino, también, libertad de la opresión externa. La 
euforia inicial de encontrarse libres de hablar, protestar y votar, es una 
euforia que tal vez pasa pronto; pero la libertad como independencia, 
como liberación del extranjero, es felicidad que no pasa. Para el comunis­
mo fundante, para el imperio soviético, no es así; es, si acaso, al revés. 

Pongámonos en el lugar del everyman soviético, hoy ruso. Para él, el 
balance es casi todo pérdida, y con pérdidas traumatizantes. La libertad 
que experimenta es, ampliamente, inseguridad, libertad de miseria, que~ 
darse en la calle y morir de hambre. Por lo demás, se rencuentra como 
ciudadano de un Estado que se ha perdido, simultáneamente, a sí mismo 
(desmembrándose) y toda su fuerza. De repente, ha sucedido que una 
superpotencia encuentra que es impotente, hecha pedazos y con una 
pobreza desesperante. Y todo esto -excusez du pe u, perdón sí es poco--

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Retornos, comienzos y entrada en el mercado · 303 

sin buena y suficiente razón. En la memoria históric, nunca ha sucedido 
que un inmenso imperio, aún en el pleno de >u fuerza militar, todavía visto 
por todos (especialmente por los propic>" iudadanos) como invencible, 
se haya disuelto de repente sin que nada lo abatiera, sin ninguna derrota 
externa y ni siquiera por algún desbarajuste interno. 2 ¿Por qué? ¿Cómo 
ha podido suceder eso? 

El vaciamiento ideológico es un factor debilitante que explica la escle­
rosis, o también, la fragilidad del sistema; pero no es, de por sí, un factor 
desencadenante. El vaciamiento estaba en curso desde hacía tiempo; y ya 
había sucedido ampliamente sin que hubiese acontecido nada. Se puede 
racionalizar sobre lo repentino del derrumbe y su enormidad, observando 
que un sistema apoyado todo en el mando -sobre un mando que ha 
atrofiado a la sociedad civil y toda la esfera de los sponte acta- es, por eso 
mismo, un sistema que no sabe remediar la ausencia de mando. Pero, 
también, esta racionalización no quita que en el momento en el que sucede 
una catástrofe se debe tratar de entender por qué ocurre precisamente en ese 
momento. Un crack repentino no se desencadena por condiciones, se 
desencadena por acciones. Y, entonces, el ciudadano exsoviético tiene razón 
de preguntarse atónito, ¿por qué? Y tiene razón en no entender; o mejor 
dicho, de entender que el imperio soviético está muerto por suicidio invo­
luntario, de muerte preterintencional. Está aturdido, lo está en pleno derecho. 
Puede ser que su aturdimiento lo abata y lo induzca a la resignación. Pero 
también puede ser que se convierta en rabia, en deseo de revancha, en 
rechazo de una humillación que siente inmerecida, en frustración agresiva. 

Es cierto que la catástrofe ha sido excesiva, muy rápida -e insisto­
sin justificación adecuada y suficiente. Quien ha sido derrotado en la 
guerra, está obligado por las armas de otros a aceptar la propia derrota. 
Quien se lanza a un conflicto civil ve con sus propios ojos el daño que se 
produce con sus propias manos. Pero el hombre exsoviético no ha perdido 
ninguna guerra; no ha destruido nada; no tiene ni siquiera el consuelo de 
mea culpa, de poderse declarar en culpa. ¿Sufrirá hasta el fondo o buscará 
tornar hacia atrás? Lo sabremos en su momento. 

2 El llamado golpe de Estado de los "conservadores" en agosto de 1991, no fue tal (o lo 
fue poquísimo), pues no hay golpe de poder contra sí mismo. La única conjura de esos 
conjurados -del cuarto de los botones, en el que Gorbachov los había instalado- fue (en 
sus intenciones) obligar a Gorbachov, aislado en Crimea, a avalar su hecho cumplido. Si 
acaso, el golpe lo ha hecho Yeltsin, en aquel momento. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



304 Giovanni Sartori 

* * * 
Obviamente mucho dependerá de la recuperación económica. Y o nunca 
he considerado (véase antes, XII.2) que todas las economías del mundo 
contemporáneo fueran "mixtas" y, en esta perspectiva, que sus diferencias 
fueran de grado: un argumento malo que ha sostenido la malísima con­
clusión de que se podía pasar "gradualmente" del mercado a la planifica­
ción y, viceversa, de la planificación al mercado. No, y de hecho el colapso 
de la economía planificada sólo ha producido una vorágine de la que ni 
siquiera se puede ver el fondo. Si la economía planificada es una economía 
"no-natural", una antieconomía de desperdicio y estancamiento, no es que 
una economía de mercado sea "natural", es decir, que brote por sí misma 
y de la nada.3 El mercado funciona por sí mismo, una vez que se ha puesto 
a funcionar; pero no es que baste el "dejar hacer y dejar pasar", para 
hacerlo nacer. Para implantar la economía de mando ha bastado el mando 
de Stalin; pero ni siquiera la brutalidad y la crueldad del mando a lo Stalin 
hubiera podido instalar lo no mandable. El mercado es un "orden espon­
táneo" (véase cap. XII) en el sentido de que se autogestiona; no en el 
sentido de que es un parto espontáneo, una hierbecilla que nace apenas 
las cabras no la comen. 

No confundamos un bazar o una plaza, en donde se compra y se vende, 
con un sistema de mercado. Un sistema de mercado es una creación 
histórica con muchos presupuestos. En tanto, exige un ordenamiento 
jurídico adecuado que asegure, entre otros casos, certidumbre. En segun­
do lugar, postula a un animal relativamente raro: el emprendedor. Los 
países del Este pululan hoy de traficantes, de personas que se las arreglan 
para hacer dinero. De ellos nacerá, también, algún emprendedor. Pero, los 
primeros semejarán a los segundos tanto como los usureros a un banquero. 
El emprendedor arriesga, pero no es el especulador que arriesga y basta; 
debe tener espíritu de iniciativa, pero no es un simple y puro improvisador. 
El emprendedor invierte guiado por la capacidad de prevención, de 
cálculo y de gestión. En fin, en tercer lugar, un sistema de mercado 

3 La referencia a la "mano invisible" está, a este propósito, fuera de 1 ugar. Las metáforas 
de la mano visible e invisible son complementarias: sin una no tiene sentido que haya la 
otra. La idea de que la historia se pueda reducir a una ingeniería o de cualquier modo a 
intervenciones intencionales (la mano visible) es absurda; pero la idea de que todos los 
eventos se confíen a la gestión de la mano invisible es igualmente infundada. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Retornos, comienzos y entrada en el mercado 305 

presupone un universo de consumidores-productores, quienes responden 
a las "señales de los precios". 

Todas las condiciones mencionadas -y ando de prisa- están noto­
riamente ausentes, o atrofiadas de cualquier manera, en la tierra que fue 
la de los sistemas planificados. Desde hace medio siglo de planificación 
ha brotado el "hombre protegido" que vive una vida agradable, que se ha 
encerrado dentro del nicho que se le ha asignado, pero que no sabe vivir 
fuera del nicho. El hombre protegido, el hombre del nicho, es un ser 
humano asustado por las incertidumbres de la sociedad abierta y, todavía 
más, por la carrera competitiva. El hombre del Este está atraído irresisti­
blemente por la abundancia y el consumismo del Oeste, pero carece de 
preparación alguna para pagar un precio: la crueldad del mercado, la 
desocupación, el trabajar en serio, la casa que cuesta. Por cuanto feliz esté 
de poder salir de su jaula, queda visceralmente atado a las seguridades 
(económicas) que le daban el convento o la prisión. 

La verdad es que en el Este se deberá repetir y volver a ser un casi símil 
de la "gran trasformación" (Polanyi, 1944) que inaugura a la primera 
sociedad industrial: una gran transformación que es una terrible pérdida 
de raíces. Igualmente, el hombre que sale del nicho se encuentra expuesto 
a un casi símil del "miedo a la libertad" de la que en un tiempo nos advertía 
Erich Fromm (1942). Los países ya planificados deberán llegar a la 
economía de mercado, pues se trata de una opción obligada, sin alterna­
tivas. Pero cuándo, cómo y con cuántos obstáculos y desviaciones está 
por verse. Instalar una forma democrática es relativamente fácil, o de 
cualquier modo, ya sabemos cómo se hace. Instalar una sociedad y una 
economía de mercado en donde imperaba su negación --el mando plani­
ficante- ni siquiera sabemos cómo se hace. Y, todavía menos, sabemos 
cómo se hace para instalar las dos cosas conjuntamente. 

Claus Offe resume el problema observando que la simultaneidad de 
todas las transformaciones en aplicación en el Este, genera una "sobre­
carga" desmedida de la que puede resultar toda una serie de bloqueos 
recíprocos. Por ejemplo, estos: "1) la política democrática puede bloquear 
la privatización y la mercantilización, 2) la privatización puede lograrse, 
pero, sin producir mercantilización y, por lo tanto, crecimiento y prospe­
rioridad ... 4) la política democrática se puede desarrollar sin llegar a la 
resolución pacífica del conflicto social porque está dominada por conflic-

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



306 Giovanni Sartori 

tos étnicos y territoriales que no se prestan a las formas democráticas de 
compromiso; 5) la mercantilización puede lograrse sin generar. .. alguna 
distribución equitativa de sus beneficios; 6) la acumulación de contrarie­
dades y frustaciones de estos obstáculos puede instaurar un tipo de 
"democracia" ... que después sea una dictadura presidencial populista; 7) 
viceversa, de aquellas frustraciones puede surgir una mercantilización sin 
propiedad privada y así un retorno a la propiedad de Estado de los 
instrumentos productivos" (Offe, 1991, pp. 886-887). En suma, casi todo 
puede descarrilarse e ir por mal camino. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



7. LA ECONOMÍA ECONÓMICA 

Como apenas se ha visto, el retorno de la democracia a la dictadura 
"necesaria" (aunque poco o nada legítima) siempre es posible. El retorno 
a la economía planificada es, en cambio, impensable por la formidable 
razón de que la caída del mercado restablece qué cosa es, y qué cosa no 
es, la economía. Mientras se crea que los sistemas de mercado tienen 
alternativas, entonces es importante llamarla así. Más decir actualmente 
economía de mercado, es una redundancia. En la base, en sus principios 
fundan tes, la economía es una sola: es la economía (pace Joan Robinson, 
1980) que llamamos neoclásica. Se comprende que los economistas se 
dividan en escuelas y que continúen dividiéndose, inter afia, entre libera­
les que preferirián mercados imperfectos a gobiernos perfectos, e inter­
vencionistas, que piden a los gobiernos guiar a los mercados. Pero qué 
cosa es la economía, y qué cosa no, no está en discusión. La discusión y 
las revisiones están al nivel de las ramas, pero el tronco es lo que es. 

La palabra economía es transparente para quien sabe griego: oikos es 
casa, morada, mobiliario (así decía León Battista Alberti) y nomos es ley, 
principio normativo, regla. Por lo tanto, oikonomía y de ahí, "economía", 
que significa: conjunto de normas para la casa, imperativo democrático 
(domus es latín para oikos). En inglés oikos llega a ser household y 
householding: tener (hold) casa y, conjuntamente, lo que la casa contiene; 

307 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



308 Giovanni Sartori 

y entonces oikonomía se hace, por extensión, law of the household: ley 
que mantiene la casa. Ahí nos quedamos. Y por más de dos mil años (desde 
Aristóteles) el significado del término no se ha separado mucho de aquél, 
el de sus orígenes. Por cuanto la morada se extiende a la posesión de la 
tierra y a la prueba del ager, del campo, la ley "agrícola", la ley de "tener 
campo", no es diferente de la regla de tener casa. 

El salto hacia adelante acontece con la revolución industrial, el nacimien­
to del capitalismo financiero y del dinero para invertir (véase antes, XII.6 y 
XII.7). Que el dinero como fin en sí exceda de la oikonomía ya fue percibido 
por los antiguos; y fue percibido negativamente como un exceso que los 
griegos llamaron crematistica, técnica de la riqueza ... 1 Pero nuestra crema­
tística ¿sale verdaderamente, y del todo, de la oikonomía? El problema de 
las grandes generalizaciones es que recortan al mundo y lo bloquean a futuro. 
En realidad, el crecimiento histórico acontece a poco a poco; se traduce en 
un mosaico, o también, en una masa. En este mosaico o masa, no está todavía 
la oikonomía. El pequeño propietario, el burgués medio, siempre actúa 
según las leyes de la casa. Las excepciones son notables, pero, todavía hoy, 
un 90 por ciento de la población que posee una casa se regula por los criterios 
de la oikonomía, no de la crematística. Aún hoy, el hombre como animal 
económico es tal, y está mejor, cuando cuida de sus propios muebles. Y 
aunque el centro de atención se desplace del "cuidar de lo propio" al 
beneficio, al "siempre querer más", aún así el beneficio se lleva a casa o se 
atribuye a la prosperidad conjunta de los que incluye la casa. 

Hasta aquí -es claro- me he referido a la economía privada. La 
economía pública o de Estado no ha entrado todavía en el planteamiento 
porque ha tenido una llegada recientísima. Hasta los años veinte, el Estado 
tasaba y gastaba; pero nunca ha sido un "Estado económico" en sentido 
propio, es decir, propietario y gestor de bienes productivos. La noción de 
economía pública no precede a la literatura socialista, no encuentra 
aplicación práctica sino hasta después de la Primera Guerra Mundial y ni 
siquiera en todas partes.2 ¿Por qué nace una economía pública? Nace en 
parte por necesidad y como remedio conyuntural: el Estado se adjudica 
industrias que de otra manera fracasarían, por proteger el empleo, y 

1 La expresión griega era chrematistiké techne. 
2 Por ejemplo, el Estado económico no ha llegado nunca a Estados Unidos o al Japón, 

en donde la inversión se deja solamente a la iniciativa privada. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La economía económica 309 

similares. Pero en su parte más importante nace por proyecto, porque el 
proyecto socialista era el de eliminar la propiedad privada. 

Aquí haré una digresión, para dejar firme si economía de propiedad 
privada y economía privada son o no la misma cosa. En el pasado sí; pero, 
hoy, y en perspectiva, no. La propiedad privada aparece "natural" y está 
concebida como un derecho natural mientras queda una propiedad pro­
tectora que tutela, en uno, vida, libertad y bienes (véase antes, XII.7). Pero 
no hay nada más obvio y normal que un patrimonio desmedido pierde 
cualquier razón de ser "natural". De hecho el ataque a la propiedad privada 
coincide con la salida de la casa, con su caracterización capitalista y su 
constitución en poder externo. El dominus de la casa dominaba en casa 
sobre una familia que, por extensa que fuera, era suya, aun en el sentido 
de que era él el que debía proveer para los suyos, para toda su gens. Ese 
dominus era entonces un patrón con obligaciones. El propietario-patrón 
del capitalismo salvaje manda del mismo modo "fuera de la familia". 
Todo es suyo, él decide por todos, pero su poder externo no implica 
obligaciones. Sus obreros o empleados no están a su carg0; cuando no son 
necesarios simplemente son descargados, es decir, desempleados. 

El salto, si lo analizamos bien, es enorme, devast . .-lr. Aunque este tipo 
de "capitalismo patronal" está ampliamente en extinción.3 Los sustituye 
--cuando menos en importancia- el "capitalismo anónimo" de los 
gigantes del mercado, comandados por los managers: un patrón que no 
es, por nada y en nada, un patrón propietario. Y entonces la revolución de 
los managers, avizorada por James Burham desde 1941 cancela la pro­
piedad-poder, y la convierte en el poder sin propiedad. El ataque a la 
propiedad continua, más no se sabe muy bien contra quién. Sobre este 
punto regresaré dentro de poco. Mientras tanto, importa establecer que un 
sistema económico puede ser privado sin estar gestionado por propietarios 
privados. Lo que hace una bella diferencia. Por otra parte, retomemos el 
hilo del planteamiento con esta pregunta: ¿Con base en qué criterio la 
economía privada se debe eliminar y sustituir con una economía de 
Estado, con una economía planificada? La respuesta socialista es -redu­
cida al máximo-- que la propiedad privada es injusta. Es difícil negarlo. 

3 Bien entendido, el gran capitalismo privado (aún siendo menos "patronal" a la manera 
de hace un siglo) todavía caracteriza a algunos países industriales avanzados, incluyendo a 
Italia. Pero esta variante no incide sobre el punto que iré desarrollando. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



310 Giovanni Sartori 

Queda que este argumento es moral y, también, un argumento a medias. 
¿Así que cuál es el argumento económico? El argumento completo (y 
positivo) es que la economía pública promete ser no sólo justa, sino, 
también, más ventajosa que la economía privada. Si fuese más justa y ya, 
no bastaría. La economía exige una justificación conforme a los propios 
principios, que son principios de utilidad. Por lo tanto la pregunta se 
transforma: ¿Cuál es la ventaja de la economía pública? Se contesta que 
mientras la economía privada da ventajas a los privados, la economía 
pública atiende al interés general y, en suma, sirve al público. Sería bello si 
así fuere. Pero no es así y ni siquiera es lógicamente plausible que lo sea. 

La lógica del planteamiento económico es que la economía dejada a 
los particulares está gestionada por cada uno, por sí mismo; bien para él 
si lo hace bien y mal para él si lo hace mal. En cambio la economía pública 
es una economía gestionada por algunos para otros, para terceros genera­
lizados y desconocidos, y por ello mismo, un sistema económico irres­
ponsabilizado: quien lo controla --el burócrata o el político barrigón­
nunca paga de su propio bolsillo, ni pierde lo suyo. En el contexto de la 
economía privada quien pierde desaparece (y por eso mismo también 
acaba por no molestar); en el contexto de la economía pública quien pierde 
puede seguir perdiendo tranquilamente (y también molestar) puesto que 
nunca es él quien pierde. 

Y no es sólo cuestión de costos; también es cuestión de motivaciones. 
Lo mío es parte de mí. Lo de los otros es como cosa de nadie. De lo propio 
es instintivo tener cuidado. ¿De lo de otros, o de una res nullius, a quién 
le importa? La casa propia es custodiada; la casa rentada es aprovechada. 
Y mientras nos quedamos en el ámbito de la oikonomía, en pequeño, en 
el auténtico imperativo doméstico, poseer implica mantenimiento sin 
costo y un trabajo gratis realizado para sí mismo; mientras que la propie­
dad pública implica costos altísimos de administración, reparación, ade­
más de los de mantenimiento, que constituyen desembolsos efectivos. 
Con estas referencias se podría casi decir que la propiedad privada se 
automantiene, mientras que la propiedad pública se autodesgasta. 

La objeción es que el nexo entre propiedad y "cuidarla" es cultural y 
que en muchas culturas no se da; de lo que se deduce que es modificable, 
y así en una cultura colectivista la propiedad colectiva sería cuidada tanto 
como lo es en la cultura de individualismo posesivo. El primer punto es 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La economía económica 311 

exacto; pero no explica por qué hay economías que nunca despegan. Por 
ejemplo, la mayor parte de los países negros de África continuará, 
probablemente, estancada, aun después del abandono de las economías 
socialistas, precisamente porque a las culturas subsaharianas les falta la 
idea de proteger (algo propio que no hay y que nunca ha habido). En 
cambio, el segundo paso es altamente inverosímil y patentemente des­
mentido en la realidad, precisamente por la experiencia del comunismo. 
El desarraigo del individualismo posesivo no ha engendrado en tierra 
colectivista ningún sentimiento de protección en el contexto del "mío" al 
contexto de la cosa de todos. La cosa o casa de todos está marchita y basta. 

* * * 
Hasta aquí tenemos un vencedor seguro. Pero, atención, la economía 
privada tiene influencia sobre la economía pública, cuando la compara­
ción se hace entre dos extremos: por un lado, el pequeño o mediano 
propietario privado cuyos muebles llegan hasta donde él llega (y vicever­
sa), y, del otro lado, el Estado propietario-industrial que se sustrae a la 
competición y queda intocable aun cuando sus cuentas no cuadren. Pero 
entre tales extremos se ha interpuesto un tercer género: el capitalismo 
anónimo. La propiedad de los colosos del mercado está distribuida entre 
millones de pequeños accionistas, lo que se traduce en una propiedad sin 
poder.4 En cambio, el poder se concentra en las manos de managers que 
no son propietarios en ningún sentido. El animal es huidizo y debemos 
tratar de apresarlo. 

Primera pregunta: ¿en qué sentido son privadas las corporaciones 
gigantes? Lo son en el sentido de que los propietarios son (al menos en la 
mayoría) accionistas privados. Pero se trata de una propiedad muy ate­
nuada. Supongamos, el propietario de una billonésima parte es únicamen­
te un inversionista: puede comprar, puede vender, pero su poder, en 
concreto, ahí acaba. 

4 En tal caso, aún el cinco por ciento del capital accionario puede llegar a ser controlado; 
pero no se traduce, por regla, en poder de dirigencia. En Estados Unidos son las compañía~ 
de seguros o los fondos de la pensiones que detentan, con frecuencia, los paquetes de control 
de las grandes corporaciones, pero estos controladores "teóricos" casi nunca interfieren en 
la gestión: si están descontentos, venden. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



312 <Jiovanni Sartori 

Segunda pregunta: ¿en qué sentido los colosos del mercado son "de 
mercado"? Lo son en el sentido de que deben ser competitivos y que, si 
pierden, van a la quiebra. Pero -primera duda- nuestro gigante ¿está 
verdaderamente sometido al mercado, a las leyes del mercado, o también 
domina al mercado? Por lo que surge una duda contraria: que nuestro 
gigante sea "demasiado del mercado", en el sentido de que su horizonte 
temporal es trimestral, que obsesivamente esté dominado por el venci­
miento de los dividendos y, por lo tanto, que ya no sabe más cómo invertir 
y gestionar a largo plazo. Sea como sea, está claro que el imperio de los 
managers "está en el mercado" a su modo, y en modo poco seguro o en 
punto óptimo. 

Tercera pregunta: si el poder es de los managers (no de los propieta­
rios), ¿qué tipo de poder es? Y mientras tanto, ¿quién hace a los managers? 
El proceso es ampliamente de cooptación. Esta cooptación también puede 
ser salvaje o reñidísima; pero queda como una procreación interna de 
dirigentes que se nombran entre ellos. Si esto es así, ¿quién los controla? 
El sistema se ha convertido de controlador-controladores de dirección, en 
composición cruzada que "dejan hacer": yo no te disturbo, y tú corres­
pondes al no disturbarme. Lo que crea, o recrea a su modo, un poder 
irresponsabilizado. En el caso del Estado industrial, la irresponsabilidad 
se configura así: el manager inepto cuyos números están en rojo no cae, 
sus pérdidas son absorbidas por las cajas del Estado. En cambio, en el caso 
de las sociedades anónimas del mercado, el manager que pierde, cae. Pero 
cae hoy, con un paracaídas de oro predispuesto por él mismo: cae 
enriqueciéndose. El propietario privado derrotado por el mercado, cae 
empobreciéndose. En cambio, el manager sin propiedad privada, al ser 
excluido, se hace pagar, sin pagar de su propio bolsillo. 

De este identikit del manager de las empresas anónimas privadas, 
resulta que él no estará tan seguro de que le irá mejor como manager 
público. Es cierto, pues mientras el manager de Estado esté nombrado 
únicamente por méritos políticos, hace pagar las pérdidas a los contribu­
yentes y se sustrae a los imperativos de la competencia; por lo tanto es 
preferible el manager privado. Pero la victoria del mercado sobre la 
planificación está obligando al Estado económico a volver a entrar en los 
rangos, a convertirse en competitivo. Y, en tal caso, el veredicto se debe 
emitir caso por caso. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La economía económica 313 

* * * 
La economía -podemos decir con Hegel- se refiere a la esfera de las 
necesidades. Y con las necesidades no hay que bromear. En cambio, 
hemos bromeado mucho también con las necesidades, considerando y 
sosteniendo que hay una economía de derecha y una economía de izquier­
da. Es una de las tantas tonterías del pensamiento ideológico. Con el fin 
de la ideología se deberá convenir -veremos cuánto será necesario- que 
el planteamiento sobre derecha e izquierda comienza en donde la econo­
mía termina. 

El término economía designa, por un lado, un conjunto de actividades 
productivas de bienes y servicios y por el otro, un criterio: producir 
"económicamente", es decir, al menor costo posible, ahorrando en el gasto 
y ganando en la venta. La economía debe marchar con ganancia, para ser 
tal. U na economía que marcha sin ganancia, que pierde, es una economía 
no-económica y, al final, no es economía. Igualmente, en economía el 
porro unum es invertir y producir. La llamada "economía social" pide que 
el imperativo económico esté acompañado por un rostro humano y 
temperado por razones del corazón. Así sea. Pero cuando del "producir" 
se pasa al "distribuir" (las ganancias recabadas por ese producir) entonces 
se sale de lo económico y se entra en lo ético-político. La economía no es 
todo; y por eso no va mezclada con lo que no es. 

Lo repito: la economía se tiene para producir riqueza. En cambio, la 
distribución o redistribución de la riqueza le corresponde, en concreto, a 
la política. Y son las distribuciones las que pueden ser declaradas de 
derecha o de izquierda. Queda que la política sólo puede distribuir riqueza 
si la economía la produce. Si la economía no funciona, la política no tiene 
nada que distribuir y termina por distribuir pobreza. La autonomía y 
precedencia (de la riqueza) sobre su distribución, es de procedimiento. 
Podemos considerar que la segunda es más importante que la primera. 
Pero la prioridad de procedimiento queda como es. Si antes no hay qué 
comer, sólo podemos dividir el hambre. No es una solución apetecible. 

Resumo. La demanda era: ¿cuál es la economía económica? En prime­
ra instancia, la oikonomía. Pero cuando la casa llega a ser muy grande se 
deja atrás y entonces sobreviene el mercado, como criterio regulador. En 
tal caso, el límite entre buena y mala economía se establece por la 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



314 Giovanni Sartori 

competencia: quien queda sujeto a reglas competitivas está en la econo­
mía; quien las viola, sale de la economía. Y así es más o menos. Pero 
nuestros sistemas económicos, decía, son un poco como mosaicos. Un 
pedazo es aquel del propietario patrón; otro, aquel de la propiedad sin 
poder; un tercero, aquel del poder sin propiedad; y otro, todavía, aquel del 
Estado patrón. Estos pedazos ¿cómo se relacionan entre sí?. 

En economía la regla férrea es que quien se equivoca debe pagar (de 
otra manera, estamos en la des-economía). Aunque en las diferentes partes 
la naturaleza de este "pago" es diversa. En cuanto a la propiedad, el pago 
es máximo: quien se equivoca pierde Jo suyo. En cuanto al capitalismo 
anónimo, el manager pierde el puesto, pero no pierde lo suyo. Y en cuanto 
la propiedad pública, el dirigente que se equivoca, ni siquiera se puede 
decir que pierde el puesto; aquí nada prohíbe que, quien se equivoca, 
nunca paga nada. Hasta aquí, la escalerilla es nítida. Pero pongamos que 
el manager público esté sometido a la misma sanción que el manager de 
los gigantes del mercado. En tal caso, los dos casos llegan a ser equiva­
lentes. La economía de Estado es la peor en la medida en que llega a estar 
protegida y es contaminada por el control político. Pero en razón de 
principio, no se ha dicho que la economía privada de los managers deba 
ser mejor que la economía pública, así como no se ha dicho que la 
privatización sea el remedio para todos los males. No exageremos: lo 
privado no es siempre bello y Jo público no siempre es feo. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



8. CIUDAD BUENA Y POLÍTICA MALA 

La derrota del comunismo es la derrota de la ciudad mala. La derrota de 
la planificación colectivista es la derrota de la economía mala. Pero la 
política mala no está derrotada. Al contrario. He dejado la noción de mala 
política al último, porque es la más difícil de precisar. En una edad 
ideológica la empresa es vana. Pero en una edad posideológica, la empresa 
es tentadora. En parte, buena y mala política son, inevitablemente, nocio­
nes relativas. Pero sostener que no existe algún criterio objetivo (o de 
consenso intersubjetiva) para distinguir entre buena y mala política es 
equivocado e induce a equivocaciones costosísimas. 

Una tajada gruesa e importante de la acción del Estado contemporáneo 
es su política económica. La política económica es polftica: es decidida 
por un personal político con base en consideraciones que nunca prescin­
den --en las democracias- de cálculos electorales. Pero tiene por objeto 
la economía, es decir, llega a resultados que son medibles y que no son 
materia de opinión. En política, y eso basta, el momento de la verdad es 
aplazable, y la verdad, con frecuencia, se puede oscurecer. Pero en política 
económica, llega el momento de la verdad; no es posible ocultarla ni 
aplazarla, y ni siquiera es "intrísecamente cuestionable". 1 

1 Reclamo a este propósito, la terminología de la temía de la essential contestability. de 

315 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



316 Giovanni Sartori 

Por ejemplo, ¿quién cuestiona que la política de un Estado que enfrenta 
sus propias deudas emitiendo billetes sea mala? Las políticas inflaciona­
rias son defendibles a breve plazo y en caso coyuntural; pero la inflación 
estructural es indefendible.2 Y hay políticas de pleno empleo, de control 
de los precios, de contribución y gasto, que se han probado y revelado 
centenares de veces como infaliblemente contraproducentes y que gene­
ralmente ya se consideran malas políticas. Por lo tanto, no se debe 
exagerar declarando que en la política bueno y malo son únicamente 
predicados ideológicos relativos a quien los predica. Convengo en que la 
buena política del conservador siempre será la mala política del socialista 
y viceversa. Pero no convengo en que toda la política se deba relativizar 
en este modo. La "democracia en déficit", que no logra controlar el gasto 
y que cae en el torbellino vicioso de la deuda-inflación, es sin lugar a dudas 
una democracia afectada por la mala política. No es ideología el afirmarlo; 
si acaso, es ideología el negarlo. 

*** 
¿Cómo es que la democracia en bancarrota es tan frecuente -América 
Latina ha sido devastada- y cómo es que el "riesgo-déficit" afecte 
endémicamente también a las democracias consideradas? Las razones son 
muchas. Pero la primera, la razón por encima de los demás, es que hoy el 
Estado democrático no es estructuralmente idóneo para frenar el gasto. 

Nuestras constituciones fueron concebidas en el siglo XVIII para en­
frentar la ciudad mala, vale decir, para controlar y limitar al poder 
absoluto. Uno de estos límites, el más antiguo (se remonta al medievo) 
está puesto por el principio no taxation without representation: que el 
soberano no puede imponer contribuciones sin el consentimiento de los 
representantes de los contribuyentes, es decir, de los causantes. A cambio 
de este consenso, los contribuyentes pedían voz y peso para el cuerpo que 

la naturaleza intrínsecamente cuestionable y siempre por cuestionar de los conceptos 
(Connolly, 1974). Como teoría es bastante risible; pero como moda ha tenido su decenio de 
fulgor. 

2 Estructuralmente. aún los niveles relativamente modestos de inflación son distorsio­
nantes, sea porque oscurecen la función de los precios (pues como todos crecen, ninguno 
advierte cuáles precios crecen demasiado) sea porque desaniman la proyección a mediado y 
largo plazo. Ambos puntos ya son ampliamente reconocidos. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Ciudad buena y política mala 317 

los representaba; y así, poco a poco, se fueron constituyendo los primeros 
parlamentos (en Francia, los Estados Generales). 3 El poder de estos 
parlamentos era precisamente "el poder sobre la bolsa": un poder enten­
dido para contratar y, al mismo tiempo, para frenar el gasto. Y esta función 
de contención del gasto se transfirió a los parlamentos de las constitucio­
nes liberales. 

En la doctrina de la división de los poderes, el gobierno puede gastar 
sólo cuanto el parlamento le pasa; y de hecho, el parlamento era un 
guardián que tenía buena vista y avaro, porque representaba a quien 
pagaba. Caminó así mientras así fue. Pero con la extensión del sufragio 
se convirtieron también en electores los que no tenían nada o tenían poco, 
aquellos que no pagaban. Y así, el representante que frena el gasto, porque 
representa a los contribuyentes, se sustituye poco a poco con el repre­
sentante acelerador del gasto, porque representa a los beneficiarios. Al 
final, la fórmula no taxation without representation. Con el sufragio 
universal, aunado a la transformación del Estado mínimo (al que sólo se 
pedía orden y leyes), en el Estado hace-todo, al que se pide que remedie 
todo, los parlamentarios llegan a ser también los más gastadores de los 
gobiernos. 

El dique que ha tenido en equilibrio los balances del Estado hasta cerca 
de la mitad de nuestro siglo, ha sido la palabra "balance" (¡poder de las 
palabras¡), que se traduce en la idea de que un balance se debía balancear, 
que debía estar en equilibrio. Pero este dique se ha roto con Keynes. No 
es que Keynes recomiende sic et simpliciter el "desbalance" del balance.4 

Pero los políticos son grandes simplificadores que comprenden lo que les 
conviene. Y para ellos, Keynes autoriza el endeudamiento y el gasto sin 
fondos. Ha sido el gran embrollo. Durante 40 años todos hemos --quien 
más, quien menos- vivido a cuenta del futuro, cabalgando el tigre del 
carpe die m imprimiendo papel llamado moneda. 

El hombre es una criatura débil que resiste mal la tentación. Y el 
político es, para caer en la tentación, el más débil de los hombres. 
El des balance del balance es inevitable, o de cualquier manera difícil de 

3 Este desarrollo ha sido intermitente y tortuoso. Véase, para una reconstrucción 
sumaria, Sartori, 1990, pp. 177-184. 

4 Véase, por otra parte, a Buchanan y Wagner (1978) quienes atribuyen la "democracia 
en déficit" -y este es el título de su libro que ha divulgado la etiqueta- precisamente a 
Keynés. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



318 Giovanni Sartori 

evitar, si las estructuras no nos ayudan. Y de hecho ocurre que no ayudan, 
que nuestros sistemas constitucionales han perdido al guardián de la 
bolsa. Nuestras constituciones "frenan" muchas cosas, pero no el gasto. 
De ello deriva que la irresponsabilidad fiscal invade y corroe el sistema. De 
la ciudad buena puede salir mucha política mala. 

La entrada en la democracia de los países que salen del comunismo 
depende en gran medida de su reconversión en "buenas economías". Pero 
depende también del ejemplo de las democracias, que se proponen como 
democracias modelo. Y tanto el ejemplo como el modelo, dejan mucho 
que desear. 

El último Dahl se pregunta: "Si rédito, riqueza y posición económica 
son también recursos políticos, y si estos recursos son distribuidos desi­
gualmente, ¿cómo es posible que los ciudadanos sean políticamente 
iguales?¿ Y si los ciudadanos no pueden ser políticamente iguales, cómo 
le hace la democracia para existir?" (1989, p. 326). Según yo, Dahl 
exagera aquí, y exagera mucho. Y si este es el modelo que se proponen 
vender las democracias avanzadas a las democracias incipientes, es un 
modelo que las hará descarrilarse repentinamente. Como observa Dí 
Palma, juiciosamente, la entidad recomendable es una "entidad normati­
vo-analítica, una conclusión abstracta derivada de estándares axiomáti­
cos ... Es, en cambio, un conjunto de instituciones y prácticas, de reglas y 
procedimientos, estrechamente políticos y ya probados" ( 1990 b, p. 15). 
En cuanto al ejemplo, también en este sentido y también en términos de 
"buena política", el ejemplo no es tan bueno. Admitamos que sabremos 
introducir en nuestros políticos la responsabilidad fiscal, 5 y que nuestras 
economías se conformarán, en lo posible, al modelo de la oikonomía. Aún 
así, el potencial de "mala política", del futuro en el que estamos entrando, 
es copioso por los motivos que ahora pasaremos a ver. 

5 Los modos posibles de retomar el control de la bolsa son muchos. Si la integración en 
Europa llega a una moneda única. sustraída al control de los diferentes Estados. será, 
físicamente, para Europa, la salvación. Para los proyectos americanos de limitación consti­
tucional del gasto. cfr. Wildavslci (1980) y R.E. Wagner y otros (1982). 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



9. HIC SUNT LEONES 

Espero que nadie extrañe la estabilidad por el terror, la paz fundada sobre 
la mutual assured destruction, sobre la destrucción recíproca segura (de 
las dos superpotencias mundiales) que hemos dejado atrás. Pero el fin de 
la estabilidad del terror, es el inicio de un periodo de alta inestabilidad. El 
llamado nuevo orden se configura, en realidad, como un "nuevo desor­
den". En los últimos cincuenta años la inseguridad externa es lo que nos 
ha estabilizado en lo interno. Ahora la ecuación se invierte: la mayor 
seguridad externa permite, y tal vez impulse, una mayor inestabilidad 
interna. 

La experiencia de vivir sin enemigo es novísima para el género 
humano. Y para quien no tiene enemigos, le puede suceder el llegar a ser 
el peor enemigo de sí mismo. Corno nota Giuseppe Di Palma, "Mientras 
llega a ser más difícil resistir a la democracia, llega a ser más fácil resistir 
(si se quiere resistir) dentro de la democracia" (1990, pp. 240-41). Para 
mis fines, modificaría así ese pasaje: mientras llega a ser cada vez más 
difícil resistir a la democracia, ¿sabrá la democracia resistirse a sí misma? 

En los mapas antiguos las tierras desconocidas eran indicadas con hic 
sunt leones, aquí están los leones. Nosotros estarnos entrando en un mundo 
pleno de leones. Algunos leones están ya muy identificados -por ejemplo 
la bomba demográfica (hoy irracionablernente alentada o insuficiente-

319 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



320 Giovanni Sartori 

mente desalentada: sólo China la combate seriamente) y la amenaza del 
colapso económico-- que no atañen a la teoría de la democracia. Pero 
otros leones nos atañen y son animales, hasta hoy, por identificarse y harto 
desconocidos. Nos espera un futuro lleno de incógnitas. Para empezar, 
esta incertidumbre: ¿qué cosa será la "izquierda"? 

El fin de las ideologías no es, por eso mismo, el fin de la "derecha" y 
la "izquierda". Ni acabará, me atrevo a esperar, el abuso: la matemática 
o la genética de izquierda, el modo de actuar de la máquina de la derecha, 
y así, miles de tonterías similares. Pero para navegar en los mares de la 
política de masas siempre es necesaria una brújula cuyo norte-sur llega a 
ser, en política, derecha-izquierda. Alrededor de 1990, esa brújula enlo­
queció con una "izquierda" que gira 180 grados hacia la derecha (los 
comunistas que se convierten, precisamente en el lugar donde nacieron, 
en "conservadores"), y la "derecha" que gira igualmente y se coloca a la 
izquierda (los anticomunistas que se convierten, precisamente en Moscú, 
en "progresistas"). En ese momento el desconcierto de la izquierda 
comprensible. Y también es saludable porque aquella locura destruye la 
fijación dogmática de la noción. Lo que no quita que aquellos que se 
sienten de izquierda, continuarán declarándose como tales. "Izquierda" 
es una bandera que no será arriada; y el enemigo de la izquierda -la 
derecha- es el único, o de cualquier manera, es el mejor enemigo que 
nos queda. Pero, ¿cuál será -aquí la incógnita- el nuevo vino en las 
barricas viejas? 

Todos los viejos criterios de identificación de la izquierda y la derecha 
se despedazaron. 1 En cuanto a que el marxismo e izquierda son hermanos 
siameses, se deriva que tocaba decidir a los marxistas, en cada caso, qué 
era lo "políticamente correcto" para la izquierda. Pero veamos esto con 
mayor detenimiento. Bobbio observa que "respecto de los valores la 
izquierda está caracterizada siempre por la preferencia dada a la igualdad; 
respecto a la visión general de la historia, es favorable al cambio, a la 
innovación; respecto al actuar político es intervencionista, o sea, propende 
a servirse de los poderes públicos" (en Bosetti, 1991, p. 133). Sí, pero 
estas caracterizaciones o se diluyen demasiado o no aguantan más. En 

1 Sobre la arbitrariedad y la dificultad para determinar qué cosa sean "derecha-izquier­
da", me he detenido en varias ocasiones. Véase Sartori, 1976, pp. 78-79,334-335, 337-338; 
y Sartori, 1982, pp. 144-146. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Hic Sunt Leones 321 

razón de la primera, es un hecho que el marxismo ha empobrecido y 
entendido muy mal el concepto de igualdad, y que nuestra mejor com­
prensión de la igualdad surge hoy de la crítica de su simplificación "de 
izquierda" (como resulta del capítulo X). Agrega que la "preferencia dada 
a la igualdad" ha pasado, y con mucho, la señal a la izquierda: ha acabado 
por cancelar la libertad.2 En segundo lugar, ya es del todo evidente que la 
reconducción de la "izquierda" al cambio e innovación se inscribe en una 
distorsión de la perspectiva. A largo plazo, la izquierda es perfeccionista: 
y el perfeccionismo es intrínsecamente inmovilismo casticista. A corto 
plazo, es un hecho que la Unión Soviética y los regímenes comunistas han 
vencido sobradamente en la fosilización a todos los regímenes declarados 
de derecha. Y el punto es que la izquierda no es diferente de la derecha 
cuando pide el cambio contra el poder de otros y la conservación del 
propio poder. En cuanto al intervencionismo de los poderes públicos, la 
discusión versa ya, para todos, sobre cuándo es mejor intervenir y cuándo 
no, de qué manera y sobre qué cosa. En lo que tiene de diferente, el 
intervencionismo de izquierda fracasa; y en lo que no tiene de diferente, 
ya no es de izquierda.3 

Un último criterio de posible identificación, el más abstracto, es que "la iz­
quierda asume la racionalidad social como rectilínea" (Bosetti, 1991, p. 39). 
Pero este criterio es el más derrotado de todos. Al final, la pregunta llega a 
ser si la izquierda o la derecha son, solamente, barricas vacías colmables al 
gusto. En la práctica ha sido así mucho; pero no en cuanto a los principios. 

En principio, la "izquierda" es la política que reclama la ética y rechaza 
lo impuesto. En los intentos, y en su autenticidad, izquierda es hacer el 
bien a otros, altruismo; mientras que "derecha" es atender el bien propio, 
egoísmo. Pero después interviene, para complicarlo todo, la heterogénesis 
de los fines, o de cualquier modo, intervienen las "consecuencias impre­
vistas" de nuestros intentos. El punto había sido ya recogido en la metáfora 
de la mano invisible de Adam Smith. El padre de la economía no afirmaba 
que el perseguimiento de la utilidad privada era virtud sino, notaba que, 

2 Así, también, en los liberals americanos del volumen Equalities (Rae y otros, 1981), 
en donde el problema de la libertad en el contexto de la expansión de la igualdad no es ni 
siquiera tomado en consideración. 

3 Confirma· R.M. Unger: "Hemos heredado una concepción según la cual ... la izquierda 
es estatista y la derecha antiestatista. Esta distinción ya no funciona, se derrumbó" (en 
Bosetti, 1991, p. 121). 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



322 Giovanni Sartori 

sin quererlo ni entenderlo, el crudo perseguimiento del propio interés 
producía resultados benéficos para todos. Entonces, la heterogénesis de 
los fines -la mano invisible que Hegel transforma en la astucia de la 
razón- transforma las intenciones: el egoísmo puede servir al interés 
colectivo y, en la misma medida, el altruismo puede naufragar en el daño 
generalizado.4 

Como premisa la "izquierda" tiene las credenciales vencedoras: es 
virtuosa y persigue el bien. Y, también, como premisa la "derecha" se 
defiende mal: no se interesa en virtudes y hace únicamente los hechos 
propios. Pero aquí surge una paradoja. Así como la "derecha" no reclama 
ninguna moralidad, no se expone al fracaso moral. Por el contrario, quien 
presume de moralidad, muere de inmoralidad. Las credenciales éticas de 
la izquierda son también su talón de Aquiles. Robespierre practicaba la 
virtud en la que él creía. Sus descendientes predican una virtud en la que 
creen poco y practican todavía menos. La izquierda de nuestro tiempo es 
moralmente genuina en sus creyentes y activistas de base; pero es, por lo 
demás, moralmente hipócrita en sus vértices. Si el poder corrompe un 
poco a todos, corrompe más la izquierda en el poder. 

Así, es la heterogénesis de los fines que explican los acontecimientos 
alternos y el continuo replanteamiento de la dialéctica entre izquierda y 
derecha. Sobre esta consideración vuelvo a la pregunta de ¿cuál será el 
nuevo vino que irá a llenar a la "izquierda"?. 

Una izquierda liberada del encarcelamiento marxista podría ser una 
izquierda más inteligente y sensata de aquella que hemos conocido. Pero 
una izquierda ya sin anhelos, desvinculada del marxismo, también puede 
ser una izquierda que lamente serlo. Aunque estuviese equivocado, el 
marxismo era un armario con instrumentos doctrinarios de respeto. Contra 
el marxismo se podía discutir; más contra la nada se discute mal. Y en 
este momento avizoro más que otra cosa, una izquierda que se deshila, 
que se des~arata, oscilante entre el activismo populista, el negativismo sin 
sentido (la crítica a cualquier costo) y la cupío díssolví. Se entiende que 

4 Hirschman revela que el "concepto de unintended consequences introducen, origina­
riamente, incertidumbre y apertura en el pensamiento social... pero los adeptos del efecto 
perverso regresaron a ver el universo social como algo que se puede prever enteramente" 
( 1991, pp. 36-37). Hirschamn apreciará que yo me quede con la concepción originaria que 
él aprueba; pero, en verdad, sin mérito, porque la acepción atacada por él, no me parece que 
exista. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Hic Sunt Leones 323 

una pezuña dura durará. Y, más bien, es probable que "el odio de iz­
quierda" se intensifique porque --observa Minogue- "es el momento en el 
que los radicales han perdido todas las utopías plausibles --desde la sovié­
tica a la cubana- por lo que pueden llegar a ser más forzosamente into­
lerantes con la sociedad en la que viven" (citado en Hollander, 1992, p. 281). 
Por otra parte, "también, es probable, que las varias sectas de persuasión 
trotskista o maoísta sobrevivirán, desde el momento en que su virtud ha 
sido siempre la de estar completa y felizmente incontaminados por 
cualquier realidad" (Kolakowski; 1992, p. 54). Pero lo grueso de la pró­
xima izquierda que viene, será plasmado -preveo- en la videopolítica. 

De la videopolítica en general trataré en la conclusión. Aquí basta 
anticipar cómo la "izquierda" se configura en televisión, es decir, en 
imágenes. El punto central del problema es que la televisión favorece la 
acción y sofoca el planteamiento. Los eventos videodignos (agotados los 
muertos que sean, los heridos, los incendios, las inundaciones, los terre­
motos, y otros desastres naturales) son las marchas, las protestas, la 
violencia. Sí, cualquier cabeza que habla es admitida: pero la preferencia 
va a las entrevistas casuales de quien no tiene nada que decir; y de quien 
está obligado a tener, si no es otra cosa ex officio, algo que decir en 20 
segundos. Termina en que para el videodependiente, informado solamen­
te por la televisión -muchísimos hoy en día-, la política se reduce a 
esto: por un lado la acción directa y los slogans de los marchistas; y, por 
el otro, la retórica en píldoras y para efectos del demagogo y del populista. 

Lo anterior, acaba en que la videopolítica promueve la democracia 
protestataria y hace enemiga a la democracia razonante. Se entiende que 
estas son distorsiones, debidas ampliamente al instrumento. No por nada 
son distorsiones que son más fáciles de explotar "desde la izquierda" que 
"desde la derecha".5 Y si es así, entonces la izquierda seria está en graves 
dificultades, y si la izquierda videoplasmada (y también videosirviente) 
vence, entonces todos estaremos en graves problemas. 

5 Está claro que la conexión entre izquierda y movimientismo es cultural y que hoy se 
aplica a la democracia occidental. En el pasado, Europa ha conocido movimientismos de 
derecha (como el fascismo y el nazismo); y hoy los nacionalismos y el fundamentalismo 
islántico ~aracterizados ciertamente por un alto potencial de movilización- pueden ser 
declarados movimentismos de derecha. Pero en nuestras democracias, el "movimientismo" 
está "movido por la izquierda", desde hace, al menos, 50 años. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



324 Giovanni Sartori 

* * * 
Una segunda incertidumbre se inscribe en esta consideración: que nues­
tras sociedades se están convirtiendo, característicamente, en sociedades 
de derecho-pertenencias y más precisamente en sociedades de pertenen­
cia, en las que los ciudadanos se sienten acreedores de débitos, de cosas 
que les pertenecen. Se trata de un gran salto hacia adelante que debe 
comprenderse dando un paso hacia atrás. 

Las libertades medievales eran "privilegios"; pero privilegios a los que 
les correspondían obligaciones. El señor debía proteger a la comunidad 
que dirigía; el soberano erogaba privilegios a cambio de prestaciones; y 
así sucesivamente, para toda una miríada de relaciones cuya universali­
zación se expresa en la fórmula de los derechos-deberes, en el principio 
de que los derechos implican deberes. Los privilegios se transforman en 
derechos cuando llegan a ser iguales: no sólo los mismos para todos, sino, 
también, extendidos a todos. Y la fórmula de los derechos-deberes se 
traduce, en concreto, en un equilibrio entre derechos y deberes: un equili­
brio que le da sustancia a la "sociedad libre", que es como decir la auto­
nomía de la sociedad civil, su capacidad para gestionarse y requilibrarse 
por sí misma. Pero ya no es así. Hoy ,la conexión entre derechos y deberes 
ha sido despedazada, y los derechos ya no son iguales en el sentido de que 
no son los mismos para todos: son más grandes para algunos, más 
pequeños para otros. 

Ya hemos visto las razones (véase antes, especialmente, X.4) de estas 
transformaciones. Rawls las resume en este criterio: a quien tiene menos 
le debe ser dado más. Y los derechos han sido dados iguales por la 
"igualdad compensante" (o por la discriminación al revés). Bien. Pero 
queda el hecho de que una sociedad de derechos sin deberes, y también 
de derechos desiguales, es una sociedad desequilibrada, en equilibrio 
inestable y difícil de requilibrar. Posteriormente se podría observar que 
de este modo estamos regresando de los derechos a los privilegios. Pero 
atención: los privilegios medievales postulaban obligaciones, mientras 
que nuestras pertenencias son privilegios sin obligaciones. U na bella 
diferencia. Y no es la única. 

La sociedad de las pertenencias -que son también crecientes- no es 
solamente "toda de derechos", también es una sociedad caracterizada por 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Hic Sunt Leones 325 

la reivindicación de derechos materiales.6 Los derechos sancionados por 
las constituciones primigenias eran "derechos jurídicos" que proveían 
espacios y garantías de libertad, no derechos que atribuían beneficios 
sustantivos. Una relectura retrospectiva nos la hace ver como "derechos 
sin costo", derechos que no se transferían al balance del Estado, como 
voces de gasto. Es solamente en nuestro siglo que a los derechos sin costo 
se agregan, poco a poco, derechos-beneficios que cuestan. Primero, el 
derecho a la instrucción; después el derecho a la salud, así como los varios 
derechos vinculados a la llamada libertad de las necesidades (el derecho 
a la alimentación, a los subsidios, y similares); en fin, actualmente también 
el derecho a la vivienda. 

Todos los derechos materiales son derechos que cuestan y, por lo tanto, 
son beneficios que alguien debe pagar, aun en la forma generalizada de 
costo social. Por otra parte, en tales casos ese costo no va a un fondo 
perdido; en otros, sí va. Por ejemplo, el costo del derecho a la instrucción 
es, sin duda, una inversión productiva, un costo que es repagado. En 
cambio, alimentar al hambriento, subsidiar al desocupado, pagarle al 
enfermo, son costos, en todo o en parte, que van a un fondo perdido: son 
costos humanitarios que nos imponemos porque así nos lo dicta nuestra 
conciencia civil. Es justo que así sea; pero también es necesario que lo 
"costoso" de los derechos-beneficios esté relacionado con los recursos 
que lo pagan. Lo que equivale a decir que mientras los derechos "forma­
les" son derechos absolutos (incondicionales), los derechos materiales 
son, por fuerza, relativos a las posibilidades materiales. En cambio, la 
sociedad de las pertenencias los percibe y reclama como derechos abso­
lutos. Y aquí cae, o deberá caer, el burro. 

Es cierto que la inseparabilidad entre derechos materiales y recursos 
materiales queda como tal, aunque no le hacemos caso. Pero una insepa­
rabilidad que acontece muy tarde, nos detiene, precisamente, muy tarde. 
El límite, el límite "objetivo" de los recursos se logra, solamente, cuando 
todos los recursos de un Estado se asignan al pago de las "pertenencias 

6 La distinción ritual es entre derechos civiles (grosso modo, los derechos del hombre 
de las Declaraciones de los Derechos), derechos políticos (la extensión universal del sufra­
gio y la participación), y los derechos sociales. Confieso que la distinción entre derechos 
civiles y políticos se me escapa, es decir, que los dos términos son ampliamente sinónimos. 
En cuanto a los derechos sociales -llamados también económico-sociales-los indico aquí 
como "derechos materiales" para poner mejor a prueba la distinción. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



326 Giovanni Sartori 

debidas". Obviamente no podemos llegar a tanto; un gobierno también 
debe proveer los servicios, las infraestructuras, el orden público, un 
mínimo para la defensa, !ajusticia. Pero, mientras tanto, y por un poco de 
tiempo, podemos hacer trampa en el juego con el endeudamiento. Es lo 
que hemos hecho, abundantemente. Y, sin embargo, continúa el modo de 
proceder. 

Atención, el punto no es sobre cuánto de las erogaciones esté destinado 
a las necesidades sociales; el punto es sobre el título, sobre su justificación. 
Si un beneficio es debido como un derecho natural o de nacimiento, no 
es ni siquiera un beneficio: nos espera, lo tomamos y ni siquiera debemos 
decir gracias. Si después ese beneficio es debido a título absoluto, enton­
ces nunca será suficiente, siempre será, en alguna medida, una obligación 
incumplida: la comida no está suficientemente pagada, los subsidios son 
insuficientes y luego ¿qué pasa en la vivienda? ¿por qué no llega? Ortega 
y Gasset (1930) ya había avizorado, en los años veinte, el surgimiento del 
tipo humano del "niño viciado" y malagradecido que espera todo gratis y 
que ni siquiera se siente solidario con las condiciones que le aseguran los 
beneficios que pretende. La sociedad de las pertenencias es una incuba­
dora ideal de ese niño viciado. 

Y, entonces, los derechos materiales ¿a qué título se deben? Decla­
remos "derechos"; pero precisemos que son --como son- derechos sui 
generis, relativos y no absolutos, condicionados y no incondicionales. 
De lo que se deduce que son debidos en la medida de lo posible y bajo 
la condición de que su costo material sea pagable. Si se quiere, las 
pertenencias son "debidas" con cajas llenas, pero no con cajas vacías. 
Equiparar los derechos materiales a los derechos formales no es sola­
mente un error de concepto; es también una estupidez práctica que 
transforma a una sociedad de beneficiados en una sociedad protestataria 
de descontentos. 

La democracia va en déficit --explicaba- porque estructuralmente 
está indefensa, porque ha perdido al guardián de la bolsa. Pero ese 
guardián sería superfluo en ausencia de rateros. Y quién va más allá que 
todos al asalto de la bolsa es, precisamente, la sociedad de las pertenencias 
con falso título. Es la medida de "todo es debido", la democracia quedará 
en déficit y la mala política en auge; y todo esto sin fruto, porque la 
sociedad de las pertenencias disfruta de generosidades que no aprecia. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Hic Sunt Leones 327 

* * * 
La tercera incertidumbre -la mayor- es que estamos abandonando el 
mundo constituido por "cosas leídas" para entrar al mundo de las "cosas 
vistas". La transición ocurre después de medio siglo -o menos aún- de 
"cosas oídas", es decir, de oír la radio. Pero la radio todavía es, a su modo, 
lectura. Quien abandona el diario por la radio, se detiene en la lectura, 
pero aun siempre "hace que le lean". Y he aquí que, de golpe, la televisión 
hace ver. Es una novedad extraordinaria, la revolución que abate por miles 
y miles de leguas a todas las revoluciones, incluyendo la de la impresión.7 

Desde que existe el hombre, éste nunca ha visto los eventos del mundo: 
se los han contado, y reducidísimas élites intelectuales se han ordenado 
para explicar el mundo, pensándolo. Desde que el hombre existe y hasta 
los comienzos de los viajes en masa, el mundo "visto" se reducía al mundo 
en el que el hombre había nacido y transcurría la vida: una determinada 
campiña, un pueblo, una ciudad. En cambio hoy, estando sentados frente 
a una pantalla podemos ver todo, en cualquier parte. 

En general, el primer impacto de teJe-ver es "despertante". El mundo 
que precede a las comunicaciones de masas era, podríamos decir, un 
mundo que dormía, dormido porque estaba encerrado en millones y 
millones de nichos sin ventanas. Con la televisión, los nichos se han 
abierto y así, el teJe-ver "hace cambiar", pone en movimiento lo inmóvil 
y vitaliza lo inerte. En los acontecimientos del Este es igualmente incues­
tionable que el video poder ha sido "liberador". Las revoluciones que han 
arrollado a los regímenes comunistas han sido rápidas y pacíficas, casi sin 
resistencia y sin sangre (salvo en Rumania), precisamente porque estaban 
reforzados y protegidas por la visibilidad. En sus inicios, el video ha 
exhibido marchas que fácilmente hubieran podido ser detenidas con 
alguna metralla; pero, precisamente, un poder ya incierto del propio poder 
no quería hacer ver muertes con ametralladoras. En China, las autoridades 
han silenciado los medios de comunicación masiva y apagado las televi­
siones occidentales antes de intervenir y aplastar a los estudiantes con los 

7 La primera Biblia impresa de Gutenberg aparece alrededor de 1445. Fue el inicio de 
la "movilización intelectual" y del público "consumidor de cultura" (así Bendix, 1984, p. 
111). El consumismo de la cultura es, hoy, multiplicado por mil y mil. Pero la videocultura 
ya no es "cultura" en el sentido histórico (y arraigada en la historia) del término. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



328 Giovanni Sartori 

tanques; pero en Praga, en Budapest, en Alemania y, en fin, en 1991 en 
Moscú, "oscurecer la visión" ya no era posible. Cuando los ciudadanos, 
encerrados en casa, han visto en el video que podían salir y bajar a la calle 
sin peligro, salieron en masa a la calle y la revolución venció rápidamente. 
Pero sin teJe-ver y video-poder no hubiera sido así. 

Hasta aquí los méritos. Pero, en el plazo más largo la pregunta funda­
mental llega a ser: ¿qué cosa sucederá al hamo sapiens frente al hamo 
videns? Idealmente quisiéramos que el primero fuese completado y tam­
bién enriquecido por el segundo. En cambio, asistimos en la realidad a la 
sustitución brutal del hombre sapiente por el hombre vidente, así, la 
llegada de un animal ocular que sabe sólo que ve, que ve "sin saber" y, 
por lo tanto, un ser humano cuya vida ya no está entretejida por conceptos 
sino eminentemente por imágenes. De lo que posteriormente deriva que 
nuestro vivir se entreteje, siempre más, con emociones. La lectura no nos 
sacude y calienta más de lo normal; las imágenes conmueven e involu­
cran: hacen amar, sufrir y odiar. 

Así, nuestro destino dependerá, cada vez más, del "poder de la ima­
gen". En el mundo dominado por la televisión, todo, o casi todo, se 
reconduce a "ver". Y el problema es que ver es únicamente ver: nada más. 
El hamo videns es, decía, sin saber. Para el hamo ludens, el hombre jocoso 
que se divierte y reposa, la televisión es magnífica. En cambio, para el 
hamo sapiens, verdaderamente no es magnífica. El ojo no es la mente. La 
televisión traduce los problemas en imágenes; pero si después las imáge­
nes no son traducidas en problemas, el ojo se come a la mente: el ver puro 
y simple no nos ilumina para nada sobre cómo se deben encuadrar, 
proporcionar, enfrentar y resolver los problemas. Si acaso, es lo contrario: 
todo está desproporcionado y ni siquiera se entiende ya cuáles son los 
problemas falseados y cuáles los verdaderos. 

Podemos tomar, para dar un ejemplo, la pobreza. En vastas regiones 
del mundo la pobreza es terrible y generalizada. No es nueva, siempre 
ha existido. Pero hasta la llegada de los medios de comunicación 
masiva, los pobres no se habían dado cuenta de qué tan pobres eran; 
ahora lo advierten y, por consecuencia, la pobreza llega a ser intolera­
ble. ¿Cómo remediarla? ¿Marchando en contra de la pobreza y asegu­
rándose de que la marcha se transmita debidamente? De esta manera el 
problema se ha promovido: lo que está bien. Pero, ¿cómo lo resolve-

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Hic Sunt Leones 329 

mos? La televisión en cie~ta manera no nos lo dice; y, si acaso, hace al 
problema más intratable que nunca. 

Generalmente se admite que la televisión explica poco o mal. Pero -se 
rebate- la televisión informa. ¿En verdad? Lo que es verdad es que 
informa a un mayor número de personas; pero a todos los informa 
(respecto al diario) mucho menos. Por lo demás, y este es el punto sobre 
el que siempre se debe insistir y regresar, reduce la información a lo 
visible. Aunque "informar" es solamente "dar la noticia" (una aceptación 
verdaderamente mínima de ese concepto), las noticias transmitidas con­
ceptualmente están, a su vez, filtradas por dos criterios: deben ser "video­
génicas" (atrayentes y fáciles de ver), y también videorredituables (en 
razón de los índices de los gustos de los usuarios). Y lo videorredituable 
termina por ser la vaca con cinco piernas, el cantante en boga y, en general, 
el evento "caliente", clamoroso, extraño, picante, lacrimoso. ¿Informa­
ción? Sí, pero, sobre todo, de lo que excita, de lo trivial. El hecho es que 
lo digno de ser visto no corresponde de modo alguno, a lo digno de ser 
sabido. ¿Es por lo tanto -para regresar a la premisa- una información 
que siempre es insuficientemente explicada? ¿Qué información es? ¿In­
formación, o más bien, desinformación? McLuhan (1964) decía que los 
medios de comunicación masiva producen el pueblo globalizado. Y o diría 
que producen al contrario un mundo "pueblificado". Mientras que la 
realidad se complica, las mentes se simplifican. Y mientras el mundo se 
engrandece en visibilidad, nosotros vemos todo en pequeño, es decir, 
vemos pequeñeces más que otra cosa. 8 

*** 
La democracia es una apertura de crédito al hamo sapiens, a un animal 
suficientemente inteligente para saber crear y gestionar por sí mismo una 
ciudad buena. Pero si el hamo sapiens está en peligro, la democracia está 
en peligro. El comunismo no ha logrado fabricar un "hombre nuevo"; pero 
el videopoder de hecho lo está fabricando. Hasta ahora, el poder formador 
del hombre (antropogenético) del video no se ha desplegado plenamente 

8 Para mayores desarrollos y profundizaciones, debo renviar a "Video-poder", ahora 
acogido en Sartori; 1990, pp. 303-315. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



330 Gíovanní Sartori 

porque se le oponen, todavía, las generaciones formadas por "cosas 
leídas". Pero dentro de poco, todo pasará a manos del hombre (verdade­
ramente unidimensional) formado por "cosas vistas". ¡Qué Marcuse ni 
qué nada¡ ¡No es otra cosa que el fin de la historia! La historia está 
rehaciendo sus premisas que superan directamente nuestra capacidad para 
imaginarlas. 

Con mayor razón no nos podemos permitir proceder "como antes". Las 
políticas que heredamos son, en gran parte, las políticas por volver a 
pensar ex novo. La buena noticia -entre aquellas que no lo son- es que 
el fin de las ideologías permite verdaderamente "repensar", es decir, 
volver a pensar libremente, de repensar sin miedo (de pensar). Hay una 
necesidad grandísima. Una democracia malentendida -es la tesis que 
atraviesa todo este libro-- es una democracia mal puesta. 

El mundo modernizado que hoy gobierna sin democracia, juega sin 
legitimidad. Pero, también, el juego democrático puede ser jugado mal. 
¿Sabrá la demúcracia resistir a la democracia? Sí, pero bajo la condición 
de jugar con más inteligencia y, sobre todo, con más responsabílidad de 
la que hoy se ve alrededor. Sí, porque el pesimismo de la inteligencia debe 
combatirse con un optimismo de la voluntad. Pero si nos mecemos en la 
hamaca de la ilusión (irresponsable) de un futuro "seguro", entonces es 
seguro que eso no será. Kolakowski hace notar muy bien (1992, p. 43): 
"La euforia es siempre breve. La euforia del poscomunismo ya pasó y las 
premoniciones de los peligros inminentes son crecientes". Entre éstos, las 
cabezas de borra de algodón, plenas de aire frito y criadas vía éter. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 




