
Capítulo II 

PUEBLO Y PODER 

Si no vemos en las definiciones formales sino el modo 
en que más se usa la palabra democracia, descubrire­

mos que no tiene nada que ver con el auto gobierno. 

JAMES BURHAM 

l. Democracia literal 

Por democracia literal o etimológica entiendo la democracia explicada 
por la palabra. Democracia quiere decir "poder popular". Si esto es así 
-y éste es el argumento- las democracias deben ser lo que dice la 
palabra: sistemas y regímenes políticos en los que el pueblo manda. Todo 
lo que se ha dicho, ¿está resuelto? No. En tanto, ¿quién es el pueblo? Y 
luego, ¿cómo atribuir poder al pueblo? ¿Cómo hacer eso? 

Empezando desde el principio, nuestro pueblo comienza desde el 
demos de los griegos. Y del demos había, ya en el siglo V a.C., muchas 
interpretaciones. Por ejemplo, para Aristóteles el demos expresaba a los 
pobres, la palabra conducía en modo variado a: l. plethos, es decir, al 
plenum, al cuerpo entero de ciudadanos; 2. hoi polloi, a los muchos; 3. hoi 
pleiones, a los más: 4. ochlos, a la masa. La noción llega a ser todavía más 
compleja cuando el griego demos se convierte en el latino populus y los 
romanos, y aún más la elaboración medieval del concepto, hacen de 
populus en parte un concepto jurídico y en parte una entidad orgánica. 

Finalmente, ¿el pueblo es singular o plural? El italiano popo/o así como 
el francés peuple y el alemán Volk, están en singular. Nosotros decimos: el 
pueblo es. Pero el inglés people significa "personas" y está en plural: 
en inglés decimos "el pueblo son". Y así como las palabras orientan el 
pensar, no es fortuito que "pueblo", en singular, se preste para ser com­
prendido como una totalidad orgánica, como una indivisible voluntad 

13 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



14 Giovanni Sartori 

general, mientras the people mira a una multiplicidad discreta, a un agre­
gado de cada uno. El singular lleva a una entificación, el plural la desagrega. 
Hechas las sumas, llegamos hoy a un mínimo de seis posibles desarrollos 
interpretativos del concepto: 

l. pueblo como literalmente todos; 
2. pueblo como pluralidad aproximada: un mayor número, los más; 
3. pueblo como populacho, clases inferiores, proletariado; 
4. pueblo como totalidad orgánica e indivisible; 
5. pueblo como principio de mayoría absoluta; 
6. pueblo como principio de mayoría moderada. 

La primera acepción es la más intuitiva, aunque todos no son en verdad 
todos.¿ "Todos" son únicamente los ciudadanos o todos los habitantes de 
un territorio dado? ¿Quién vota?, ¿los ciudadanos o también los residen­
tes? En segundo lugar, cuando decirnos "todos" siempre se sobreentiende 
que menos los menores (se puede bajar de 21 años a 18, luego a 16 y aún 
más; pero nunca abajo de cuatro años), menos los incapacitados, menos 
los criminales. Al final, se termina con que los llamados "todos" son 
millones o decenas de millones (depende del total), o sea, menos que los 
literalmente todos. Y sobre el mismo razonamiento, los literalmente todos 
nunca conformarían ninguna democracia corno tal. 

La segunda acepción -los más- no aporta un criterio. Por lo que se 
refiere a los más, debernos establecer, cada vez, cuántos "muchos" forman 
el pueblo, cuál es el mayor número que vale por todos. Y en esta medida, 
ninguna democracia jamás podría funcionar. 

Se puede afirmar que la tercera interpretación da sustancia a las dos 
primeras. Si los todos literales son muchos y si los más son una aproxi­
mación muy indefinida e indefinible, ¿por qué no ajustar pueblo al 
"pueblo hambriento", a las clases inferiores y, en la versión marxista, al 
proletariado? La objeción es doble. En principio considerar sólo al prole­
tariado como pueblo "excluye" de él al que no es proletariado. Ahora, es 
verdad que también el pueblo, entendido como concepto de ciudadanos, 
excluye (los "todos", se ha visto, no son nunca todos, ciertamente); pero "ex­
cluye" pro tempore o por razones específicas y fundadas. En cambio aquí 
la exclusión es ontológica e inmutable, lo cual la hace inaceptable. La 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Pueblo y poder 15 

segunda objeción está en los hechos. Amén de la dificultad práctica de 
establecer quién es o no pobre, trabajador o no, o proletario o no, es un 
hecho que las sociedades contemporáneas avanzadas no tienen ya -a 
nivel socio- económico- una configuración piramidal. La estructura de 
la sociedad industrial y posindustrial es, si acaso, hexagonal, con una 
gruesa panza a la mitad de su altura, lo que quiere decir que aquí los pobres 
y/o los proletarios son "los menos", en tanto que "los más", el mayor 
número, se da por los llamados cuellos blancos y por las clases medias o 
intermedias. Lo que relega a la antigüedad la interpretación que podría­
mos decir populista o marxista sobre el pueblo. 

La cuarta acepción -el pueblo como totalidad indivisible- es menos 
aceptable todavía, en razón de la teoría de la democracia de la tercera. 
pero se debe precisar que el populus medieval no es el Volk de los 
románticos. Tanto uno como otro pueden ser inscritos en las concepciones 
de la sociedad denominadas "orgánicas". Pero el organicismo medieval 
(que llega hasta la Revolución Francesa y a la primera revolución indus­
trial) era corporativo y ponía al individuo en nichos estáticos pero a la vez 
protectores. En cambio, el organicismo romántico es en verdad totalizador 
y disolvente: resuelve al individuo en el "espíritu del pueblo", en el 
Volksgeist o en la Volkseele, ciertamente lo disuelve en el fluir impersonal 
de la historia. Entonces, la "fusión orgánica" que lleva a concebir al pueblo 
como una totalidad indivisible es de acuñación romántica; y es en esta 
versión que la noción de pueblo ha legitimado al totalitarismo del siglo 
xx. 1 En nombre de la totalidad y bajo la cubierta de la fórmula "todos 
como uno solo", todos pueden ser aplastados y oprimidos, uno a la vez. 

En las dos últimas acepciones, el pueblo es transformado en una unidad 
operativa calificada por sus reglas de decisión. El pueblo subespecie de 
principio mayoritario absoluto (ilimitado) decide según el criterio de que 
los más prevalecen sobre los menos, respecto de los menos. En ambos 
casos, el pueblo es contabilizado con precisión. Pero los dos casos son 
muy diferentes. Y así como éstas son las nociones actuantes de pueblo, 
las que componen efectivamente demos y kratos, es necesario entenderlas 
bien y examinarlas a fondo. 

1 La voluntad general de Rousseau. como veremos más adelante. IX.3, es posmedieval 
pero prerromántica. es decir. el pueblo de Rousseau es intermedio y conforma un caso en sí. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



16 Giovanní Sanorí 

2. Mayoría y respeto de las minorías 

Subrayo que la cuestión es aquí de criterio decisional, no de criterio 
electoral. Elegir es una cosa, decidir otra; y el ámbito de decisión es 
inconmensurablemente más extenso que el de elección. Entonces el 
pueblo que decide en términos de principio mayoritario absoluto es, las 
más de las veces, un cuerpo que representa al pueblo y que refleja, en gran 
parte, a la mayoría que lo elige. Al final de este trayecto queda como cierto 
que el pueblo contabilizado por el principio mayoritario absoluto se divide 
en una mayoría que toma todo y una minoría que pierde todo, lo cual 
permite a la mayoría, si así se quiere, reducir a la minoría (o minorías) a 
la impotencia, lo cual no puede ser permitido. 

El punto es finamente acogido por Kelsen (1966, p. 12), quien observa: 
"También aquel que vota con la mayoría no está ya sometido únicamente 
a su voluntad. Ello lo advierte cuando cambia de opinión"; en efecto, "para 
que el individuo sea libre nuevamente sería necesario encontrar una 
mayoría a favor de su nueva opinión". Y agregó: si las minorías no son 
tuteladas se cae la hipótesis de encontrar una mayoría a favor de la nueva 
opinión, porque quien pasa de la opinión en mayoría a la de minoría caería 
instantáneamente en el número de aquellos que no tienen derecho de hacer 
valer su propia opinión. 

Seré, todavía, más drástico: sin respeto por la libertad de la minoría no 
es solamente que la primera prueba electoral divida de una vez por todas 
aquel que es libre (es decir, sometido a la propia voluntad) de quien ya no 
lo será más; habría que agregar también que la libertad de quien votó en 
aquella ocasión por la opinión de la mayoría acaba en aquel momento, 
pues no le está permitido, en la práctica, cambiar de opinión. Razón por 
la cual aquella primera elección será, en efecto, la única elección verda­
dera; todas las subsecuentes estarán destinadas a repetir el éxito de aquella 
inicial y serán solamente votaciones que confirmarán la manifestación de 
la voluntad de la mayoría expresada en el momento en que la primera 
democracia votó. 

Esta es una reducción al absurdo; pero es tal porque nuestras democracias 
permiten el disenso, porque al confiar el gobierno a la mayoría tutelan el 

~,derecho de hacerle la oposición. Si podemos rebatir a Rousseau cuando dice 
que el ciudadano es libre no sólo en el momento en que vota sino siempre, 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Pueblo y poder 17 

es porque él puede, en cualquier momento, pasar de la opinión de los más a 
la opinión de los menos. Es en este poder de cambiar de opinión en el que • 
radica el ejercicio de mi libertad, el ejercicio continuo, durable de ésta. Fue 
a sabiendas que Lord Acton (1955, p. 56) pudo escribir: "La prueba más 
segura para juzgar si un país es verdaderamente libre, es el quantum de 
seguridad de la que gozan las minorías." Igualmente a sabiendas, Ferrero 
(1947, p. 217) afirmaba que "en las democracias la oposición es un órgano 
de la soberanía popular tan vital como el gobierno. Cancelar la oposición 
significa cancelar la soberanía del pueblo". 

El meollo del argumento es, entonces, que el principio mayoritario 
absoluto activa un mecanismo que inmediatamente se entrampa. De 
acuerdo con dicho principio, el pueblo puede ser inmovilizado al llegar 
al límite, un 51 por ciento que cancela el 49 por ciento, y ser prisionero 
de su primera opción. De ello deriva que la democracia no es simplemente 
majority rule y que la teoría de la democracia debe forzosamente encajar 
-aunque les disguste a los impacientes- en el principio mayoritario 
moderado: la mayoría tiene el derecho de hacer prevalecer los límites, es ~ 

decir, respetando los derechos y la libertad de las minorías. Sí, pero ¿cómo 
se puede, en concreto, limitar el poder de quien tiene todo el derecho para 
ejercerlo? 

Estamos capacitados para responder esta pregunta, pero no en el 
ámbito de la democracia etimológica. Quiero decir que aquel pueblo está 
legitimado para mandar conforme a la regla mayoritaria, en tanto ejerce 
su poder "dentro de los límites determinados" en cuanto entran en juego 
elementos del todo extraños a la voluntad popular. 

3. La sociedad de masas 

Es tiempo de dar una ojeada, también, al pueblo en concreto a la luz de 
sus sucesivas encarnaciones históricas. Quien se atraganta con la palabra 
"pueblo" es raro que explique de qué se trata. Burdeau observaba (1952, 
vol. N, p. 112) que mirar al pueblo sin verlo es incurrir en algo sacrílego, 
"porque en el Panteón de los valores políticos el pueblo se espantaría con 
el misterio inseparable de su potencia". Es un sacrilegio al que se debe 
arriesgar. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



18 Giovanni Sartori 

Cuando los griegos acuñaron demokratía -la palabra aparece por 
primera vez con Herodoto- el demos en cuestión estaba constituido 
por ciudadanos de la polis, de la pequeña ciudad que en verdad era una 
comunidad, una Gemeinschaft.2 Pero el hecho es que aquel pueblo que ha 
actuado sobre la escena histórica en la polis, en los comunes, e incluso 
-como Tercero y luego Cuarto Estado- al tiempo de la revolución de 
1789, ya no existe. El pueblo toma cuerpo y consistencia en el ámbito 
de la ciudad-comunidad o en el contexto de la rígida y minuciosa atribu­
ción de las facultades y de los privilegios del antiguo régimen. Pero de 
todo esto, no queda nada. Con el derrumbe de las estructuras corporativas 
y del orden de las clases, y una vez repudiado el principio tomista de la 
existencia conforme al propio Estado, "pueblo" designa, cada vez más, 
una agregado amorfo opuesto al todo orgánico que los románticos apenas 
habían divinizado. 

Una nueva realidad exige un nombre nuevo. De hecho, desde hace 
tiempo se habla de "masas"3 y después de hombre-masa y de sociedad de 
masa.4 Entonces, ¿debemos decir "pueblo-masa"? Así como estas nocio­
nes han sido criticadas y despedazadas en todos los sentidos, antes de 
escoger la denominación describamos la cosa. La pregunta es: ¿cuáles son 
los nuevos elementos que transforman y caracterizan el modo de ser de 
las sociedades contemporáneas? 

Una primera transformación es de escala, de proporción de grandeza. 
Los atenienses que se reunían en la plaza eran menos de cinco mil y con 
frecuencia casi sólo la mitad. Nos quedamos ahí, es decir, en el mismo 
orden de grandeza, en los comunes medievales y hasta en la "pequeña 

2 Toennies (1887) fue quien primero marcó la contraposición entre Gemeinschaft, 
comunidad, y Gesellschaft, la sociedad entendida como una red impersonal de relaciones 
contractuales. Aquí se debe entender comunidad en el sentido indicado por Toennies. 

3 El término entró por primera vez en el uso político en Francia, en los años que corren 
entre la revolución del30 y aquella del48, para indicar la parte del pueblo que queda ausente 
y extraña el orden político. También Marx, en los escritos juveniles y hasta 1848, hablaba 
de masas: pero sucesivamente las transforma en proletariado, atribuyendo a las masas unidad 
y conciencia de clase. 

4 El hombre-masa se pone en evidencia con Rebelión de las Masas, de Ortega y Gasset 
( 1930). El hombre-masa de Ortega no denota las clases inferiores; es un "tipo humano" que 
vive una "vida vulgar" y que se parece al "niño viciado". La construcción caracterizadora 
de Ortega se desarrolla en lo cultural y moral y pertenece a la teoría ético-política de la 
sociedad de masas que aquí no puedo profundizar. Para una interpretación correcta y una 
revaluación de Ortega, véase Pellicani (1978). 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Pueblo y poder 19 

ciudad" que podía ser, en la versión dada por Rousseau, una democracia. 
Desde entonces, casi de golpe, hemos crecido diez mil y aun cien mil veces 
y vivimos no ya en la ciudad pequeña sino en la megalópolis, en la ciudad 
inconmensurable. Y decía Riesman (1956), en la ciudad inconmensurable ~ 
vive la multitud solitaria. Vivimos amontonados los unos sobre los otros, 
en soledad y en la despersonalización. 

Un segundo elemento es la aceleración del cambio. El mundo contem­
poráneo corre a una velocidad histórica tan vertiginosa que en el breve 
curso de una vida trabajosamente reconocemos, en la vejez, el mundo que 
hemos conocido de jóvenes; y en una realidad tan cambiante, el hombre 
no tiene ni el tiempo ni el modo de encontrar una sistematización. Si hoy , 
se invoca con tanta insistencia la integración social, si el hombre contem­
poráneo se revela tan ansioso de agruparse y de "pertenecer", es porque 
también nuestra sociedad está profundamente desintegrada, pues el hom­
bre que pierde los vínculos naturales que lo conectan se siente extraño y 
"sin raíces". Aun cuando este cambio sea para mejorar, el desarraigo 
permanece. Y permanece, también, porque la aceleración histórica es 
acompañada por una inédita movilidad geográfica. En la sociedad de los 
servicios y del trabajo especializados, somos menos los que morimos en 
el lugar donde hemos nacido. La modernización es asimismo desplaza­
miento continuo de casa en casa, de ciudad en ciudad; desplazamiento que 
significa pérdida de amigos, pérdida de vecinos y de la familiaridad del 
vecindario. 

Nótese que la pérdida de las raíces es también, con frecuencia, libera­
ción de cadenas. No debemos idealizar más de lo debido el buen tiempo 
ya pasado. Tan bueno no era. Lo que no quita que el término pueblo 
designe hoy una entidad atomizada, desconectada y fluctuante; una socie­
dad sin nombre que ha perdido el ubi consistam, el apoyo de los grupos 
primarios. Y si la noción de pueblo-¡nasa así se entiende, no está equivo­
cado decirlo así. Mientras que nos quedemos en la teoría sociológica de 
la sociedad de masas, los diagnósticos son muy convergentes. En cambio, 
es más controvertida la teoría política de la sociedad de masas. En nuestro 
tiempo las masas "entran en la política".¿ Cómo?¿ Cómo es que este modo 
de ser, o de mal-ser, de la sociedad se refleja en la manera de actuar de la 
ciudad política? En la versión resumida de Kornhauser ( 1959) la sociedad • 
de masas es una sociedad expuesta fácilmente a la movilización y a la 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



' 

20 Giovanni Sartori 

manipulación. El hombre-masa está aislado, vulnerable y, por lo tanto, 
disponible: su comportamiento oscila entre los dos extremos de un acti­
vismo intenso o de la apatía. De ello deriva que "el tipo psicológico que 
caracteriza a la sociedad de masas aporta un escaso sostén a las institu­
ciones de la democracia liberal" (p. 112). 

No importa que yo entre en este debate. El punto que deseo afirmar es 
que la democracia etimológica que se refiere al demos de los griegos, hoy 
llega a ser un edificio construido sobre un protagonista que no existe. 
¿Democracia o masacrada? Con toda la probabilidad continuaremos 
diciendo democracia. Muy bien, pero bajo la condición de que el pueblo 
"real" no sean un protegido falso por excomulgar y erigido en misterio.5 

4. Poder del pueblo sobre el pueblo 

Hasta ahora se ha examinado al pueblo. No es, como se ha visto, una 
noción simple. Sin embargo, las verdaderas dificultades -insuperables 
para la democracia etimológica- comienzan cuando se llega a juntar el 
concepto de pueblo con el de poder.6 El problema del poder no implica 
tanto la titularidad cuanto el ejercicio: en concreto, el poder es de quien 
lo ejerce, de quien está donde se encuentran las palancas del poder.¿ Cómo 
es que el pueblo --entendido de cualquier manera- puede ser un deten­
tador efectivo de aquel poder del que es declarado titular? 

Que la titularidad del poder no resuelve mínimamente el problema de 
una potestad popular, se demuestra rápido. El principio de la soberanía 
popular ya está en el medioevo. El príncipe tenía el derecho de dictar la 
ley (así, U! piano en el Digesto, I, 4, 1: quod principi placuit, le gis habet 
vigorem ), pues tal potestad le era conferida por el pueblo. ¿Conferida con 
base en cuál título? La interpretación prevaleciente -que primero sostie­
ne el Imperio en su lucha contra la Iglesia y que después avaló el 

5 El "misterio" del pueblo será examinado más adelante, en el capítulo V, en el sentido 
de qué cosa contiene y de cómo se fonna la opinión pública. 

6 A un nivel micro poder es una relación (asimétrica) entre dos sujetos, de manera tal 
que Caio provoca el comportamiento de Tizio (tiene el poder sobre Tizio ), en el sentido de que 
Tizio no haría por propia convicción, o por sí, lo que hace. Pero provoca aquí, a nivel de 
teoría macro, "poder" se debe entender, más genérica y abstractamente, como la capacidad 
de ejercer coercitividad, como fuerza prevaleciente. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Pueblo y poder 21 

absolutismo monárquico- era que entre el pueblo y el príncipe había 
sucedido una original translatio imperii, es decir, una transferencia no 
revocable (y no, en cambio, una simple concessio revocable). Así, el 
principio omnis potestas a populo, que todo el poder deriva del pueblo, 
deja al pueblo sin siquiera un gramo de potestas. 

Es cierto que la doctrina medieval construye, poco a poco. un puente 
entre la titularidad y el ejercicio mediante la fictio de la representación. 
Pero se trataba verdaderamente de una "ficción", porque la doctrina 
medieval no atendía el hecho de que el representante tuviese pocos o 
ningún elector: era una praesumptio juris et de jure, sin posibilidad de 
prueba en contra. Y está claro que una representación presuntiva dura el 
tiempo que puede. 

Se comprende entonces la hostilidad irreductible alimentada por Rous­
seau contra la representación y porque él voltea de cabeza la fórmula, 
sustituyendo la representación no elegida por el principio de la elección 
sin representación. La democracia rousseauniana elige a sus magistrados, 
pero no les atribuye una consagración representativa y el pueblo no se 
despoja del ejercicio (El contrato social, III, 15). La solución de Rousseau 
no la resuelve y él mismo la declaraba realizable sólo en pequeña escala, 
para repúblicas muy pequeñas. Pero es cierto que quien transmite su 
propio poder, también lo puede perder. 7 Y la experiencia del siglo XX ha .­
confirmado, en demasía, que así como una representación sin electores es 
dudosa, aun la elección -si no se lleva a cabo con garantías y en 
determinadas condiciones de libertad- se resuelve en una pura y simple 
renuncia periódica al ejercicio del poder propio. Si la "presunta" repre­
sentación es una mistificación, la elección "sin opción" es un fraude. 

Como se puede ver, la definición literal de "democracia" resuelve los 
problemas ignorándolos. Los sistemas democráticos modernos se apoyan 
sobre reglas mayoritarias (el mandato es de quien obtiene más votos y el 
mando es ejercido por quien detenta más curules en el parlamento), sobre 
mecanismos electivos y sobre la transmisión representativa del poder. Eso -
quiere decir que el pueblo que cuenta es, sobre todo, aquella porción que 

7 Considérant (1850, pp. 13-15) escribía con perfecta ortodoxia rousseauniana: "Si el 
pueblo delega su voluntad, abdica. El pueblo ya no se gobierna por sí, deviene gobernado. 
Pueblo, ¡delega tu soberanía! Ello hará que a tu soberania le toque la suerte contraria a la de 
Saturno: tu soberania será devorada por la delegada, tu hija." 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



22 Giovanni Sartori 

entra en las específicas mayorías electorales victoriosas; éstas cuentan en 
, la acepción parcial del concepto sobre el poder; y que cada vez más, una 

serie de mecanismos de conversión separan el gobernar de los gobernados. 
Nadie sabe cómo construir de otra manera un mecanismo democrático 
que funcione. Pero con esto el planteamiento se sale del ámbito del "poder 
popular", en el sentido de que de la democracia etimológica estamos 
pasando a considerar la democracia como problema de técnica constitu­
cional. Para realizar la democracia se desunen la titularidad y el ejercicio 
del poder; todos los métodos instrumentales, de procedimiento y legales 
que la hacen posible, no están indicados ni se incluyen en lo que la palabra 
significa. 

Poder del pueblo, conviene subrayar, es sólo una expresión elíptica. 
En estos términos el procedimiento político queda suspendido en la mitad 
del espacio: el poder se ejerce sobre un destinatario, el gobierno supone 

, que hay gobernados. Poder popular ¿sobre quién? La fórmula se debe 
desarrollar por extensión de la siguiente manera: democracia es poder del 
pueblo sobre el pueblo, gobierno del pueblo sobre sí mismo. Pero en tal 
caso, el problema asume una representación totalmente diferente: lo que 
cuenta, al final, más que la "ida" es el "regreso" del poder. Si este trayecto 
no es vigilado, si en el proceso de transmisión del poder los controlados 
se substraen del poder de los controladores, el gobierno sobre el pueblo 
corre el riesgo de no tener ninguna relación con el gobierno del pueblo. 

' Al cuestionamiento crucial de cómo impedir que la titularidad demo-
crática del poder llegue a ser el biombo y la legitimación de un ejercicio 
autocrático del poder, la democracia literal no sabe responder. El punto 
débil de todo el edificio está en las correas de transmisión del poder; el 
enfoque etimológico no se percibe. La elección y la representación son el 
equipo instrumental sin el cual la democracia no se realiza; pero, al mismo 
tiempo, son el talón de Aquiles: las elecciones no son necesariamente 
libres y por ello la representación no es necesariamente genuina. ¿Cómo 
remediarlo? ¿Cómo cuidarse de tales eventualidades? La respuesta no es 
que la soberanía popular proviene de sí misma. 

' La verdad es que una teoría encerrada en el concepto de poder popular 
sirve egregiamente para combatir al poder autocrático. Pero una vez 
vencido el adversario, la solución no es simplemente la de quitar todo el 
poder al autócrata -a quien lo detenta solo- sino pasárselo a la contra-

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Pueblo y poder 23 

parte, al pueblo. En este vuelco lo que gira es la titularidad, y no 
necesariamente el ejercicio. En rigor, si el poder debe ser verdaderamente 
del pueblo, cualquier ubicación del poder que no esté en el pueblo es 
inadmisible. Una democracia entendida a la letra, sólo puede ser una 
sociedad sin Estado y, se entiende, sin sustitutos o equivalentes del Estado. 
El poder es del pueblo en cuanto es el pueblo el que propiamente lo ejerce 
y, en consecuencia, lo es mientras no sea ejercido por otros o en otro locus 
imperii. 

Pero de esta manera el arribo de la democracia puede no ocurrir jamás. 
Dadas las actuales dimensiones de una politeía, el pueblo es cada vez más · 
un detentador que para todos los efectos prácticos --es decir, para el 
efecto del propio ejercicio del poder de gobernar- no existe. Y sin 
embargo, las democracias modernas existen, no son democracias a futuro 
y merecen la denominación de "democracias". Pero existen porque se ha 
entendido que el problema de dotarlas de existencia comienza, exacta· 
mente, en donde el planteamiento etimológico se agota. 

5. La democracia como legitimidad 

Era necesario dejar en claro que cuando se considera a una democracia 
en cuanto a la definición etimológica del concepto, la insuficiencia es de 
la definición y no de la realidad. Al afirmar lo anterior no se quiere decir 
que el significado literal no tenga importancia, pues si bien no puede 
agotar el discurso sobre la democracia, es cierto que lo abre y lo introduce. 
Al afirmar que "el poder es del pueblo" se establece una concepción sobre 
las fuentes y sobre la legitimidad del poder. Para este efecto, democracia • 
quiere decir que el poder es legítimo sólo cuando su investidura viene de 
abajo, sólo si emana de la voluntad popular, lo cual significa, en concreto, 
si es y en cuanto libremente consentido. 

Como teoría sobre las fuentes y sobre la titularidad legitimadora del 
poder, la palabra "democracia" indica cuál es el sentido y la esencia de lo 
que pretendemos y esperamos de los ordenamientos democráticos. Deci· • 
mos democracia para aludir, a grandes rasgos, a una sociedad libre, no 
oprimida por un poder político discrecional e incontrolable ni dominada 
por una oligarquía cerrada y restringida, en la cual los gobernantes 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



24 Giovanni Sartori 

"respondan" a los gobernados. Hay democracia cuando existe una socie­
dad abierta en la que la relación entre gobernantes y gobernados es 
entendida en el sentido de que el Estado está al servicio de los ciudadanos 
y no los ciudadanos al servicio del Estado, en la cual el gobierno existe 
para el pueblo y no viceversa. 

En el discurso pronunciado en Gettysburg en 1863, Lincoln caracterizó 
la democracia con un aforismo que pareció expresar, mejor que cualquier 
otro, el espíritu del gobierno democrático: government of the people, by 
the people, for the people. 

Es sintomático que este aforismo no se deje nunca aprehender (con 
precisión). En castellano la fórmula de Lincoln se puede transcribir así: 
gobierno del pueblo, por el pueblo, para el pueblo. ¿Queda claro? A 
primera vista sí, pero sólo a primera vista. 

Mientras que del pueblo puede significar que el pueblo se gobierna a 
sí mismo, pero también significa al contrario, que el pueblo es objeto de 
gobierno y, por lo tanto, gobierno sobre el pueblo, encima del pueblo. 
Pasando a by the people, la expresión es ciertamente oscura: ¿del pueblo 
en qué sentido? ¿En el sentido de mediante el pueblo? ¿En el sentido de 
parte del pueblo? ¿O bien en el sentido de con el pueblo? En fin ¿para el 
pueblo? Aquí es claro que se entiende en el interés del pueblo, en su 
beneficio. Pero, ¿quién declara que gobierna en perjuicio del pueblo? La 
expresión es clara, pero no de "democracia" y el tirano es el primero en 
aprovecharse. La verdad es que el aforismo de Lincoln significa demo­
cracia porque lo dejó Lincoln.8 Pero pongámoslo, hipotéticamente, en 
boca de Stalin. ¿Hipótesis absurda? No, Stalin no hubiera tenido dificultad 
en firmarlo, entendiendo al gobierno del pueblo en el sentido de que el 
proletariado era el objeto de su gobierno, y que él gobernaba mediante el 
pueblo en el interés del proletariado, para el pueblo. En consecuencia, la 
fórmula de Lincoln se recomienda por su ímpetu estilista, por su mensaje 
práctico. Pero, decía, el aforismo nunca se deja aprehender con precisión, 
no concluye. 

También hay quien "concluye" con la fórmula: el pueblo tiene siempre 
la razón. ¿Mejor así? No, es necesario entenderse. Si se exagera la fórmula 

8 Conviene hacer notar que en el criterio de Gettysburg, Lincoln no afmnaba definir la 
democracia. Su definición explícita, en el discurso ante el Congreso en abril de 1861, sonaba 
así: "gobierno del pueblo por parte del mismo pueblo". En suma, autogobierne. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Pueblo y poder 25 

se lee como vox populi, vox Dei, entonces es un juego para quien se burla 
rebatiendo vox populi, vox diaboli. Pero el punto aquí es el de "fundar" la 
democracia. Y un fundamento de legitimidad no le atri- buye verdad: 

le atribuye un derecho. El pueblo no siempre tiene la razón en el sentido • 
de que nunca se equivoca sino en el sentido de que tiene el derecho de 
equivocarse y que el derecho de equivocación compete a quien se equi­
voca de por sí, en su propio daño. Y así está bien9 

9 El tema de la legitimidad se retomará más adelante, VII.4 y VII.5, en orden a la antítesis 
entre democracia y autocracia. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 




