
Capítulo III 

LA CUESTIÓN DEL REALISMO 

La política debería ser realista; la política debería ser 
idealista: dos principios que son verdaderos cuando se 

complementan, falsos cuando están separados. 

BLUNTSCHLI 

1. Maquiavelo y la política pura 

Una vez que se ha establecido el significado de la palabra "democracia", 
importa verificar cuál es la verdad "efectiva" de ello. Quien verifica los 
hechos es el "realista": observador que mira lo real y se desinteresa de lo 
ideal. Hasta aquí no hay nada de malo, es lo mejor. Cuando Maquiavelo 
atendía la verdad efectiva (y su expresión) descubría entonces la política. 
Pero aquí comienza una secuela de nociones que parecen derivarse una 
de otra y que transforman radicalmente el discurso. Decía que se empieza 
con el realismo; de este realismo se extrae la política realista; y luego, 
todavía, la política realista se convierte en la noción de política pura. A 
pesar de las apariencias, sostendré que son cosas muy diferentes una de 
otra y que de la primera no es lícito extraer la tercera. 

Comenzamos por Maquiavelo y la antigua disputa sobre lo que él dijo 
y sobre lo que sus intérpretes le atribuyen. Maquiavelo funda la autonomía 
de la política precisamente porque el secretario florentino es el primero 
que describe a la edad moderna. Estar atentos a la verdad de los efectos 
es recurrir a la observación directa y registrar, sin disimular, que la política 
no obedece a la moral. Sin embargo, al interpretar a Maquiavelo o, mejor 
dicho, al hacerlo contemporáneo para nosotros, es necesario tener presen­
te que él observaba la formación de los principados del Renacimiento, 
vale decir, de un microcosmos político no comparable con el nuestro, 

27 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



28 Giovanni Sartori 

entre otras razones porque en aquel tiempo la política coincidía con el 
príncipe. 

Hagamos una distinción que, al amparo de leves modificaciones gra­
maticales, avizora una diferencia importante de concepto: la distinción 
entre el político y la política, entre el sustantivo y la sustantivación. El 
político es una persona y se puede hacer toda una tipología, por una parte 
se pone al político "realista" y por la otra al político "idealista". Con esto 
se quiere decir que hay hombres políticos sin prejuicios, sin principios, 
que sólo buscan satisfacer sus intereses en términos de poder, y otros 
políticos que, en cambio, tienen la mirada fija en el idealismo que 
persiguen. La política, en cambio, es un proceso, incluso a largo plazo, el 
cual involucra a muchísimas personas y que, al menos en nuestros días, 
exige adhesión y participación. 

Entonces, si la aportación de Maquiavelo es que la política es una cosa 
y la moral otra, de esta premisa sólo puede concluirse que la política es 
"amoral"; y de ello a sostener que exista una política pura hay un mar de 
diferencia. Una vez establecido que cosa no es la política, nos queda por 
establecer qué cosa es. Y la confusión nace cuando el "político puro" --el 
príncipe maquiaveliano- es asimilado a una "política pura". No: la exis­
tencia del primero no basta para demostrar que existe la segunda. 

¿Qué se entiende por política pura? ¿Sólo la política realista? ¿O 
también la Machtpolitik, la política de la fuerza? El hecho de que las tres 
nociones hayan llegado a ser intercambiables no quita que política realista 
y política de fuerza sean subespecies diferentes y que ninguna de las dos 
sea política pura. En efecto, si está preparado el político realista, se cuida 
de caer en el error de subestimar a todos los elementos "impuros" (desde 
su punto de vista) que producen el éxito de su política; porque el verdadero 
político sabe que sus ideas son fuerza y que también los ideales son armas 
y que, como decía Maquiavelo, también los padrenuestros sirven para 
apuntalar a los Estados: lo mismo es verdad para la política de fuerza. 
Machtpolitik no es sólo una cruda política de fuerza; es también una 
política alimentada por un ethos. De hecho, la Machtpolitik nace sobre el 
camino de la Sittlichkeit, de la "suprema moralidad" hegeliana y que 
siempre, de diferente manera, abreva a ideales nacionalistas, de raza, 
imperialistas, de clase o también de renacimiento. No es que las políticas 
de fuerza prescindan de valores; la diferencia está en los valores que 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La cuestión del realismo 29 

profesan. Pero si es así, ¿qué cosa queda de la política pura o realista? Si 
su contenido no es la Machtpolitik, entonces ¿cuál es? Para mí no lo hay. 
El político puro existe o, mejor dicho, existía mientras la política se 
resumía toda en el poder del príncipe. Pero desde que el político y la 
política se separan, desde entonces el político puro no produce una política 
pura. 

Regresemos entonces al "realismo", al primer anillo de la cadena. ¿De 
qué se trata? ¿Cómo lo debemos entender? El realismo político no es una 
posición política, en la misma medida en la que lo son la política liberal, 
la política democrática, la política socialista, etcétera. El realismo político, 
en rigor, es únicamente un ingrediente de cualquier posición política, 
porque es su presupuesto informativo: cualquier propuesta descriptiva (si 
es exacta) de hecho es una proposición realista. 

Por lo demás, queda el hecho de que hasta hoy, y desde hace mucho 
tiempo, realistas y demócratas se hacen la guerra, formados en dos riberas: 
los primeros reclamando el idealismo democrático y los segundos decla­
rando antidemocráticas las tesis de la llamada escuela realista. Con el fin 
de establecer el punto que me interesa, es necesario desenredar esta 
madeja. 

2. Realismo y valores: Croce, Mosca, Pareto y Michels 

El caso de Benedetto Croce es el que mejor se presta para ilustrar cómo 
la "querella" entre realistas y demócratas está mal planteada e incluso con 
graves consecuencias. Si la Italia liberal se rindió casi sin combatir al 
fascismo fue, precisamente, también gracias a una división entre realistas 
y demócratas, quienes al dividirse quedaron tan mal que después, dema­
siado tarde, se rencontraron unidos (al añorar la libertad perdida). 

Croce fue siempre gran admirador de Maquiavelo y sostenedor de la 
Realpolitik personificada por Bismarck, lo cual lo indujo a una despiadada 
polémica contra la "retórica" y la "hipocresía" democrática, a batirse en 
las trincheras contra las "seducciones Alcinesche" de la diosa Justicia y 
Humanidad (Croce, 1917, p. XIV). Y porque en la ribera democrática 
había, ciertamente, retórica e hipocresía, no se puede decir que el acusador 
estaba equivocado. Sin embargo, de esta manera terminó; de tal modo que 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



30 Giovanni Sartori 

al final de la Primera Guerra Mundial casi nadie creía ya en la democracia 
de la Italia giolittiana: ni aquellos que habían escuchado la predicación 
socialista ni ciertamente a quienes veía el Estado unitario con antiguos 
rencores católicos ni los parlanchines y ni siquiera -ver precisamente a 
Croce-los herederos de la tradición del resurgimiento. Croce confesará, 
más tarde, que "ni lejanamente se me hubiera ocurrido pensar que Italia 
se dejara quitar de las manos la libertad que le había costado tantos 
esfuerzos y que su generación la consideraba conquistada para siempre" 
(1951, p. 1172). Lo que significa que el Croce del periodo 1896-1924 se 
encontró en la situación de blandir el realismo político no dentro de la 
liberal-democracia -lo que es admisible, pues el sucesivo Croce liberal 
no sintió ninguna necesidad de denegarlo- sino contra la democracia. 

Entonces ¿cuál es la relación correcta entre realismo y nuestras opcio­
nes de valor por el liberalismo, la democracia, el socialismo u otro? Ya 
dije que ninguna ciudad política puede ser entendida exclusivamente en 
términos prescriptivos o "idealistas" ni únicamente en términos de veri­
ficación o "realistas". Por lo tanto, si el realismo (entendido correctamen­
te) considera los presupuestos de hecho de cualquier ordenamiento ético­
político, de ello se deriva que el realismo se detiene exactamente en donde 
el liberalismo, la democracia y el socialismo comienzan; y esto porque 
esos regímenes resultan del injerto del ideal sobre lo real, del deber ser 
sobre el ser. El punto puede parecer obvio, mas se escapa a muchos, aun 
a Croce. ¿Cómo se explica? Se explica porque para Croce -y en general 
para la filosofía idealista- ser y deber ser están para dialectizar y, por lo 
tanto, para emparejar. Y en la penumbra dialéctica Croce distinguió mal, 
y luego unificó mal, ser y deber ser; y esto termina por ser el punto débil 
de toda su filosofía política. 

En la primera fase de su pensamiento, hasta 1924, la política como 
"realmente es" le pareció agotar la problemática ético-política. Por tanto, 
en vez de hacer del reclamo realista el mecanismo necesario de un 
ordenamiento liberal-democrático, hizo una antítesis que lo negaba. Más 
adelante Croce vio, en la segunda fase de su pensamiento, la liberal, que 
todo se apoya sobre una libertad entendida como "ideal moral". Sólo que 
la falsa premisa original le impidió llegar a buen fin. 

En efecto, en el liberalismo crociano, la línea "realista" y la "ética" se 
sobreponen pero no se funden. Su liberalismo está formulado total y 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La cuestión del realismo 31 

únicamente en términos éticos; es, como decía Croce, un "liberalismo 
ético". Y este liberalismo ético no está fuerte y colmado sino, por el 
contrario, vacío y debilitado por un realismo político que le es extraño. 

¿Se puede decir que Croce está equivocado cuando sostiene todo el 
tiempo que la política es utilidad y fuerza? Tal vez no, en términos de 
comprobación. Pero sí al pretender que ésta sea la política liberal. Pues 
una política se puede calificar como liberal en cuanto a que el "hecho" de 
la fuerza sea moderado por el deber de confinar la política de fuerza al 
grado de ultima ratio. Por otro lado, se puede estar de acuerdo con Croce 
cuando define al liberalismo como un "ideal moral". Pero el error empieza 
cuando Croce pretende que un liberalismo definido prescriptivamente 
agota el concepto de liberalismo, es decir, cuando su Libertad (con 
mayúscula) rechaza la contaminación de las técnicas y los instrumentos 
de la libertad liberal. Cuando rechaza, en sustancia, al constitucionalismo 
(ver más adelante, específicamente, cap. IX). 

Pasemos de Croce a los otros maquiavelianos: Mosca, Pareto y Mi­
chels, autores sobre quienes luego regresaré. Aquí sólo son de utilidad 
para mostrar que la enemistad entre realistas y democráticos es equivoca­
da o, cuando menos, innecesaria. Mosca, Pareto y Michels son declarados 
autores antidemocráticos. Lo fueron, especialmente los dos últimos, pues 
la parábola de Mosca fue similar a la Croce. Pero, ¿lo fueron por ser 
realistas? Es lícito dudarlo. Y es cierto también que es del todo ilógico 
sostener que no se cree en la democracia porque la verdad efectiva la 
desmiente. No, si no se cree en la democracia es porque creemos en • 
valores diferentes. Por el contrario, también es ilógico rechazar una 
verificación descriptiva, porque parece chocar contra la fe democrática; 
como que una democracia no debe tener en cuenta las condiciones de 
hecho en las que se aplicará. Si es verdad que toda propuesta descriptiva 
es una propuesta "realista", para cuestionarla es necesario declararla 
inexacta, es necesario hacer una verificación diferente. Pero no tiene 
sentido rechazarla por el motivo no confesado de que disturba el saber 
cómo va el mundo. 

La ley de hierro de las oligarquías teorizada por Michels (ver más 
adelante, VI.6) no demuestra lo que pretendía demostrar; pero se debe 
rechazar en este terreno, no porque sea declarada antidemocrática. La 
teoría de la clase política de Gaetano Mosca es, como lo sostendré más 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



32 Giovanni Sartori 

adelante (VI.5), tan difícil de verificar como de falsificar; y la crítica a 
Mosca aquí se concluye. En cuanto a Pareto, su teoría de la circulación 
de las élites no es ni democrática ni antidemocrática y debe ser juzgada 
sobre el terreno de su validez descriptiva y predictiva. 

Entonces, no hay ninguna contradicción entre una versión realista y 
una fe democrática, por la buena razón de que el realismo está, indiferen­
temente, para todas las partes nec cubat in u/la. Puede haber un realismo 
democrático, así como hay un realismo no democrático. De ello deriva 
que defender la democracia excomulgando al realismo, es defenderla mal 
y más bien dañarla. ¿Por qué regalar el realismo a los enemigos? ¿Por qué 
no adueñarnos de él bajo el tipo de realismo democrático? El realismo 

, verdadero es un puro y simple realismo cognoscitivo. Si es así, aceptar el 
hecho es también indispensable para el demócrata. 

3. Democracias realistas y democracias de razón 

Hasta aquí me he preocupado por exorcizar al fantasma de la política pura 
o de la realista, entendidas (mal entendidas) como posiciones políticas en 
sí, autosuficientes. Pero quedando claro que el realismo (bien entendido) 
es sólo un precedente cognoscitivo, falta advertir que el encuentro entre 
realismo y democracia es más fácil en el contexto de una cultura empíri­
co-pragmática que en el de una cultura de sello racionalista. Hasta los años 
sesenta, esta distinción también se hacía por áreas geográficas: se dividía 
a la democracia de tipo angloamericano de las democracias de tipo francés 
o continentales. Hoy esta demarcación se ha atenuado mucho, lo que sin 
embargo no impide que la distinción entre democracia de tipo empírico y 
democracia de tipo racionalista mantenga una validez analítica propia. 

La democracia, se dice, es un producto histórico, aunque dicho así sea 
banal pues todo lo existente es histórico. Pero el modo de producción 

, puede ser diverso. Mientras la democracia de tipo francés nace ex novo 
por una ruptura revolucionaria, la democracia angloamericana surge de 
un proceso continuo. La revolución inglesa de 1688-1689 no reivindicaba 
un nuevo comienzo sino la restauración de los "derechos primigenios" del 

_hombre inglés; es decir, retomaba los principios de la Carta Magna 
violados por las usurpaciones y por el absolutismo de las dinastías Tudor 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La cuestión del realismo 33 

y Estuardo. Poco importa que aquel pasado fuese mítico durante mucho 
tiempo; importa que la gloriosa revolución no fue una ruptura innovadora 
sino, en los propósitos, una recuperación. En cuanto a la llamada re vol u- -
ción americana, no fue una revolución sino una secesión. La Declaración 
de Independencia de 1776 reivindicaba, en lo esencial, el derecho de los 
colonos de proceder en el mismo plano de libertad de que gozaban los 
ingleses. No fue así en Francia, en donde la revolución de 1789 se afirmó 
como una ruptura dirigida a rechazar y cancelar in tato a! pasado. 

Hay, entonces, una diferencia muy grande entre el producto histórico 
"democracia angloamericana" y el producto revolucionario "democracia 
a la francesa"; y únicamente la primera es un producto histórico en el 
sentido propio de la expresión: fruto de la endogénesis histórica. De esta 
diferencia de origen se derivan y se obtienen las otras. Como subrayaba 
Bryce (1949, I, p. 91): Francia ha adoptado la democracia "no sólo porque 
el gobierno popular parecía el remedio más completo para los males 
inminentes, ... sino también en homenaje a los principios generales abs­
tractos considerados como verdades evidentes ... ". Y Tocqueville (1856, 
parte I, III, 1) había observado el contraste así: "Mientras en Inglaterra 
aquellos que escribían sobre política y aquellos que la hacían vivían juntos 
la misma vida ... , en Francia, el mundo político quedó dividido claramente 
en dos zonas no comunicantes. En una, se administraba; en la otra, se 
formulaban los principios abstractos ... Más allá de la sociedad real... se 
construía poco a poco una sociedad imaginaria, en la que todo parecía 
simple y coordinado, uniforme, equitativo y racional." 

Principios generales abstractos considerados como verdades eviden­
tes; una sociedad imaginaria en la que todo aparecía como simple, 
coordinado y racional. Bryce y Tocqueville ponen en verdad el dedo sobre • 
la "democracia de la razón" y, a partir de ella, sobre el racionalismo como 
trasfondo cultural de la democracia de tipo francés. Racionalismo al que 
se contraponen el empirismo y el pragmatismo como substrato cultural de 
la democracia de tipo angloamericano. 1 

Dejemos por d momento a un lado la democracia y detengámonos 
sobre el racionalismo y el empirismo o, mejor, sobre el contraste entre 
mentalidad racionalista y mentalidad empírico-pragmática. No digo "men-

1 El empirismo es el progenitor; el pragmatismo, un hijo. El primero es cauto y se expresa 
en el dicho "espera y verás"; el segundo es aventurado, como en el dicho "prueba y verás". 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



34 Giovanni Sartori 

talidad" al acaso; digo así porque aquí interesa la forma mentis, la for­
mación mental, el modo de percibir y concebir al mundo. 

Comienzo por observar que la mentalidad empírico-pragmática se 
desenvuelve a un nivel mucho menos abstracto que la mentalidad racio­
nalista. Dicho sin ambages, la primera tiende a lo concreto, la segunda no. 
La mentalidad empírico-pragmática se coloca en media res, en medio de 
las cosas, es decir, en proximidad a lo que se puede ver, tocar y experi­
mentar: su instinto es el de "proceder hacia atrás", de los hechos a la 
mente. Por el contrario, la mentalidad racionalista procede de la cabeza 

__hacia fuera: se espera que proyecte su racionalidad en la realidad. El 
empirista en la acción es pragmático: da un paso a la vez, orientado por 
lo que sucede, y recién después se mueve de nuevo. El racionalista da el 
salto más largo y se mueve por asalto: su instinto es el de partir desde una 
tabla rasa, de rehacer todo desde los cimientos. 

Para Hegel (esta es su aserción más célebre y fundamental) "lo racional 
es real" y, viceversa, "lo real es racional". El equilibrio hegeliano no 
resistió el asalto de sus discípulos. ¿Quién es el caballero y cuál es el 
caballo? Para la derecha hegeliana era lo racional lo que se debía someter 
a lo real: el punto de referencia es la realidad. Para la izquierda hegeliana 
(y, en ésta, para Marx) era lo real lo que se debía someter a lo racional: el 
punto de referencia es la racionalidad. Y el racionalismo se reconoce en 
esta segunda versión. Para el racionalista, si una teoría o un programa no 
se logra en la práctica, la culpa es de la práctica: en suma, lo que es verdad 
en teoría, también debe ser verdad en la práctica. 

El contraste se puede desarrollar todavía más. Para el empirista cuenta 
la aplicabilidad, para el racionalista la coherencia. El primero rehuye la 
larga cadena deductiva; el segundo, está fascinado por la construcción 
more geometrico de las catedrales lógicas. La mentalidad empírico-prag­
mática es "tentativa"; la mentalidad racionalista busca lo definitivo. La 
primera aprende probando y recibiendo de la experiencia, la segunda se 
impone y sobrepone a la experiencia. Podríamos resumir así: para el 
empirista la racionalidad es moderación; para el racionalista, debemos ser 
racionales (rigurosos y coherentes) aun a costa de ser irracionales. 

El criterio verdadero del empirismo es la adecuación del intelecto a la cosa; el criterio 
verdadero del pragmatismo es mucho más limitado y más simple: es el éxito en la acción 
(pragma), el éxito que logra, el éxito conforme a la intención. Aquí acoplo las dos nociones 
para simplificar, pero debe tenerse en mente que son diversas. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La cuestión del realismo 35 

Regresemos para ver cómo estas matrices mentales y culturales se 
reflejan sobre el modo de concebir la democracia. Las definiciones de 
repertorio de la democracia se pueden subdividir en dos grupos: defini­
ciones fundamentales, en el sentido literal que se hacen desde los cimien­
tos, desde su esencia, y definiciones instrumentales, que sólo dan los 
mecanismos y procedimientos del modus operandi de la democracia. En 
las primeras, todo gira alrededor de la palabra pueblo, en las segundas, la 
palabra pueblo ni siquiera aparece. En las primeras, la premisa es que el 
pueblo es soberano y todo lo demás su derivación. En cambio, el instru­
mentalista resalta la premisa y debuta constatando, por ejemplo, en que 
la democracia es un sistema pluripartidista (de competencia entre parti­
dos) en el que la mayoría, elegida libremente, gobierna con el respeto de 
los derechos de la minoría. 

Es evidente que esta última definición va directamente al centro 
práctico, a los mecanismos. La democracia es un sistema de partidos (en 
plural) ya que los electores se expresarían en el vacío y producirían el 
vacío --en el caos de una miríada de fragmentos- sin el marco de 
referencia y de opciones propuestas por los partidos. Los partidos canali­
zan y organizan el voto; en el bien y en el mal "sólo la ilusión o la 
hipocresía puede creer que la democracia sea posible sin partidos políti­
cos" (Kelsen, 1966, p. 25).2 En cuanto a la otra determinación, se ha visto 
ya (II.2) cómo el principio mayoritario "limitado" es condición sine qua 
non. Lo que no impide que las definiciones instrumentales de la democra­
cia (aquella dada como ejemplo u otras del mismo tenor) omitan las 
cuestiones de principio o de fondo que interesan, por así decir, al funda­
mentalista. Para este último, la democracia es una cosa y sus mecanismos 
otra; y si falta la definición primera, la definición que la fundamenta 
también falta. Así, hay dos concepciones. En una, la democracia debe ser 
desenvuelta, a partir de su esencia. En la otra, la democracia se resuelve 
en las estructuras y en las técnicas que la hacen aplicable. 

Se comprende que una teoría completa de la democracia debe contener -
tanto la teoría fundante como la teoría instrumental. Pero la mayoría de 
las veces el discurso es de tipo fundan te o, también, de tipo instrumental. 

2 Dejo la definición partidista de democracia en estas brevísimas líneas, porque me 
ocupé de ello extensamente en otro lado. Se me permitirá, por lo tanto, citar a Sartori, 1976 
y 1982. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



36 Giovanni Sartori 

Y con frecuencia el fundamentalista no llega nunca a los mecanismos, así 
como, en la otra ribera, el instrumentalista no sabe fundar. ¿Es acaso así? 
N o, yo diría que no. El fundamentalista es de matriz racionalista, mientras 
el instrumentalista es de matriz empirista. El parteaguas radica en que el 
racionalista pregunta qué es (la democracia), mientras el empirista, ins­
tintivamente, pregunta cómo funciona. 

Bien entendido, no divido en dos al mundo. Cultura racionalista y 
cultura empírico-pragmática son prevalecientes; pero prevalecencia 

• que hace diferencia. Para empezar, la constitución inglesa no conoce ni 
reconoce (en términos de valor legal) alguna entidad llamada the 
people, e! pueblo. Por el contrario, la Constitución de la República de 
Weimar declaraba que die Staatgewalt geht vom Volke aus, que el poder 
del Estado va del pueblo hacia arriba. Así, los ingleses logran plasmar 
la propia Constitución "funcionalmente", mientras que las constituciones 
a la Weimar quedaron bloqueadas por su propia premisa fundante. Una 
segunda diferencia, es que la cultura angloamericana tiende a decir 
government, gobierno, cuando nosotros decimos Estado. No es que la 
palabra Estado no haya llegado a la otra ribera. Sino que el Estado es una 
entidad abstracta, una entificación jurídica; y también, cuando el empi­
rista adopta la palabra, sigue viendo a través de la entidad impersonal, 
las personas, los gobernantes en carne y hueso que son, en concreto, 
el Estado. 

Todavía más: ¿cómo es que solamente Inglaterra y los países que le 
derivan (desde Estados Unidos hasta la India) mantienen el sistema 

d uninominal? El proporcionalismo vence por varios motivos; pero uno de 
éstos es que el proporcionalismo es racional. Si la cadena de argumentos 
parte del poder popular (como definición fundan te), y si esta premisa se 
desarrolla con rigor deductivo, entonces es difícil escapar a las siguientes 
conclusiones: a) que la representación por fuerza debe representar en 
proporción, b) que entonces la soberanía representativa debe residir 
verdaderamente en los parlamentos, y e) por lo tanto el gobierno puede, 
únicamente, ser un cuerpo ejecutivo (en los hechos y no sólo en los 
dichos). En el modo de gobernar británico se premia la eficiencia; en el 
gobernar de la Europa Continental es necesario antes un sistema repre­
sentativo bien razonado. 

La conclusión, echando las redes por tierra es que la guerra entre realistas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



La cuestión del realismo 37 

y demócratas ciertamente es una guerra entre realismo y racionalismo. En 
cambio, no hay guerra entre realismo y empirismo. Más bien, el empirismo 
y el pragmatismo llevan naturalmente a un "realismo democrático". Y sólo 
cuando desde una parte se invoca una "política según la razón" es cuando 
surge una contraparte que invoca una "política según la realidad". Pero esta 
es una querella falsa que, a su vez, genera una entidad imaginaria: la política 
pura. Imaginaria porque el realismo "cognoscitivo" --el centro auténtico 
del rea- Iismo- es el sostén de cualquier política que pretenda concretarse 
(en vez de fracasar). Y en consecuencia, insisto, es una tontería que los 
democráticos rechacen el realismo; es más inteligente usarlo. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 




