
Capítulo IV 

PERFECCIONISMO Y UTOPÍA 

Lo que ha hecho siempre del Estado un infierno en la 
tierra, es precisamente la tentativa del hombre de con­

vertirlo en su paraíso. 

HóLDERLIN 

l. La deontología mal entendida 

Así como hay un realismo malo, en el extremo opuesto hay un idealismo 
malo: el perfeccionismo. Los dos extremos se refuerzan, el uno con el 
otro: el realismo malo alimenta, como reacción, al perfeccionismo y, 
viceversa, el perfeccionismo atiza la polémica realista. El problema 
consiste en establecer la distinción entre ideales bien entendidos y mal 
entendidos y, por lo tanto, entre ideales bien empleados y mal empleados: 
en donde el perfeccionismo es el modo equivocado de entenderlos y 
emplearlos. 

Quién discute de democracia acaba por discutir de soberanía popular, 
igualdad y autogobierno. Estos conceptos se reclaman unos a otros. Al • 
afirmar que el pueblo es soberano se sobrentiende que la soberanía 
pertenece por igual a todos los individuos que lo componen. Y el pueblo 
soberano es tal cuanto más se autogobierna. Aún más: si todos son 
igualmente soberanos, entonces a cada uno le espera un poder igual; y de 
igual poder, se puede derivar la igualdad en general. ¿Cuál es la naturaleza 
exacta de los tres conceptos en cuestión? Depende, es decir, pueden ser 
entendidos descriptiva o prescriptivamente. Descriptivamente la sobera­
nía popular es, sobre todo, un principio de legitimidad; la igualdad es, en 
lo fundamental, leyes iguales e igual voto, y el autogobierno se aplica sola­
mente a microdemocracias. Pero las más de las veces y en el contexto de 

39 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



40 Giovanni Sartori 

la teoría de la democracia, los conceptos en cuestión son entendidos 
prescriptivamente y fundan la deontología democrática. Sí esto es así 
debemos poner muy en claro que son ideales normativos y, correlativa­
mente, cuál es la naturaleza y función de los ideales. 

El primer paso (establecer que un ideal es un ideal) puede parecer 
banal, pero no es así. Se toma el concepto de igualdad. Jefferson asentó 
en el preámbulo de la Declaración de Independencia de Estados Unidos 
de 1776, que "todos los hombres son creados íguales". 1 Para Jefferson 
esta era una "verdad autoevidente"; pero sin detenernos en conjeturas 
sobre qué sean las verdades autoevidentes, es ciertamente obvio que su 
propuesta está formulada como una afirmación de hecho. Como tal es in­
defendible (el hecho es falso). Pero reformulémosla prescriptivamente así: 
"debe considerarse a cada hombre como si fuese creado igual". Se entiende 
que Jefferson hizo muy bien (candidez aparte) en presentar su prescripción 
como una verdad de hecho. Pero si el valor de la verdad de su afirma­
ción es cuestionado, entonces la debemos defender como se debe. 

Que los hombres son iguales no es un hecho; más bien es un hecho que 
no son iguales sino diferentes, muy diferentes. Ahora bien, la igualdad no 
implica una verificación sino un principio de valor y directivas de com­
portamiento que suenan como: debemos ver en el otro a nuestro semejan­
te; debemos comportarnos hacia los demás apreciándolos como iguales; 
es nuestro deber educar a los hombres para que no sean inferiores sino 
iguales a nosotros. No es necesario subrayar cuánto debe la convivencia 
civil a tales máximas de acción. Pero nos interesa destacar cómo una 
precisión elemental puede cortar de tajo una disputa tan antigua y tan 
ociosa. La objeción de que "los hombres no son iguales" puede ser 
aceptada como un hecho por cualquier demócrata por la buena razón de 
que no es una objeción, a condición de que podamos disentir sobre cuánto 
vale la igualdad. Pero, en tal caso, la discusión consiste en que para el 
demócrata la igualdad es justa y ahí, para un opositor, la igualdad no es 
el valor de la justicia en la que cree o en la que de cualquier modo está 
dispuesto a anteponer a los demás. La diferencia es que así se llega a las 

1 Se nota la diferencia con la Declaración francesa de los Derechos de 1789, que dice: 
"Los hombres nacen y permanecen libres e iguales en los derechos." El texto estadunidense 
hecho por Jefferson, pone como premisa la afirmación de que los hombres son creados iguales 
y deduce, como implicación, su inalienable derecho a la vida y a la libertad. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Perfeccionismo y utopía 41 

verdaderas divergencias, en vez de caer en una logomaquia (discusión 
intrascendente) en la que ambos contendientes están equivocados. 

El segundo paso es el de entender bien qué son los ideales y cuáles sus 
funciones. Sobre este terreno caminaremos para identificar al perfeccio­
nista. En efecto, veremos que el perfeccionista malinterpreta la naturaleza 
de los ideales y que no considera la diferencia entre lo ideal y lo real como 
diferencia constitutiva. El perfeccionista resuelve todo en la optimización 
del ideal. Su pie está sobre el acelerador, y acaba por no tener control sobre 
los ideales que pretende promover. 

2. De la ciencia a la utopía 

Entendámonos: desde que el hombre piensa siempre ha concebido un 
mundo ideal, considerado como antítesis del mundo real. Es una tradición 
que empieza con Platón; pero es, con Platón o no, una tradición contem­
plativa. El menos platónico de todos fue el mismo Platón, que viajó a 
Siracusa con la idea de realizar su ciudad ideal. Pero ahí se encontró, la 
primera vez, vendido como esclavo en Egina; y la segunda vez se salvó 
con dificultades. De cualquier manera, la solución platónica era la del 
filósofo-rey: el buen rey debía ser el amante del saber, precisamente, 
el filósofo. Y el filósofo, hasta Marx, fue siempre un contemplativo 
(Campanella fue una rarísima excepción y de ello sacó 27 años de cárcel). 
Siempre que han surgido "ciudades celestiales", han tenido una vida breve 
--como Münster, la Nueva Jerusalén del año de gracia de 1553- y han 
sido el fruto de movilizaciones religiosas, de movimientos chi liastici y 
de expectativas escatológicas. 

Esta tradición contemplativa se interrumpe con Marx, que transforma al 
filósofo-rey en el filósofo-revolucionario. Hasta el momento, escribía Marx 
en 1848, "los filósofos únicamente han interpretado de varias formas al 
mundo; pero lo que importa es cambiarlo" (Tesis sobre Feuerbach, Xll). En 
ese escrito Marx todavía giraba en la órbita de la disolución de la filosofía 
hegeliana. Por lo tanto, el protagonista quedaba como el filósofo que sabe 
que "lo racional es real"; pero para un filósofo que llega a ser revolucionario, 
es la acción revolucionaria lo que hace real lo racional. La semilla plantada 
por Marx se encarnó después en la intelligentzia revolucionaria (de la que 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



42 Giovanni Sartori 

Dostoyevsky hacía en Los demonios una representación inmortal), se de­
senvuelve intelectualmente en la escuela de Francfort y en verdad hace 
:'historia" en los años sesenta. Con Marcuse, el filósofo revolucionario que 
espera regenerar al mundo, es escuchado por las masas y llega a ser una 
fuerza movilizadora. Pero volvemos al punto: con Marx la ciudad ideal llega 
a ser una "ciudad realizable" y por realizar. Así, y a partir de aquí, nace el 
perfeccionismo que caracteriza nuestro siglo. Antes el perfeccionismo era, 
si lo había, únicamente contemplativo; hoy llega a ser un activismo peifec­
cionista, que entra en la política y hace política. 

La consecuencia de esta conversación radical se aferra y se refleja en 
invertir el significado del término utopía. Tomás Moro publicó Utop(a 
en 1516 y de esta manera acuñó tal palabra, la cual describe una sociedad 
buena, dirigida por la pura razón natural, colocada en una isla imaginaria; 
precisamente en "ningún lugar" (en griego ou significa "no" y topos, 
lugar). Así como Moro escribió Utop(a con la intención de criticar el 
Estado inglés bajo los Tudor, en su texto no dice que lo que no está "en 
ningún lugar" sea imposible, que lo inexistente hoy será inexistente 
siempre (aunque el libro se termina con la frase 1 may rather wishfor than 
hope after: lo mío es más deseo que esperanza). 

Sin embargo, la palabra ha viajado en los siglos sucesivos sobre la 
fuerza de su prefijo, de su negación "no" no existe; y ni siquiera existirá 
')amás". El utópico que "espera" la realización de su proyecto, no se 
reconoce como tal y ni Campanella ni después los socialistas señalados 
por Marx como "utópicos", se consideraban y declaraban como tales. El 
utópico que se confiesa como tal no "espera" la realización; sabe que no 
sucederá. La suya, insisto, es mera contemplación. La llama utopía porque 
no acepta la imposibilidad. Entonces, "utopía" está, en el vocabulario de 
la política, como un no existente que es, también, un imposible (ni hoy ni 
nunca). Es cierto que en el uso ordinario "utópico" sigue significando 
imposible; pero en la literatura ya no es así. 

Marx incluso predicaba el paso de la utopía a la ciencia. Marcuse 
lo cambia: "el camino para el socialismo puede darse cuando vaya de la 
ciencia a la utopía" (1970, p. 63). ¿Qué ha sucedido? Ha sucedido que la 
palabra utopía, como tantas otras, está empañada de neblina. El autor que 
ha cancelado el significado original, más que nadie es Mannheim. En 
ldeolog(a y Utopía (1936, p. 173 y ss.), Mannheim entiende por utopía un 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Perfeccionismo y utopía 43 

estado mental que "trasciende" la realidad en sentido revolucionario; y 
entiende por ideología, simétricamente, un estado mental que "trasciende" 
la realidad en sentido conservador. En sustancia, Mannheim reconduce el 
concepto de utopía sobre el terreno de la ideología para, después, realizar 
una división interna entre ideologías revolucionarias (llamadas utopías) e 
ideologías conservadoras (ideologías propiamente dichas). Haciendo a un 
lado lo artificial y la arbitrariedad de esta contraposición, el resultado de sus 
manipulaciones definitorias es el de "desutopizar las utopías". Mannheim 
admite que "entre las ideas que trascienden la situación real hay, ciertamen­
te, algunas que nunca pueden aplicarse" (p. 177); pero ello no impide deno­
minarlas, y así implícitamente, distinguirlas, de aquellas que son aplicables. 

Entonces, la utopía ya no es una ficción mental sin lugar ni tiempo, ya 
no es algo irrealizable. Llega a ser tan fácil afirmar que "las utopías son, 
frecuentemente, verdades prematuras" (Mannheim, 1936, p. 183), que el 
progreso es realización de utopías, que las utopías de hoy son las realida­
des del mañana. Especialmente en los años sesenta, de la utopía se hizo 
una orgía.2 Aclaremos que el resultado es que no disponemos ya de un 
vocablo que indique lo imposible. En la lógica de este argumento lo 
imposible no existe, porque no se puede establecer a priori qué cosa es 
lo imposible. ¿Es cierto? Sostendré que no es cierto. Pero, antes, ponga­
mos en punto la noción de perfeccionismo. 

Y a he hecho notar que el perfeccionismo del siglo XX es un animal 
inédito, en el sentido de que se representa como un "perfeccionismo 
activo". La ciudad ideal ya no es un parámetro, un término comparativo: 
llega a ser un paraíso por realizar en la Tierra. ¿Es eso posible? Sí, es 
posible porque lo imposible ha sido descalificado: la utopía ya no existe, 
es decir, la palabra ya no indica lo "no realizable". Así, en el perfeccionis­
mo de nuestro siglo confluyen dos características: la contemplación (de lo 
perfecto) que se hace acción y, como refuerzo, la disminución del "sentido 
de lo imposible". El mito de Prometeo sale de la mitología y entra en la his­
toria: la historia ofrece, ofrecerá posibilidades ilimitadas. Pero muerta la pa­
labra-utopía por decir imposibilidad-permanecen las imposibilidades. 

2 Un trabajo serio es el de Ruyer, L'Utopie et les Utopies (1950). Sobre la vertiente 
opuesta ver a Buber, Paths in Utopia (1949). Una obra típica de colección, de los años 
sesenta, es Manuel (1966) presentada con la advertencia de "que hemos convenido inmedia­
tamente, de no buscar en modo alguno de llegar a una definición común del término utopía" 
(p. XIV). 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



44 Giovanni Sartori 

Nos damos cuenta de ello cuando la promesa del paraíso comunista se 
derrumbó de golpe, resultando un fraude y revelando que el "hombre 
nuevo", sobre el que se apoyaba, nunca nació. Pero nos podíamos haber 
dado cuenta desde hace tiempo. No eran necesarias -para establecer que 
el comunismo era un imposible (utopía en sentido propio)-- decenas de 
millones de muertos y más de medio siglo de inauditos sufrimientos y 
crueldades. Es importante que quede establecido para la memoria futura. 

3. Lo imposible 

Partamos del argumento de que no podemos saber ex ante que un impo­
sible es tal (que es el argumento que avala la capacidad de realización de 
lo utópico). Formulado así el argumento es lógico y, en consecuencia, es 
tratado lógicamente. Pregunta: ¿podemos establecer a priori (analítica o 
deductivamente) qué es posible y qué es imposible? 

En la lógica formal el problema está resuelto (desde Aristóteles) en el 
principio de la no-contradicción: afirmar conjuntamente A y no-A es 
contradictorio, ergo imposible. Pero contestar así es muy fácil: sobre el 
terreno de la lógica formal la cuestión de la imposibilidad práctica no es 
decidible.3 Nótese que he dicho imposibilidad práctica: la clave del 
problema está aquí. Porque el asunto de lo imposible es un problema del 
hacer, de la acción. La imposibilidad en cuestión no es una imposibilidad 
de pensar, es una imposibilidad de realizar. De hecho, nos estamos 
preguntando (justamente la definición activista que se da hoy) si la utopía 
es o no practicable. Y sobre este terreno quien afmna que lo imposible no es 
determinable ex ante está equivocado. 

No es posible -lo sabemos por los proverbios-comer la torta y tenerla 
o, asimismo, tener a la esposa borracha y la botella llena. Igualmente no es 
posible gastar todo el patrimonio y tenerlo al mismo tiempo, entrar a una 
calle por la derecha y a la vez por la izquierda, etcétera.¿ Cuál es la estructura 
lógica de estas imposibilidades prácticas absolutas (desvinculadas por el 
lugar y el tiempo)? Es la contradicción de las acciones contrarias. 

3 Véase Sartori, 1979, pp. 140-145, en donde desarrollo el punto de la diferencia entre 
contradicciones lógicas y contradicciones prácticas. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Perfeccionismo y utopía 45 

Se comprende que entre acciones diversas podemos escoger un curso 
intermedio, de ·compensaciones. Pero en tal caso, la estructura lógica será: 
es posible obtener más de una cosa con la condición de pedir menos de 
otra. Pero no es posible (imposibilidad absoluta) obtener más de dos cosas 
que exigen acciones contrarias. Más ebriedad y al mismo tiempo tener 
más vino, son una imposibilidad. Y entonces es f¡:lso que lo utópico, lo 
irrealizable no sea determinable ex ante. Lo que no comparto es que Jo 
imposible siempre se trate de demostrar así. Sólo intento demostrar que 
el argumento lógico que niega lo que es conocible de lo imposible, está 
lógicamente viciado. Sin embargo, la demostrabilidad de lo imposible 
merece ser demostrada por sí misma. 

4. El autogobierno que nunca será 

Tomemos la utopía de Marx, su comunismo realizado: un autogobierno 
literal consecuente al final del Estado y de la política (véase más adelante, 
XIII.2). A mi manera de ver este autogobierno no está, ni estará nunca en 
ningún Jugar, es decir, es una utopía cuya imposibilidad absoluta es 
siempre demostrable. 

El concepto de autogobierno es fácil de definir en abstracto: es gober­
narse a sí mismo. Pero los conceptos aplicados al mundo real deben ser 
pensados. En el caso que se examina, debemos establecer cuánto autogo­
bierno corresponde a cuál circunstancia. Digamos que al concepto en 
abstracto le debemos atribuir una intensidad: autogobierno en sentido 
fuerte y propio o, también, autogobierno en sentido débil y aproximativo 
o bien autogobierno sin ningún sentido, es decir, carente de significado 
empírico. Diré, entonces, que el autogobierno es de máxima intensidad 
cuando corresponde al significado literal de la palabra y, viceversa, que 
es de intensidad mínima cuando aquella correspondencia es mínima. Y es 
que la intensidad de un autogobierno varía en función de la extensión, 
es decir, de cuánto extendamos -en el espacio o aun en el tiempo-- la 
aplicación.4 Establecida esta premisa y comenzando con la extensión en 

4 La "intensidad-extensión" de mi texto no es (lo acoplado es diferente) la "intensidad­
extensión" tratada en lógica. Aquí "extensión" es entendida en el significado ordinario de 
una grandeza (espacial o de duración) y no en lo técnico que denota. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



46 Giovanni Sartori 

• sentido espacial, afirmo (regla número uno) que: la intensidad de un auto­
gobierno está en relación inversa a la extensión a la que se aplica. 

' 

En sustancia, la regla dice que la intensidad de autogobernarse es 
máxima cuando la extensión es mínima y que disminuye a medida que la 
extensión aumenta. Desarrollémoslo paso por paso. Primer caso: auto go­
bierno interior (in interiore hominis) o también auto gobierno del déspota. 
Aquí, en verdad la intensidad es máxima porque la extensión es cero. 
Segundo caso: en una pequeña extensión, como aquella de la polis 
antigua. Aquí la intensidad disminuye, es decir, el autogobierno en 
cuestión no es ya literal, a la manera del caso precedente. En la polis el 
autogobierno se daba, como está puntualizado por Aristóteles, por la 
rápida rotación en los cargos de gobierno, por gobernar sustancialmente 
y ser gobernados a su vez. Tercer caso: la extensión de una gran ciudad o 
también --no hay mucha diferencia- de una región. Aquí la intensidad 
del autogobierno ya es mínima. Para el efecto hablamos de autogobierno 
o de autonomía local (ya no de individuos) en oposición a un sistema de 
gobierno centralizador. El autogobierno en cuestión es, entonces, ser 
gobernados de cerca en vez de serlo de lejos. Sin embargo, el gobierno 
local de una ciudad grande es ya un gobierno indirecto: no un autogobier­
no directo sino a través de representantes. 

¿Es necesario continuar en la casuística? No, ya está claro que cuando 
llegamos a la extensión "Estado" -una extensión de decenas y aun de 
centenares de millones de personas- autogobierno es, únicamente, una 
expresión (impropia), un modo de decir control sobre el gobierno o, 
también, un estado de independencia (nacional). Entonces, ¿tiene algún 
sentido hablar de autogobierno mundial? No, concretamente no tiene 
ningún sentido. En el mundo que se autogobierna, a la extensión "mundo" 
(pongamos cinco mil millones de individuos) puede corresponderle, 
solamente, una intensidad de cero. 

Pasemos a la extensión en sentido temporal, entendida como duración. 
La regla es, en tal caso, reformularla así: la intensidad de un autogobierno 
está en relación inversa a la duración en que se aplica. 

Admito que la variable "tiempo" es menos precisa y precisable que la 
variable "extensión". Lo que no quita que la relación entre intensidad y 
duración permanezca invertida. Una intensidad máxima de auto gobierno, 
típica de los movimientos de tensión bélica o revolucionaria, dura relati-

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Perfeccionismo y utopía 47 

vamente poco, es decir, disminuye en la medida que el tiempo aumenta. 
De la experiencia de la Comuna de París de 1871, Marx sacó el modelo 
para el "gobierno del pueblo por parte del pueblo", por él admirado. De 
tal modo, Marx "eternizaba" un momento (la Comuna de París duró 
exactamente dos meses y diez días) y de plano ignoraba el problema de 
la duración. En Marx la luz de un rayo se proyecta en la eternidad -en 
el fin de la historia hegeliana- como si fuese continua e incensan temen te 
reproducible. 

Y, sin embargo, nunca se ha desmentido la experiencia de que la 
duración lleva a la rutina, que el furor heroico no dura, que las lunas de 
miel terminan. Podemos correr durante horas, no por meses; podemos 
nadar por un día, no por un año; en suma, lo que podemos hacer "con 
esfuerzo" no es lo que podemos rendir sin esfuerzo y con fuerzas acaba­
das. Agreguemos que París no es Francia y, entonces, la ciudad ideal de 
Marx viola también la primera regla y la relación inversa entre intensidad 
y extensión. Por lo tanto, que la utopía de Marx era tal y que la imposibi­
lidad de su proyecto era absoluta, ya se sabía y podía haberse demostrado 
hace cien años. Que ello se reconozca sólo después de la catástrofe, 
deshonra nuestra racionalidad. Las imposibilidades utópicas, insisto, son 
demostrables razonando. Si aquel razonamiento está equivocado, será 
otro razonamiento el que lo demuestre. Pero, por caridad, no esperemos 
que la utopía acabe en desastre y nos arruine, por aceptar que las imposi­
bilidades existen y que son verificables ex ante. 

5. La función de los ideales 

Decía al empezar que el perfeccionismo deriva de un modo equivocado 
de entender y de emplear los ideales. ¿Cuál es el modo justo? En general, 
¿cuál es la naturaleza del planteamiento deontológico y cuál es la relación 
entre ideales y realidad? 

Benjamín Constant, atento al problema de la experiencia de la Revo­
lución Francesa, considera que entre los principios iniciales y la realidad 
sería necesaria la interposición de "principios intermediarios". En 1797 
escribía: "Cuando se lanza en el medio de un consorcio de hombres un ' 
principio separado de todos aquellos principios intermedio que lo hacen 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



48 Giovanni Sartori 

descender hasta nosotros y lo adaptan a nuestra situación, se produce un 
gran desorden, porque este principio desarraigado de toda conexión, 
carente de todo su apoyo ... destruye y trastorna: pero la culpa no es del 
principio inicial sino de la ignorancia de los principios intermedios" 
(1950, p. 83). Y precisaba: "Cada vez que un principio nos parece ... 
inaplicable, es que nosotros ignoramos el principio intermediario que 
contiene el medio de aplicación" ( ibid. ). Sí, pero antes del pasaje aplica­
tivo debemos comprender el principio, el camino hacia aquel pasaje. 

Constant decía principios, y yo he hablado reiteradamente de ideales, 
prescripciones, deber ser y valores. Pero entre estos términos (que pueden 
derivarse uno del otro) el más ajustado a los fines del problema propuesto 
es ideales. Ante la pregunta ¿qué son los valores?, no es fácil contestar, y 
en esta materia la controversia está muy abierta. Sin embargo, a la 
pregunta ¿qué son los ideales?, se responde intuitivamente que nacen de 
la insatisfacción de lo real, que reaccionan a la realidad. Bien entendido, 
los ideales también sirven para camuflar la realidad, pero no en su 
momento genético, no cuando nacen. Entonces, un ideal puede ser defi­
nido como un estado deseable de cosas que nunca coincide con un estado 
de cosas existente. Y de la razón de su nacimiento, en su devenir, se recaba 
también su razón de ser, su función. Si los ideales nacen en relación con 
lo real, entonces su quehacer es el de contrastar y equilibrar lo real. 

¿Son realizables los ideales? Sí, si entendemos que son realizables 
parcialmente; no, si entendemos que son realizables en todo, enteramente. 

La afirmación de que los ideales son realizables en parte, es concilia­
dora. Las democracias liberales son criaturas "reales" producidas por 
ideales. En cambio, es menos conciliadora la afirmación de que los ideales 
nunca son realizables plenamente. Pero la aceptación de esta tesis depende 
de cuánto la forcemos. Si sólo se intenta decir, por definición, que un ideal 
siempre trasciende a lo real, entonces decimos la verdad por definición. 
Pero yo intento forzarla y decir más. 

Partamos de la consideración de que los ideales surgen como "reac­
ción" frente a lo real y que, por lo tanto, su quehacer es contrastarlo. Pero 
si es así, los ideales no están destinados a convertirse en hechos. Combatir 
lo real es una cosa, transformarse en real, otra. Los ideales son en primer 
lugar, una fuerza de choque al asalto. Y chocan y asaltan mejor cuanto 
más exageran y son exagerados. Precisamente por ello el quehacer adver-

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Perfeccionismo y utopía 49 

sati vo de los ideales es muy diferente de su quehacer constructivo. La pars 
destruens no es la pars construens. Lo plantearé de esta manera: el ideal 
como fuerza de choque, al asalto, está destinado a no lograrse. El ideal 
que de cualquier manera se logra, que se transforma en realidad, es, a su 
vez, un ideal transformado. El punto es que el ideal, en su punto de partida, 
es diferente al ideal en su punto de llegada; que el primero no está hecho 
para "llegar a ser hecho", y que el segundo, en cuanto "se logra", se 
transforma de ideal adversativo en ideal capaz de aplicarse. 

6. Peligro opuesto y resultado inverso 

Apliquemos el planteamiento abstracto a un contexto distinguiendo entre 
el ideal democrático sin democracia (antes que una democracia llegue a 
ser), y el ideal democrático en la democracia (al interior de una democra­
cia instalada). En el primer contexto, el ideal democrático se desplaza 
como un ideal negador del sistema (autocrático) que combate y que se 
propone abatir; y cuanto más es maximizado el ideal, tanto mayor puede 
ser su eficacia. Pero en el segundo contexto, el intento de abatir al 
ad versaría es realizado, pues la democracia está instalada. Aquella demo­
cracia será, sin lugar a dudas, una realización muy imperfecta respecto del 
ideal previo. Ocurre que el ideal no combate más a un enemigo; en cambio, 
es llamado a sostener y promover a la criatura que ha generado. 

Entonces, ¿cuál es el quehacer de los ideales democráticos en la demo­
cracia? Ya no es (sería absurdo) de negación. Pero es siempre, y se 
comprende, "crítico". El deber ser siempre es llamado a equilibrar al ser. De 
hecho, el ideal queda como un parámetro del que se espera sirva para medir 
e impulsar a lo real "hacia una mejoría". La diferencia es que ahora es 
necesaria una cr(tica constructiva, (no destructiva). Lo que quiere decir que 
los ideales están para reconcebirse como ideales, que no se limitan a 
reaccionar ante lo real, sino que interactúan con lo reaL De ello deriva que 
los ideales se deban someter a los hechos, pero así no será jamás pues la 
misma naturaleza del deber ser lo impide. Por lo demás, de ello deriva que 
un ideal constructivo es tal, sólo si aprende de la experiencia. Un ideal sordo 
y ciego, el cual no escucha nada y no ve nada del mundo en que actúa, es 
solamente, en palabras de Constant, un principio que "destruye y trastorna". 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



50 Giovanni Sartori 

Entonces, en el contexto de una democracia que es, la receta maximi­
zante -proponer un ideal siempre más extremista, en dosis cada vez 
mayores- ya no funciona. Más bien es el simplismo optimizante que 
llega a ser contraproducente: corre el riesgo de producir efectos contrarios, 
efectos a la inversa, John Herz (1951, p. 42) observa que "el idealismo 
político logra su ápice en oposición a sistemas políticos en decadencia. 
Degenera apenas obtiene su objetivo último; y en la victoria, muere". Sí, 
con mucha frecuencia es así, pero no inevitablemente así. El idealismo 
que degenera es el del simplismo maximizan te. Entonces, el problema es 
de gestión de los ideales. Somos muy buenos para gestionarlos mal, eso 
es fácil. Lo difícil es gestionarlos bien, y para este fin debemos hacer a un 
lado la receta maximizante y adoptar una óptica optimizante, o mejor una 
optimización suficiente.5 

Si es verdad que los ideales son "demandas" que enfrentan resistencias, 
lo que sigue es que un ideal funciona constructivamente cuando se mide 
y se evalúa frente a las resistencias que enfrenta. Puesta en forma de ley, 
la regla es: en la misma medida en la que un ideal es convertido en 
realidad, se retroalimenta de la realidad en razón delfeedback monitoring, 
de la "vigilancia de la retroalimentación". Y si esta regla es violada, 
entonces obtenemos resultados contrarios, efectos contrarios. Por exten­
sión, el argumento es que si en democracia la deontología democrática es 
recibida o reformulada en forma extrema, entonces empieza a actuar 
contra la democracia que ha generado, topando y tropezando con efectos 
inversos, contrarios a los deseados. 

Tomemos el principio "todo el poder al pueblo", el cual traduce en 
forma extrema el principio de la soberanía popular. Con fines revolucio­
narios, para abatir una dictadura está bien decirlo así. Pero después, con 
la dictadura ya abatida, sabemos que aquel principio (véase antes, II.4) 
pone en existencia sólo una titularidad y que el problema del poder es el 
problema de su ejercicio. Por lo tanto, nos son necesarios los principios 
intermedios invocados por Constant y, entre éstos, el principio de la 
representación tal como está estructurado en el Estado constitucional. ¿A 
dónde nos lleva esta estructura intermedia? En primer lugar, lleva a una 
disminución del poder, pues un sistema de gobierno representativo no 

5 
El punto hace referencia a la teoría de la "racionalidad limitada" o bounded rationality 

de Herbert Simon ( 1957); es, en sustancia, una teoría del satisfacer con suficiencia. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Perfeccionismo y utopía 51 

atribuye a ninguno un poder absoluto. Y, en segundo lugar, lleva a un 
ejercicio que se traduce en el poder del pueblo para controlar y cambiar 
a quien está en el poder. En ambos casos el pueblo no obtiene todo el -
poder. ¿Nos debemos conformar con esta realízación parcial o insistir en 
su aplicación total? El maximizador insiste; y, en tal caso, las estructuras 
intermedias de las garantías constitucionales no son ya apreciadas como 
instrumentos de conquista del ejercicio (se entiende, parcial) sino denun­
ciadas como impedimentos y rechazadas como obstáculos por abatir. Si 
es así, "todo el poder al pueblo", se traduce como un ideal que alcanza 
efectos inversos a los pretendidos. 

Nótese: "todo el poder" no denota un poder limitado sino, si acaso, 
ilimitado. La fórmula, repito, está bien con el fin de destruir el poder total 
del déspota; pero en la victoria repropone un poder total. Se puede rebatir 
que el poder total del déspota es malo mientras el poder total del pueblo 
es bueno. Será asf, pero cuando el déspota cae, al pueblo sólo se le pasa 
la titularidad del poder. El ejercicio, sin estructuras intermedias, no 
funciona. Y entonces, cuanto más sean suplantadas las estructuras cons­
titucionales, tanto más se llega a un poder absoluto en nombre del pueblo. 

Empecemos de nuevo. Para que el pueblo "tenga poder" (en serio) la 
condición irrenunciable es que el pueblo impida cualquier poder ilimitado. 
Esta condición debe ser mantenida intransigentemente, cualquiera que sea 
la maximización esperada para atribuir al pueblo "más poder". En términos 
de feedback monitoring, esto quiere decir que el principio "todo el poder al 
pueblo" se debe transformar, poco a poco, en el principio "todo el poder a nin­
guno". Se objetará que de este modo la maximización de los ideales llega a 
ser una minimización. Pero tal vez llega a ser la máxima "optimización" 
posible. La cuestión es proceder orientados por el principio del peligro 
opuesto. Cuando advertimos que con la maximización de un ideal se corre 
el riesgo de convertirlo en su contrario, este es el momento de detenerse.6 

El perfeccionista denuncia en toda ocasión la traición a los ideales, es cierto, 
en la medida en que los ideales están destinados a no lograrse y, todavía 
más, en la medida en que se les juega al alza, siempre se puede encontrar 
una traición. Pero puede ser una traición "a la letra", no al "espíritu" de los 

6 La expresión "peligro opuesto" es de Herz (1951. pp. 168-189). Aquí he usado el 
ejemplo de la soberanía popular literal; pero más adelante veremos (específicamente X.4 Y 
X.5) que la igualdad es el terreno por excelencia del pelígro opuesto o de los éxitos invertidos. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



52 Giovanni Sartori 

• ideales. En el caso examinado, "todo el poder a nosotros", al pueblo es 
únicamente un grito de batalla. Si ese grito de batalla no es reconvertido en 
el principio de que ninguno debe tener todo el poder, entonces destruimos 
un poder absoluto para recrear otro. Aquí la letra traiciona el espíritu. 

Las democracias, en su gris actuar cotidiano, con frecuencia merecen 
poco crédito. Pero lamentarse de su actuación cotidiana es una cosa y 
desacreditarlas por principio, otra. Hay un descrédito merecido y otro 
inmerecido: el que deriva de un perfeccionismo que sin tregua aumenta 
mucho la apuesta. La ingratitud que parece caracterizar al hombre con­
temporáneo es la desilusión que acompaña con frecuencia a los experi­
mentos democráticos y son, también, los contragolpes de una promesa 
demasiado inalcanzable como para poder ser mantenida. El verdadero 

, peligro que amenaza a una democracia que oficialmente no tiene enemi­
gos, no está en la concurrencia de los contraideales; está en reclamar una 
verdadera democracia que derribó y repudia la que hay. 

7. Perfeccionismo y demagogia 

Nótese que en esta exposición nunca he dicho "demagogia". El confín 
entre perfeccionismo y demagogia puede ser, en la práctica, difícil de 
señalar. Pero en teoría (y aquí nos ocupamos de la teoría de la democracia) 

• la distinción es que el perfeccionismo es un error intelectual, desarrollado 
por intelectuales, mientras que la demagogia es pura y simple convenien­
cia. Y la teoría puede combatir la mala teoría, pero no la "mala práctica", 
es decir, la demagogia. Para decirlo mejor, la teoría puede combatir la 
demagogia sólo de modo indirecto, aislándola y dejándola al descubierto. 
El demagogo es un animal "natural" que existirá siempre; pero si se le 
priva de coartadas perfeccionistas, si carece de retaguardia intelectual, 
hará menos daño. Por ello me he detenido en el perfeccionismo. Pero no 
soy tan ingenuo como para creer que bloqueando al perfeccionísmo se 
bloquea, también, a la demagogia. 

La democracia se funda sobre la concurrencia de partidos, así como la 
economía de mercado se funda sobre la concurrencia de productores. Por 
lo demás, la analogía entre mercado político y mercado económico no va 
más allá. La diferencia es que la concurrencia entre productores econó-

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



Perfeccionismo y utopía 53 

micos está sometida al control de los consumidores, los cuales precisa­
mente consumen y, entonces, están en condiciones de apreciar de manera 
tangible las mercancías que se les ofrecen. En cambio, la concurrencia 
entre partidos políticos está sometida a un examen mucho menos eficaz, 
ya que en este caso los bienes no son muy tangibles ni de rápido consumo. 
Además, la concurrencia económica está sujeta a control legal pues el 
fraude en el comercio es castigado, mientras que el "fraude político" 
queda legalmente impune. El comerciante que vende perlas falsas por 
verdaderas va a prisión; el político que vende humo, con frecuencia lo 
logra y no va a prisión. Entonces, la diferencia es que en política la 
concurrencia desleal, mentirosa y precisamente "demagógica" es impune, 
y a menudo resulta redituable (al demagogo). Legalmente no lo podemos 
impedir, estamos imposibilitados. El único correctivo es el de hacerlo 
público, que no se dejen engañar, cuando menos en masa y todo el tiempo. 
Y así como el perfeccionista agrega credibilidad al demagogo, es impor­
tante tener vigilado al perfeccionismo. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 




