Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

Capitulo IX

LIBERTAD Y LEY

Donde no hay ley, no hay libertad.

LOCKE

1. Libertad politica

Asi como la democracia puede ser muerta por una “mayor democracia”,
igualmente la libertad politica puede ser muerta en nombre de la “verda-
dera Libertad”.

¢Es el hombre verdaderamente un agente libre?, ; estd dotado, verda-
deramente, de libre albedrfo? Es la pregunta que atraviesa toda la teologia
y la ética cristiana. Y, ;cudl es la naturaleza Gltima, la esencia, de la
libertad? Para Spinoza, la libertad era la perfecta racionalidad, para
Leibniz, la espontaneidad de la inteligencia; para Croce, la expansién
perenne de la vida. Y la mayor parte de la reflexién moral moderna
concibe la libertad como autorrealizacién, como incesante expansién y
expresion del yo. Sin embargo, todas estas determinaciones son sobre una
libertad tiltima colocada in interiore hominis. Por el contrario, ninguna de
estas determinaciones ve a la libertad como relacidn de mi ser libre o
no-libre en relacién con otros. Y la libertad politica se despliega todaen =
la relacion: es coexistir en libertad y resistir a la libertad.

Es necesario distinguir, entonces, entre a) libertad interior y libertad de
querer, por un lado, y &) libertad exterior y libertad de hacer, por el otro.
En filosoffa y en ética nos ocupamos de la primera; en politica, de la segun-
da. Lo que quiere decir que la libertad politica no es ni una libertad metafi- -
sica, ni tiltima, ni omnimoda; es una libertad empirica, especifica y prdctica.

153



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=113$

154 Giovanni Sartori

Locke es de los pocos filosofos que han comprendido bien la diferencia
que hay entre libertad metafisica y libertad empirica, haciendo asi a un
lado el error de proponer soluciones filosdficas a problemas pricticos.

+ En el Saggio sull’intelleto umano, Locke concibe la libertad como auto-
determinacién (vol. I, libro II, cap. 21), mientras que en los Due trattati
sul governo, la define como “no sujeta a la voluble, incierta, desconocida,
ignorada, arbitraria voluntad de otro hombre” (vol. II, cap. IV, parrafo
22). Y el autor que mejor ha centrado la nocién de libertad politica es
Hobbes, cuya notable definicién es: “libertad, propiamente, significa
ausencia... de impedimentos externos” (Leviatdn, cap. 21).! Hobbes cen-
tra el problema porque la libertad politica se aplica a la relacién ciudada-
nos-Estado, considerada desde el punto de vista de los ciudadanos. Si
consideramos la relacién Estado-ciudadanos desde el punto de vista del
Estado, decir que el Estado es “libre para” introduce un planteamiento
sobre los arbitrios del poder, es decir, sobre la no-libertad politica. El
Estado tiranico es libre de mandar a su placer, pero ello priva a los sitbditos
de cualquier libertad: no es un Estado libre, sino opresor. Cuando se habla
de libertad politica, se habla, entonces, de una atribucién de poder en poderes
dispersos, minimos, o de cualquier modo, minoritarios. El problema de la
libertad, en sentido politico, se abre con esta pregunta: ;c6mo tutelar y
garantizar a los poderes potencialmente perdedores?

He ahi por qué la libertad politica asume una caracterizacién que es
llamada “negativa”, aunque seria mejor llamarla protectora. La libertad
politica es la libertad de los mds débiles, por tanto se trata de una libertad
defensiva es la libertad de: los ciudadanos son libres, siempre y cuando
no encuentren impedimentos. Se comprende que una libertad como “no-
impedimento” no es un fin en si misma, de explicacién positiva: se quiere
estar “libres de” para poder ser “libres para”. Pero la libertad politica no
se caracteriza por esta implicacién positiva, sino por su presupuesto
protector. Todas las libertades son libertades de: pero la condicién de
todas las libertades es la de ser libre de. No se puede saltar la libertad en
sentido negativo, porque de otra manera no se llega nunca a la libertad en
sentido positivo. Olvidémonos, por un instante, de la condicién de “no

! Hobbes coloca su definicién en el contexto de 1a “libertad natural”, calificindola como
ausencia de impedimentos of motion, de movimiento; pero, la transpone también en el
contexto de la libertad civil, de la “libertad de los siibditos”.



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en

http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

Libertad y ley 155

estar impedidos”, y todo el edificio de las libertades no cuenta nada. St
todo eso que disgusta al soberano me puede ser prohibido, ;qué libertad
me queda? ;La libertad de obedecer? Muchas gracias.

Libertad de es, obviamente, una férmula abstracta. En concreto, nunca .
se da libertad por cualquier impedimento externo. En concreto, la libertad
politica rechaza el poder arbitrario y absoluto exigiendo su transformacion
en poder legal, en un poder limitado por leyes iguales para todos. La
libertad politica combate el abuso de poder; lo que pide es el poder de
controlar y limitar e! ejercicio del poder. En concreto, el estado de “no
estar impedidos” siempre se debe especificar asi: nadie debe estar impe-
dido para x, y y z; variables que son precisadas de vez en cuando y en
cuya funcién vienen “las amenazas” asi como los ““dominios reservados”
en los que nos fijamos. En la civilizacién occidental estos dominios
reservados se establecen por valores expresados por el cristianismo, por
el lusnaturalismo y por una ética de “derechos”. En otras civilizaciones
seran otros. Pero, en cualquier civilizacidn, la ausencia de cualquier
libertad de es seguramente indicacion de despotismo.

A la libertad politica, concebida como libertad de se le objeta por ser
una libertad incompleta. Asf es; pero ;por qué no? Todas las libertades
pricticas que sustancian la exteriorizacién de las libertades son, incom-
pletas, una a una. Para Rossiter (1958, pp. 16-18) nuestra idea general de ~
libertad contiene cuatro elementos: /. independencia, 2. privacy, 3. poder,
4. oportunidad. Yo lo rectificaria asi: independencia, privacy, capacidad
(habilidad), oportunidad, poder. Y la pregunta se transforma en: ;cual es
la relacidn entre los dos primeros elementos (independencia y privacy, las
libertades negativas) y los otros tres (capacidad, oportunidad y poder:
las libertades positivas)? Respondo: es unarazén de procedimiento, entre
condiciones y consecuencias. Si antes hay independencia y privacy, *
entonces llegan a ser posibles, después, las libertades positivas. En cuanto
a la libertad “completa”, lo completo se da en el conjunto, en toda la serie,
Por o tanto, reconocer que la libertad de es una libertad incompieta no
quita que sea necesaria y que sea condicién indispensable de todas las
libertades de. Basta y sobra.

Adviértase, un orden de procedimiento no es un orden de importancia.
Somos libérrimos para considerar que la libertad que mds nos importa es
la dltima de la serie: la libertad que nos da poder (de hacer). Queda, como



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx .
Libro completo en

http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

156 Giovanni Sartori

verdad, que sin independencia (la primera libertad de la serie) la libertad
como poder no sigue ni se consigue. Todo el meollo estd aqui: pero, s un
, punto crucial. Sin derechos no hay ejercicio de los derechos. La libertad
estd siempre por ser “afirmada” (votando, participando, demostrando);
pero, antes, es necesario que mi accién de afirmar (hacer) no sea obsta-
culizado. Al final, libertad y libertad de escoger. Pero, antes, debo
ponerme en condiciones para escoger: lo que presupone que mi seleccion
no sea impedida. Y entonces —repito— la libertad como no-impedimento
(en negativo) debe preceder a todas las libertades en positivo: es su sine
.. qUa non.

2. La libertad liberal

Hasta ahora sé6lo he hablado de libertad politica, no de libertad liberal.
Libertad de es el enfoque del problema; en cambio, libertad liberal es la
solucién elaborada por el liberalismo.

En resumen, la libertad politica procura la proteccién del ciudadano
contra la opresién. ;Cémo? Ciceron lo decfa con espléndida concision:

_ legum servi summus ut liberi esse possimus, seamos siervos de la ley con
el fin de poder ser libres (Oratio pro Cluentio, 53). Y ya advertia
Aristételes que vivir segiin los dictados de la politeia “no es servidumbre
sino, mas bien, salvacién” (Politica, 1310 a). El punto esencial es, desde
siempre éste: somos libres cuando obedecemos a leyes y no a patrones.
Pero, si libertad (politica) es libertad en la ley y mediante leyes, es
necesario saberlo y saber cémo hacerlo.

A los griegos no se les logré la empresa. No encontraron el momento
de estabilizar los némoi, sus leyes, en un justo medio, entre el extremo de
las leyes sagradas e inmutables y el opuesto extremo de las leyes humanas

. y mutables. Los griegos llegaron rapidamente a una concepcion legislati-
va del derecho que permitia al demos hacer y deshacer las leyes a su gusto
y, en tal modo, el gobierno de las leyes reflufa, desvaneciéndose, en el
gobierno de los hombres. Por lo tanto, la tradicion juridica del Occidente
se remonta a los romanos quienes desarrollaron poco a poco un sistema
de derecho judicial que luego se transmitié al medievo en forma codifi-
cada (desde los jurisconsultos del Imperio) y gestionado hasta las codifi-



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=113$

Libertad y ley 157

cactones napolednicas como un sistema de derecho comin, de common
law, que poco a poco es reconcebido, en la tradicién anglosajona, como
un sistema de rule of law, de regla (o0 mando de la ley). El limite de la
tradicion romanista es que un derecho de produccién judicial es amplia-
mente privatistico —disciplina al contencioso entre particulares— y que
deja ampliamente descubierta a la disciplina de los poderes publicos. Para
Hegar a un sistema juridico que vincule al poder politico es necesario lle-
gar, entonces, al constitucionalismo liberal, al Estado de derecho en la
acepcion literal-constitucional de la expresidn.? ~

La idea que poco a poco se afirma en la evolucién constitucional de la
rule of law anglosajona es que el poder publico puede ser controlado con
“frenos y contrapesos” y sometido a una ley “supertor”, la normativa
constitucional, que lo vincula, tanto estructuralmente como en cuanto al
procedimiento. La regla de la arquitectura del constitucionalismo es
variada y compleja. Aqui, s6lo importa subrayar que las ideas que poco a
poco se traducen, en el mundo real, en un sistema de garantias juridicas,
que garanticen en verdad la libertad politica, son ideas que nosotros
llamamos “liberales” para identificar una paternidad que, ciertamente, no
es una paternidad de tipo democritico.

El hecho es que la solucién liberal-constitucional del problema del
poder se funda sobre el derecho, y que el derecho es limite, un conjunto
de limites limitantes. Y la idea de legalidad limita, in primis, el poder
popular. Como notaba Kelsen (1966, p. 84) una democracia “sin aquella
autolimitacién que represente el principio de la legalidad se autodestruye.
De hecho, 1a democracia antigua se autodestruyé porque los griegos no
lograron la conquista del derecho como limite. Por lo tanto, si la demo- -~
cracia de los modernos retoma en si las nociones de libertad y de legalidad,
estas nociones “en términos de buena l6gica le son extrafias” (Jouvenel,
1947, p. 290). Extraiias, precisamente, porque llegan a la democracia del
liberalismo. Duverger (1955, p. 3) recuerda oportunamente que “cuando
Laboulaye le pone a la coleccién de los escritos de Benjamin Constant el
titulo Curso de politica constitucional, queria decir Curso de politica
liberal. Los regimenes ‘constitucionales’ son los regimenes ‘liberales’.

2 Una reconstruccién cuidadosa es de Matteucci. Del costituzionalismo al liberalismo
{1975). Matteucci antepone el constitucionalismo at liberalismo, mientras que yo intento
redefinirlo en sentido constitucional. La sustancia no cambia.



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en

http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

158 Giovanni Sartori

Asi es. LLa politica liberal, y el constitucionalismo, son la resolucién del
problema de la libertad en el contexto de la libertad constitucional”.

3. Supremacia de la ley y democracia en Rousseau

A Rousseau le gustaba ir contra la corriente y desmentir en todo a sus
contemporaneos. Y sin embargo, la tesis que mds apreciaba, la tesis que
propugné sin desmayo, era que la libertad estaba fundada por laley y con
la ley. La tesis es antigua; la originalidad de Rousseau estd en el modo y
en la furia con la que fa ha sostenido. Rousseau no pensaba en lo mis
minimo en liberar al hombre por medio de la soberania popular. Y asi,
desde hace medio siglo, se ha hecho de él un “superante” democratico de
la democracia liberal. Es importante restablecer la verdad. Por una vez,
citaré extensamente dejando la palabra a los textos.

El problema de la politica “que yo comparo al de la cuadratura del
circulo en geometria —escribia Rousseau en las Consideraciones sobre
Polonia—— es poner la ley por encima del hombre”.* En la Economia
politica, compilada probablemente en 1754 por la Enciclopedia, afir-
maba: “Es dinicamente a la ley a la que el hombre debe la justicia y la
libertad.” En ladedicatoria del Discurso sobre el origen y el fundamento
de la desigualdad de los hombres observaba: “Ninguno de vosotros esté
tan poco iluminado como para no saber que alld, donde disminuye el
vigor de las leyes y la autoridad de sus defensores, no pueden haber ni
seguridad ni libertad para nadie.” En la primera relacién de El contrato
social (1756), la ley era llamada “la mds sublime de las instituciones
humanas”, y en la condensacion, de manera “breve y fiel”, del contenido
de las Cartas desde la montafia, Rousseau decia: “cuando la ley es...
sometida a los hombres, no quedan sino esclavos y patrones”. Era la
certeza de la que se declaraba més cierto: “La libertad sigue siempre
la suerte de las leyes, ellareina o perece con €stas: nada me es mds cono-

3 Los escritos mis citados de Rousseau serdn también mencionados en las siguientes
abreviaciones, C.S. por El contrato social; Discurso por el Discurso sobre el origen y el
findamento de la desigualdad de los hombres; C.M. por Cartas desde la montaiia; C.P. por
Consideraciones sobre Polonia.

4 Agregaba: “de otra manera, estad seguros de que alld donde creeis de hacer reinar las
leyes, seran los hombres quienes reinen” (C.P,, 1).



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

Libertad y ley 159

cido, con mayor certeza”.’ “Y siempre fue mi pregunta —revela en las
Confesiones— jcudl es la forma de gobierno que, por su naturaleza,
siempre se tiene por mas apegado a la ley?”.¢

La pregunta es constante, pero el problema es similar a aquel de la
cuadratura del circulo. En el El contrato social (11, 6) el problema se
traducia en esta cuestién angustiante: *“;C6mo podra una multitud ciega,
que con frecuencia no sabe lo que quiere, porque raramente sabe lo que
estd bien para ella, poner en ejecucion por si misma una empresa de tal
magnitud y tan dificil como un sistema de legislacién?” Entonces la
solucion debe buscarse en el “sistema de legislacién” y en el modo en que
son hechas las leyes. En concreto, para Rousseau el problema sélo podria
ser resuelto en un modo: legislando lo menos posible. Era un remedio
sobre el que habfa meditado desde hacia tiempo, ya que en la “Dedicato-
ria” del Discurso sobre la desigualdad habia recordado que los atenienses
perdieron su democracia porque cada uno proponia leyes a su fantasia,
mientras que, en cambio, es la antigiiedad de las leyes la que las hace
santas y venerables.” En El contrato social (IV, 1) Rousseau observaba
que el Estado “tiene necesidad de muy pocas leyes”. Y dirigiéndose a los
ciudadanos de su Ginebra preferida escribi6: “Vosotros tenéis leyes
buenas y sabias, sea de por si, sea por el simple hecho de que son leyes...
Desde el momento en que la constitucién de vuestro Estado ha asumido
una forma definida y estable, vuestras funciones de legislador han termi-
nado: la seguridad del edificio quiere ahora que haya muchos obsticulos
que prohiban tocarlo, cudntas facilidades se requerian antes de construir-
lo... La obra estd completa, se trata de hacerla inalterable”.?

> CM. parte 1, carta V: parte 1I, carta VII[: Rousseau habfa prometido: “No hay...
ninguna libertad sin leyes, ni all4 en donde alguien esté por encima de la ley... Un pueblo
libre obedece a las leyes, pero no obedecen mds que las leyes y es por la fuerza de las leyes
que no obedece a los hombres... Un pueblo es libre... cuando, quien lo gobierna, de hecho
no ve al hombre, sino al 6rgano de la ley” (ibid.). Y en la parte II, carta, IX, precisaba: “El
ciudadano no quiere sino las leyes y la observancia de las leyes. Todo individuo... sabe bien
que, si hay excepciones, no serdn a su favor. Por ello, todos temen a las excepciones, y quien
teme a las excepciones ama la ley”.

® Confesiones, Libro IX. Es la reformulacidn de esta interrogante: “; Cuél es la naturaleza
de un gobierno adecuado para formar el pueblo més virtuose, mas iluminado, mds sabio, en
suma, el mejor?”’

7 La eritica contra la volubilidad legislativa de los atenienses es retomada en el Ef
contrato social, 11, 4. Véase también C.S., 111, 1.

8 CM, parte I, carta IX. También todas las Consideraciones sobre Polonia, estin



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx
Libro completo en

http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

160 Giovanni Sartori

El punto es, entonces, que las leyes de Rousseau son leyes con
maytscula: pocas, generalisimas, fundamentales, antiguas y casi leyes
supremas inmutables. En el El contrato social (1L, 7) €l invocaba al
legislador —algiin Moisés, algtin Licurgo, algin Numa— es decir, “a un
hombre extraordinario en el Estado” que desempeiie “una funci6n parti-
cular y superior que no tenga nada en comiin con el reino humano”, porque
“se necesitarfan dioses para dar leyes a los hombres”. Y en la “Dedicato-
ria” del segundo Discurso, Rousseau declara que la Repiiblica que esco-
gerfa es aquella en la que los individuos “se contentan de dar la sanci6n
a las leyes”. De hecho, Rousseau no pensaba en un pueblo legislador,
hacedor de leyes. Para él, el pueblo sélo debia ser juez y custodio de la
ley. Rousseau se proponia liberar al hombre por medio de un gobierno
impersonal de leyes superiores y sobrepuestas a la voluntad que las
emana: tal voluntad las reconoce pero no las crea, las salvaguarda pero
no las modifica. ;Cémo? ;Cémo se hace? Para Rousseau era necesario
un Deus et machina y el dios al que se agarra, es la volonté générale.

La diccién “voluntad general”, era, en aquel tiempo, de uso corriente.
Diderot, en la voz “Derecho Natural” en la Encyclopédie, 1a habia definido
asi: “la voluntad general es en cada individuo un acto puro del entendi-
miento que razona en el silencio de las pasiones”. Rousseau no acepta esa
definicién. ;Por qué? No creo que lo que parecia inaceptable a los oidos
de Rousseau fuese el sabor racionalista de la definicién de Diderot, es
decir, lareduccién de la voluntad general a un “acto puro del entendimien-
to”. Rousseau no accedia a una concepcién voluntarista del querer. En
El contrato social afirmaba que, en el estado civil, el hombre debe
“consultar su razén antes de escuchar sus inclinaciones” (I, 8) y que
someterse al estado civil, significa sujetarse a una “ley de razén” (1I, 4).°

impregnadas por la exhortacién de “mantener y restablecer los usos antiguos™ (cap. III).
También se debe tener presente que Rousseau incluye en las leyes y costumbres que, mas
bien, las juzga como la especie de ley més importante (C.S., II, 12). Lo que estratifica, o de cual-
quier manera inmoviliza ulteriormente, la solucién rousseaniana.

? Se debe subrayar que Rousseau es “racionalista” cuando su problema es de *‘desnatu-
ralizar’” al hombre en el ciudadano, no lo es cuando su problema es, a la inversa, el de educar
al hombre “segin 1a naturaleza”. Rousseau contempla en sus escritos dos hipétesis alterna-
tivas. Cuando la sociedad es muy grande y corrupta, no hay mds que salvar al individuo. Por
ello en el Emilio, Rousseau exhorta hasta cancelar las palabras patria y ciudadano, y exalta
el amor por si mismo: en este contexto, ¢l hombre se debe dar todo entero a si mismo. Y,
también es éste el contexto de la “ética del sentimiento”. En cambio, cuando la ciudad, la



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx 3
Libro completo en

http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

Libertad y ley 161

Rousseau, entonces, podia aceptar muy bien el “silencio de las pasiones”
requerido por Diderot; pero no podia aceptar la respuesta de Diderot, a la
pregunta ou est le dépét de cette volonté générale? Para Diderot, este
“dep6sito” estaba “en cada individuo”. Pero, si asi fuera, la voluntad
general a Rousseau no le servia para nada.

Rousseau advertia la crisis del iusnaturalismo y su problema era de ’
encontrar un Ersatz, una entidad que hiciera sus veces. Es en esta 6ptica
que debemos entender que la voluntad general no es ni la “suma de
voluntades particulares” (El contrato social, 11, 3), ni una voluntad indi-
vidual depurada de todo particularismo y egoismo, sino, en cambio, un
poco de las dos y otras cosas todavia. Volvamos a leer. Cuando el Estado ™
es pequefio y sano “el bien comin se descubre por s’ y cuando son
necesarias nuevas leyes “esta necesidad se ve universalmente. Quien lo
propone primero no hace sino decir lo que todos han oido” (ibid., 1V, 1).
Pero, cuando, al otro extremo, el Estado estd préximo a [a ruina “entonces
la voluntad general enmudece”. Aqui no ocurre que la voluntad general
“esté acabada o corrupta. No, esa es siempre constante, inalterable y pura”
(ibid.). Observo: si es asi, entonces las leyes no son producidas ex homine,
sino, que se reconocen y declaran ex ratione; y la voluntad general las
carga y contiene en si misma, exactamente como el iusnaturalismo las
cargaba y contenia en si mismo. Si la voluntad general verdaderamente !
fuese volontd, cuando estd inerte no serfa, y cuando es muda no desearia.
En cambio, la voluntad general es “indestructible” (ibid., IV, 1). Lo que
equivale a decir que la voluntad general es un ente de razén objetivo
desvinculado de contingencias subjetivas; y vuelve adecir que la voluntad
general es un equivalente antropomérfico del “orden natural” y de esa
“razén natural” que lo agarraba y reflejaba.

Es verdad que en Rousseau encontramos, también, una posicion sub-
jetiva. El iusnaturalismo se anulaba en 1a trascendencia; a Rousseau le era
necesario un anclaje en la inmanencia. Por lo tanto, Rousseau se afana en

sociedad es pequefia, todavia patriarcal —es la segunda hipotesis— entonces se debe salvar
la colectividad: es el problema de El contrato social. En tal caso, el ciudadano debe cancelar
al hombre, el singular muere como “particular” y se debe dar por completo al entero. Y, aqui,
en este contexto, el “sentimiento” es puesto al margen y sustituido por la razén. Aqui “los
particulares ven el bien que repudian; el piblico quiere el bien que no ve... Es necesario
obligar a los primeros a conformar su voluntad a su razon; enseiar al otro a conocer lo que
se quiere” (C.S,, 11, 6: el cursivo es mio).



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx -
Libro completo en

http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

162 Giovanni Sartori

. mantener a la voluntad general en contacto con la voluntad de todos. Asf,
después de haber asentado que la “voluntad general estd dirigida siempre
y tiende siempre al bien piblico” (ibid., 11, 3), él admite que la voluntad
general se pueda contar, que resulta de una “sumade diferencias”, es decir,
después de que los més y los menos de las voluntades particulares se hayan
cancelado reciprocamente. Pero, luego, inmediatamente corrige: “con fre-
cuencia hay gran diferencia entre la voluntad de todos y la voluntad gene-
ral” (ibid)."" La verdad es que Rousseau intenta conciliar lo inconciliable.

Un conteo sélo puede revelar (eventualmente) la voluntad general:

» no puede producir su esencia. La voluntad general no es un agregado al
que se llega sumando: es una, indivisible e indestructible. La voluntad
general es una voluntad moral constituida por elementos cualitativos y
caracterizada por una objetividad decidida: porque debe ser “general”
en la esencia, en su origen y por su objeto (ibid., 11, 4, 6). Admitiendo,
también, que en las consultas populares se cumpla la compensacién que
destruye las perturbaciones y las pasiones particulares —porque para
que se llegue a la “calidad” de voluntad general se requiere de otra
cosa— es necesaria la buena voluntad, se requiere la pasion patridtica
y es necesario, también, que el juicio que inspira el pueblo sea illumina-
do. No son cldusulas que valgan poco; son cldusulas que delimitan
férreamente la soberania popular.

El pueblo quisiera el bien, pero no ha dicho que lo vea; entonces, no
es la voluntad general la que se decide en la soberania popular, sino, al
revés, la voluntad popular es la que se debe decidir en la voluntad general.
De hecho, Rousseau no pide al pueblo que rechace o apruebe una
propuesta de ley, sino, que ésta sea més o menos conforme con la voluntad
general (ibid., IV, 2).

La democracia de Rousseau ;era verdaderamente una democracia?
Comencemos por precisar que la nocién no tiene, en Rousseau, ninguna
preminencia y ni siquiera eminencia. Como ya se ha notado (véase antes,
VII1.4.), también para él el gobierno dptimo, el Estado “guiado por la
voluntad general que es la ley”, debe decir Republica (El contrato social,
II, 6). Democracia es una subespecie junto a aristocracia y monarquia, y
“el gobierno democratico conviene a los Estados pequefios, la aristocracia

10 a diferencia es que “siempre se quiere €l bien, pero, no siempre se ve” (C.S., II, 3).
Pero, si es asi, ¢l problema demanda “ver el bien”.



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

Libertad y ley 163

a los medianos, y la monarquia a los grandes™ (ibid., 111, 3). Y en el
capitulo dedicado a la democracia, Rousseau advierte que la democracia
es dificilisima y que “no hay gobierno tan expuesto a guerras civiles y
agitaciones intestivas como el gobierno democrético y popular” (ibid., 111,
4). Entonces, el tema de Rousseau no era, de ningtin modo, la democracia:
era el El contrato social.

En segundo lugar, también debemos comprender qué entendia Rousseau
por “pueblo”. Rousseau distinguia claramente pueblo de populacho. Para
€l, el pueblo son tnicamente los “ciudadanos”, dnicamente los “patriotas”.

Tanto en el proyecto de Constitucién sobre Polonia, asf como en el de
Coreega, Rousseau preveia un meticuloso cursus honorum que equivalia
a una habilitacién de la soberania. De las Cartas de la montafia resulta
muy claro que la igualdad era para Rousseau una condicién intermedia
entre el mendicante y el millonario, representada por la media burguesia.
Entre ricos y pobres, el pueblo de Rousseau no estd lejos de lo que serd
en Hegel la “clase general”. Pero, como siempre, Rousseau es un caso
aparte. Respecto del demos griego, su pueblo no estaba constituido por
los pobres (si acaso, los pobres eran el populacho). Y respecto a la “clase
general” de Hegel, su pueblo era una clase pequeiiisima: una aristocracia
altamente seleccionada de “ciudadanos”.

Entonces, y regresando al punto, ;qué democracia fue la llamada
democracia de Rousseau? Dirfa que fue una democracia literal, hecha
inofensiva, en la que la voluntad popular esta sustituida y amordazada por
la voluntad general.

También, paralelamente, podemos decir asi: que la democracia de
Rousseau era la democracia antigua, detenida en el nomos de Herodoto:
la ley del gobierno de la ley. Un gobierno de la ley —atencién—
eminentemente estdtico. Rousseau propone una democracia inmévil que
debe legislar lo menos posible, que puede mantenerse, solamente, a
condicién de no hacer o de hacer lo minimo. El ha dedicado toda su
ingeniosidad y todos sus cuidados meticulosos al fin de enredar las fuerzas
que —irénicamente— se han desencadenado en su nombre.

Ex post, también podemos sostener que Rousseaun de hecho ha creado
una democracia jacobina, omnivora y totalitaria. Pero esto no era cierto en
su entendimiento. El pensamiento de Rousseau declaraba: “Hubiera querido
nacer bajo un gobierno democratico sabiamente moderado” (Dedicatoria).



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en

http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=113$

164 Giovanni Sartori

En el tercer Didlogo, subraya que él: “habia insistido. siempre en la
conservacion de las instituciones existentes”. En 1765 escribia a Butta-
fuoco: “He tenido y siempre seguiré como méxima inviolable, el principio
de portar el respeto mds profundo hacia el gobierno bajo el que vivo, y de
no involucrarme en quererlo... reformar de alguna manera.” El proyecto
de reforma sobre Polonia es toda una invitacién a la prudencia en la
aplicacion de las reformas, y una de la més sarcésticas refutaciones de la
medicina revolucionaria se encuentra, precisamente, en este texto: “Me
rfo de aquello pueblos... que se imaginan que para ser libres basta ser
revoltosos” (Consideraciones sobre Polonia, cap. VI).

Rousseau juzgaba reformable, por medio de la legislacién, sélo a
Coreega, porque a su juicio era el dnico Estado bastante joven como para
procurarse un rejuvenecimiento (El contrato social, 11, 10). Por el resto,
advertia que “una vez que las costumbres se establezcan y los prejuicios
arraiguen, es una empresa vana y peligrosa quererlos reformar” (ibid., 11,
8), y, aludiéndo a los cambios de régimen, advertia que “estos cambios
son siempre peligrosos... y nunca hay necesidad de tocar a un gobierno
establecido, sino cuando llegue a ser incompatible con el bien publico”
(ibid., I, 18).

Por otra parte, con Rousseau estamos en las antipodas de la solucién
liberal. El rechazaba a los representantes, queria una democracia directa
¥, por cuanto fuera posible, unanime; pretendia que los magistrados no
tuviesen alguna voluntad propia, sino sélo la fuerza para imponer la
voluntad general. Rousseau decfa “voluntad”, pero de hecho no pretendia
una “voluntad que quiere”. La voluntad general no es una dinamys, sino
aquel instinto infalible que nos permite ponderar las leyes y reconocer
como ley sélo lo justo, la verdadera ley. Su propésito era liberar al hombre
de las cadenas, proyectando un sistema que obstaculizara y vinculara, lo
mds posible, a la legislacién. Rousseau, entonces, veia en la supremacia
de la Ley la solucién del problema de la libertad; pero su Ley eraunaLey
que nunca fue (también en Grecia fue s6lo un exordio) y que nunca pudo
enfrentar los problemas que ya, en tiempos de Rousseau, comenzaba a
enfrentar el constitucionalismo.



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx 3
Libro completo en

http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

Libertad y ley 165
4, Libertad y autonomia

He insistido mucho sobre la “libertad en la ley” de Rousseau, porque la
moda ha sido, de un tiempo a esta parte, la de atribuirle un concepto de
libertad totalmente diferente: la “libertad como autonomia”. De esta
nocién no se ha encontrado hasta ahora huella, y si que he hecho muchas
citas de ella. Pero faltaba una, ésta: ““la obediencia a la ley que nos hemos
prescrito, es libertad” (ibid., 1, 8). Admitamos que en esa frase aconteciera
el descubrimiento del concepto de autonomia. Si es asi, Rousseau no se
dio cuenta. Quien descubre una pepita de oro, se pone a excavar. Rousseau
no le hace caso. Y, en cambio, de aquel ratoncillo (un renglén, por todo)
se ha obtenido una montafia. Se ha dicho que la libertad como autonomia,
teniendo el placet de Rousseau, pone la definiciéon democrética en el
concepto de libertad y sobre esta premisa se ha construido, después, la
contraposicién entre una “menor” libertad liberal —la libertad de— y una
“mayor” libertad democrdtica, la autonomia. Pero no.

El paso en cuestién se coloca en un discurso de “compensaciones”,
entre aquello que me deja y aquello que se gana, pasando del estado
natural al estado civil. En virtud del “El contrato social”, escribia Rous-
seau, el hombre pierde la libertad natural “delimitada, inicamente, por las
fuerzas de las que dispone el individuo” para adquirir “la libertad civil
que estd limitada por la voluntad general”; lo que implica que con la
libertad civil se adquiere la libertad moral, que es la inica que hace al
hombre verdaderamente duefio de si mismo; que el impulso de apetito sin
mds es servidumbre, y la obediencia a la ley, que nos habiamos prescrito,
es libertad”. Inmediatamente después, Rousseau agrega que “el sentido
filosdfico de la palabra libertad no es aqui mi tema”."! ; Autonomia? Si en
verdad la hay, no adquiere autonomia frente a la voluntad general,
ademds, por el contrario, tiene “el impulso del apetito sin mas” (un
contrario de dudosa pertinencia) y, finalmente, es una autonomia califi-
cada como libertad moral y filoséfica. Una vez precisado ello, estoy muy
dispuesto a reconocer que un intérprete tiene el derecho de leer en un autor
lo que el mismo autor no ve. Pero aqui los intérpretes verdaderamente han
forzado, a su autor, m4s alld de lo licito. Admitamos que en Rousseau

11 En efecto, este es el cierre del cap. 8, libro I de El contrato social, al que pertenecen
todos los pasajes citados. Los cursivos son mios.



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

166 Giovanni Sartori

exista un concepto de autonomia que se le escapa. Aunque fuese asf,
también el intérprete debe quedarse con la autonomia que, para Rousseau,
era plausible.

Un primer limite es que la autonomia “en nombre de Rousseau” debe
referirse estrictamente a su hipétesis contractualista, es decir, a la hipéte-
sis de una estipulacién original en la que la posicién de todo contrayente
es, idealmente, aquella de quien se somete a normas que ha aceptado
libremente. El hecho de que Rousseau proponga una democracia nada
inclinada a cambiar sus leyes muestra cudnto le interesa tener aquella
libertad atada a su legitimidad originaria.

En segundo lugar, la autonomia que Rousseau podria subrayar estd
estrechamente condicionada a la dimensién ciudadana de su democracia.
Rousseau siempre ha considerado como imposible la democracia en
grande. También en el texto en el que Rousseau debe suavizar mds esta
negacion, las Consideraciones sobre Polonia (que habia sido un Estado
grande), la “grandeza de las naciones, la extension de los Estados™ es
declarada el “vicio radical”, “la primera y principal fuente de los males
del género humano”. Aun se lee: “Cuando todos los pequefios Estados,
sean republicas o monarquias, prosperan por el solo hecho de que son
pequenos y de que todos los ciudadanos se conocen unos a otros... Todos
los grandes pueblos, aplastados por sus mismas masas, gimen... 0 en la
anarquia, o bajo los opresores” (cap. V). Y en el El contrato social se dice:
“Entre mds se engrandece un Estado, mas disminuye la libertad (111, 1);
entre mas numeroso es el pueblo, mds debe aumentar la fuerza represiva”
(ITI, 2). Entonces, los ciudadanos que yacen bajo las determinaciones que
han permitido y, que, por lo tanto, obedecen a su misma voluntad, pueden
ser unicamente los ciudadanos de una ciudad pequefia en la que se
gobiernen directamente. Pero si el autogobierno cara a cara no es posible,
hablar de autonomia no tendria ningiin sentido para Rousseau.

En fin, aunque Rousseau supone a una autonomia en premisa, la
conclusion ala que llega—y que estd cien a uno respecto de esa premisa—
siempre es que una vez que estd legitimada la ley, una vez puesta la
verdadera ley, libertad es “libertad en 1a Ley”. El hombre es libre porque
cuando gobiernan las leyes, y no otros hombres, €l no se da a nadie: es
decir, es libre porque no estd expuesto al arbitrio. Este es el concepto de
libertad en Rousseau. Y, de hecho, asi fue entendido. Durante el curso de



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

Libertad y ley 167

la Revolucion Francesa Rousseau fue muy citado, y en el remolino de
aquellos afios explotaron todas las ideas posibles: pero no aquella de la
autonomia. Inclusive en el alba del Terror, en la Declaracién de los
Derechos de 1793, en el articulo 9 se dice: “la ley debe proteger la libertad
publica e individual contra la opresién de quienes gobiernan”.

La verdad es que Rousseau se convierte en el inventor del concepto de
autonomia sélo después de Kant, porque ese concepto se pone en evidencia
con Kant, aunque en el filésofo de la Critica de la razén prdctica, la
autonomia —el prescribir a nosotros mismos nuestra ley— es la definicién
de la libertad moral y de nuestra libertad interior. Diferente asunto, entonces,
al de la coercidn exterior. Por lo tanto, frente al problema de Ia opresién Kant
no sirve; lo que explica cémo la palabra autonomia haya rebotado —apenas
se hubo intentado darle referencia politica— de Kant a Rousseau. Sin
embargo, ese rebote es engafioso y ha oscurecido de mala manera el
problema de la libertad politica. Pongdmoslo nuevamente en claro.

Norberto Bobbio (1955, pp. 173, 272) puntualiza muy bien: un estado
de autonomifa se refiere a la voluntad, alld en donde un estado de libertad,
como no-impedimento, se refiere a la accidn. Exacto. Por lo tanto, el4-
problema (interior) de la libertad del querer no es el problema (exterior)
de la libertad de hacer; y el problema de la libertad politica es el problema
de no estar impedidos en el hacer. En politica poco cuenta que yo sea
interiormente libre; lo que cuenta es que yo no esté encadenado. Y mi
autonomia no impide, en modo alguno, que yo pueda ser forzado. Mi
voluntad puede permanecer libre (auténoma) aunque materialmente me
encuentre en prision. Y por ello estd bien que afirmemos que la fuerza no
puede apagar nunca en el hombre la chispa de la libertad. También es
verdad que mi voluntad puede quedar inerte y pasiva (heterénoma)
aunque me esté permitido hacer todo lo que quiera. Cuando nos ocupamos
de autonomia (libertad interior), combatimos la heteronomia; cuando nos
ocupamos de la libertad de hacer, combatimos la opresién exterior. Y
podemos ganar una batalla y perder otra, desde el momento en que
autonomia y coercién no se excluyen.

Adviértase: colocar y mantener la autonomia en el “foro interno” no
disminuye, en modo alguno, su importancia; mas bien, prescribirse por si
mismo una ley es “libertad responsable”, la libertad que no degenera en

licencia. Y es la autonomia que da valor al individuo-persona, que lo *



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=113$

168 Giovanni Sartori

despliega como un “sujeto” activo y responsable, cuyo contrario es el
hombre pasivo, anémalo, hetero-directo, es decir, el hombre como “obje-
. to”. Pero, precisamente porque la autonomia es una relacion interna entre
el yo y el yo mismo, los problemas de la libertad exterior, de la libertad
de hacer, salen del 4mbito de la autonomia.

Por lo tanto, la autonomia de la que se habla en sentido politico es tal
en sentido metaférico. Bobbio (1955, p. 176) advierte que “el concepto
de autonomia... en el uso politico... indica que las normas reguladoras de
las acciones de los ciudadanos deben ser conformes, cuanto sea posible,
a los deseos de los ciudadanos”. Pero, en tal caso, ; por qué decir autono-
mia? Ordenes, conformes lo mas posible a los deseos de los ciudadanos,
son mandatos aprobados, lo que significa que el problema en cuestién es
el problema del consenso (véase antes, V.2). Una consideracién andloga
vale para la diccién “autonomias locales”. En el mundo contemporéneo,
las llamadas autonomias locales son, las mas de las veces y mds que otra
cosa, estados de descentralizacién politica-administrativa y, por lo tanto,
con independencia (relativa) del centro. Es raro que sean “autarquias” con
autosuficiencia. Sin embargo, siempre presuponen para existir una liber-
tad de del Estado central o centralizador. I.lamémosle, también, si se
quiere, autonomias: pero sin tomar la expresién muy en serio.

Afirmaba, al inicio del cap., que la libertad politica muere también de
“verdadera libertad”. Pensaba, especialmente, en la autonomfa. Abusiva-
mente legitimada por Rousseau, haciéndola pasar por libertad politica,
manipulada dialécticamente por Hegel y, asi, coronada como “libertad
mayor”, se llega por esta via a la conclusién de que “el Estado, el érgano
de coercién por excelencia, llegé a ser la mdxima expresién de la liber-
tad”."? Dios nos libre y libere. A mi me importa mucho la autonomia como
libertad interior y libertad moral; pero sufro el terror de que esa autonomia,
que es un “pensarse libres” cuando estamos en la cércel, transforma al
Estado en la méxima expresion de libertad. No. La libertad de es la libertad
como autonomia, no estan entre ellas como una menor y mayor libertad;
estan entre ellas como libertades heterogéneas. La autonomia es sacrosan-
ta; pero no es libertad de la opresion.

12 pe Ruggiero (1941, p. 374). Afirmaciones de tal género abundan; pero el pasaje es
revelador porque se coloca en una bellisima Historia del liberalismo europeo, cuyo autor,
sin lugar a dudas, era liberal; pero, precisamente, liberal de derivacién hegeiiana y crociana.



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

Libertad y ley 169

5. El derecho de los legisladores

Regresemos al nexo entre libertad y ley. Por desgracia las leyes no las
hace la voluntad general; y, desafortunadamente, las leyes no son hechas
de una vez para siempre, sino que estdn siempre por hacerse. Y cierta-
mente hoy no somos libres debido a los productores de las leyes a las que
estamos sometidos, sino porque los legisladores que las hacen no son
libres de hacerlas a su arbitrio. Y al decir esto, llegamos, o regresamos, al
constitucionalismo.

El constitucionalismo liberal refunde y equilibra en sf la ley como
limite —como limite impersonal— y la ley como manifestacién de
voluntad. Pero este equilibrio es en funcién de cémo se concibe la ley.
Montesquieu, que vivia todavia, cubierto por la proteccién iusnaturalista
podia afirmar, simplemente, que nosotros somos libres porque estamos
sometidos a leyes civiles. Sin embargo, nosotros, hemos perdido la
proteccidn iusnaturalista. ;Cudles leyes son “leyes civiles?’'* En suma,
{qué cosa es ley?

En la tradicion romanistica ius (derecho) se asocia, durante el curso de
los siglos, con iustum (justo); y este nexo funda las libertades o, cuando
menos, las protecciones medievales. Como resume Carlyle (1941, p. 12), ¢
“el aspecto fundamental del pensamiento politico del medievo era que
toda la autoridad politica era expresién de justicia... que todo el derecho
civil y positivo fluye de la justicia, asi como un rio fluye de la fuente”.
Por lo tanto, la idea de derecho que invade la evolucién del derecho comiin
y de la rule of law hasta el siglo XIX, se apoya en un ius, que es tal porque
es iustum, porque encarna lo justo. Hoy, para nosotros, ius se transforma
en “justicia”, mientras que la caracterizacién legal del término romano,
es hecha por nuestro “derecho”. Pero atencién: del derecho —¢l sistema
juridico en su conjunto— nosotros derivamos los derechos, las prerroga-
tivas especificas de los ciudadanos. Y derechos, en inglés, son rights: el
plural de right, de “justo” (y lo mismo vale para el alemdn, en donde los
derechos son rechte y justicia es Gerechtigkeit). Entonces la marafia entre

13Del Esprit des Lois, libro XX V1, cap. 20: “‘La libertad consiste principalmente (escribia
Montesquieu)} en no poder estar obligados a hacer alguna cosa que no sea ordenada por la
ley; y nos encontramos en esta condicién sélo bajo el pacto de que estemos gobernados por
leyes civiles: entonces, nosotros somos libres porque vivimos bajo leyes civiles”.



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx
Libro completo en

http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

170 Giovanni Sartori

ley, derecho y justicia es constante. Son recovecos en los que no se puede
entrar. Basta resumir asi: hasta hace cerca de un siglo, “ley” nunca ha sido
sélo forma (forma de ley), sino, también, contenido: una normativa
caracterizada por contenidos de justicia. Durante milenios nunca se ha
aceptado que ius fuese dnicamente iussum, s6lo “mando” y, menos que
nunca, cualquier mando. Durante milenios se ha considerado siempre que
la ley debiese incorporar y expresar valores de justicia.

Falta que las leyes estdn por hacerse, que no pueden ser “estdticas”, tal
como dice Rousseau. El constitucionalismo permite hacer leyes al trans-
formar al parlamento en 6rgano legislativo, en productor de leyes.!* Por
otra parte, el constitucionalismo sabe bien que estamos gobernados por
leyes s6lo si el legislador estd también sometido a leyes. La idea de la
“forma’” de ley surge y se afirma en este contexto. El objetivo del control “for-
mal” de las leyes (confiado a representantes elegidos y obligados a
responder) es sustantivo. Por conducto de la forma —el respeto de deter-
minados procedimientos— se quiere asegurar el control del contenido.
Pero todo esto presupone la idea de ley y de derecho que decfa: el ius
iustum. Y, de repente, esta idea de! derecho se desmorona.

La jurisprudencia analitica que encabeza John Austin y, todavia mas,
el positivismo juridico, que encuentra su maximo.exponente en Kelsen,
resuelven sin reservas el derecho en su forma, y por ello mismo, la
legitimidad en legalidad. Esta resolucién acontece porque el constitucio-
nalismo lo logra, porque el Estado de derecho existe. Pero el formalismo
y el positivismo juridico pierden de vista, y de cualquier manera, no
pueden reconocer, esta accién precedente. De hecho, la nocién misma de
constitucién Ilega a ser formal. Desde los afios veinte, por constitucion se
comienza a entender cualquier forma que un Estado se da. Pero si la
constitucion de Stalin o la constitucién de Hitler son constituciones con
el mismo titulo que la de Estados Unidos, entonces “constitucién” no sirve
ya para proteger nuestra libertad. De este modo el constitucionalismo se con-
vierte en victima del préximo evento y muere como instrumento de
libertad en la ley.

Debe estar muy claro, entonces, que todo el planteamiento sobre la

141 ag asambleas que hoy asimilamos a los parlamentos no adquieren funciones legisia-
tivas sino hasta el setecientos, ya avanzado, en Inglaterra, y a las constituciones del siglo X1x
en Europa continental.



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en

http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

Libertad y ley 171

solucién constitucional del problema de la libertad presupone el rechazo
de la definicién formal de constitucién y el mantenimiento de su defini-
cién de garantia, que, por 1o tanto, es la definicién correcta (Sartori, 1990,
pp. 11-24). Y debe ser igualmente claro que cuanto mds accedemos a la
interpretacién puramente formal y positivista del derecho, tanto menos
nos tutela el derecho de la opresidn. Si a Ia ley basta la “forma de ley” y
si, ignalmente, la legalidad engulle la legitimidad, entonces nada prohibe
que el tirano ejerza su tiranfa en nombre de la ley y mediante érdenes
disfrazadas de leyes.

El nexo entre libertad y ley pierde asf la certeza que lo ha cimentado
durante milenios. Es cierto que todas las liberal-democracias existentes
también son constitucionales en el sentido propio del término. Pero, del
mismo modo, en nuestros sistemas asistimos a desarrollos degenerativos
facilitados por el formalismo juridico: especialmente en el refluir de la
rule of law en 1a rule of legislator, del mando del derecho en el mando de
los legisladores. Esta transformacion ha sido descrita licidamente por
Bruno Leoni (1961, pp. 147-149) asi: “El hecho que en las codificaciones °
originarias del siglo Xix los legisladores se limitaran, en sustancia, a
coleccionar la ley no escrita, gradualmente se ha clvidado... Asi, nos
hemos habituado a concebir todo el derecho como ley escrita, vale decir,
como una serie de promulgaciones afirmadas por cuerpos legislativos con
base en el derecho de mayorfa... Otra consecuencia... ha sido que el
proceso legislativo no fue ya reconducido por la actividad tedrica de
expertos, jueces o abogados, sino, mds bien, por la simple voluntad de
mayorfas victoriosas en los cuerpos legislativos”.

De este modo, una concepcidn voluntarista de la ley se sustituye en la
“bisqueda del derecho”, con la law finding, que caracteriza —en el
derecho comtin— la produccién judicial del derecho. El juez (del pasado)
“verificaba” cudl era la ley conforme a las costumbres, a la ley terrae, a
los precedentes judiciales (el principio del stare decisis). Nuestros legis-
ladores del derecho saben poco o nada, conciben las leyes como puros y
simples mandos y, en definitiva, gobiernan legislando, mandan bajo la
formade ley. Asi, laley es echada a perder segiin cuatro aspectos: primero,
la inflacién de las leyes; segundo, su mala calidad; tercero, una pérdida
de certeza; cuarto, una pérdida de generalidad.

Nuestros parlamentos, sobre todo en los sistemas parlamentarios de



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx

http://biblio.juridicas.unam.mx Libro completo en

http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

172 Giovanni Sartori

tipo asambleista, se han convertido en verdaderas y propias “maquinas
legislativas”, fibricas de produccién en cadena de leyes que, en verdad,
son leyes en el nombre (en la forma), pero no leyes (que no merecen serlo)
en la sustancia. La idea de gobernar legislando, confunde el gobernar con
la creacién del derecho, el gubernaculum con la iurisdictio. En verdad es
un enredo horrible cuya primera consecuencia es una inflacién de leyes
que, por lo mismo, devalua la ley: muchas leyes —que luego son leyeci-
tas— disminuyen la importancia y oscurecen la misma razon de ser de las
leyes. Devaluaci6n agravada por la mala calidad del derecho legislativo.
Nuestros productores de leyes no son jurisperitos (y cuando lo son, se
olvidan de serlo); son una mayorfa victoriosa que impone su propia
politica. Paraellos, la claridad de las leyes, la coherencia del sistema legal
en su conjunto, importa poco o nada. Cuando el constitucionalismo liberal
confiaba la funcién legislativa en los parlamentos, no intentaba promover
alos representantes en “expertos”, expertos en derecho; intentaba que esos
representantes, controlando las leyes, controlaran eo ipso al poder. De
hecho, durante mucho tiempo los legisladores dejaron a los juristas la tarea
de elaborar los cédigos. Sin embargo, el intento de ese constitucionalismo
ha sido arrollado, repito, por la transformacién del gobernar en las leyes
(en el dmbito de las leyes) por el gobernar mediante leyes (quees, después,
un modo de sustraerse a su control).

El tercer inconveniente, decia, es 1a pérdida de la certeza del derecho.
Bien entendido, certeza es un término técnico. No quiere decir que el
derecho debe ser inmévil e inmutable. Quiere decir que una de las
funciones de un ordenamiento juridico es el de permitir a los destinatarios
de las normas organizar “‘proyectos de vida” con base en previsiones
confiables. Pero si 1o permitido hoy se transforma, por la continua aplica-
cion, en lo prohibido mafana, entonces el derecho cesa de ser una armazoén
que organiza nuestro vivir y convivir. Las normas que no duran, que se
rehacen continuamente, transforman la certidumbre que esperamos del
derecho en una incertidumbre “disfuncional”, lo cual lo convierte en
nuestro enemigo.

Finalmente est4 la erosion de la generalidad de la ley. Veremos dentro
de poco (m4s adelante, X.4) la razén del crecimiento de una legislacion
sectorial, parcial, y por tanto, de leyes que no son iguales para todos
(generales), sino que favorecen a algunos destinatarios y perjudican a



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx

R TINIE Libro c leto e
http://biblio.juridicas.unam.mx rotomp eto o

http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

Libertad y ley 173

otros; asi, como explicaré dentro de poco, sin generalidades también
quedamos sin proteccidn (de la ley). Aquf, el punto por evidenciar es que
en cuanto a generalidad también se debe hablar de cémo debe ser conce-
bida y percibida la ley. “Una regla general obedecida por todos no
presupone, a diferencia de un mandato, a una personaque estien el origen.
También se diferencia de un mandato por su generalidad y abstraccion...
Sin embargo, las leyes pasan gradualmente a ser mandatos en la medida
en que su contenido llega a ser mds especifico™.'s Asi pues, activar las
leyes secesionales equivale a percibir la ley como mandato, como un
iussum mas que COmo un iustum.

6. Leyes y derechos

Las transformaciones que he ido ilustrando ayudan a explicar como laidea
de la libertad en la ley se opone con creciente frecuencia a la idea que
libertad es liberarse de las leyes, y que las leyes son limitantes de la li-
bertad. Pero leer en las leyes una infraccién de libertad es olvidar que las
libertades en cuestién no son interiores sino relacionables, libertad entre
individuos, grupos, organizaciones; y, entonces, libertades que cuidan la
coexistencia en libertad. Lo que quiere decir que la libertad de cada uno
debe encontrar su limite (o, si se quiere, su no-libertad) en la reciprocidad,
en el respeto de lalibertad de los otros. Tizio debe ser no-libre paraimpedir
que Caio haga alguna cosa en la misma medida en la que, viceversa, Caio
debe ser no-libre para impedir a Tizio hacerla. Igualmente, a Tizio le esta
prohibido dafiar a Caio y, viceversa, a Caio le estd prohibido dafiar a Tizio:
ambos deben ser no-libres para hacer daiio al otro (y a terceros). Hasta
Croce, filésofo antijuridico por excelencia, advertia que “aquelios que
razonan contra las leyes, pueden hacerlo muy bien y con tranquilidad,
debido a que las leyes que los circundan, los protegen y conservan con
vida; a poco tiempo que las leyes indicaran que desaparecerian todas ellas,

en un momento perderian ellos cl gusto por razonar y charlar” (1932,
p- 333).

13 Hayek, 1960, pp. 149-150. El mismo texto, The Constitution of Liberty, especifica-
mente cap. I, y, también para cntender bien la rule of law.



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx

R TIIE Libro c let
http://biblio.juridicas.unam.mx o tomp eo o

http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=1135

174 Giovanni Sartori

Con esto queda claro que el nexo entre libertad y ley esta, hoy,
gravemente debilitado por el positivismo juridico, por la resolucién de la
legitimidad en legalidad, y por los desarrollos degenerativos, citados
arriba. Por lo tanto, es mas importante que nunca replantarse la premisa
de que la libertad es un producto de los derechos. La edificacion de la
libertad sobre la ley actualmente se cimienta en los derechos —del
ciudadano, del hombre y “humanos”— de conformidad con estos dere-
chos. Por otra parte, el constitucionalismo ingiés nace y se afirma en los
siglos, precisamente asi: como un cuerpo de generalidades derivado de
sentencias especificas pronunciadas por los jueces en materia de particu-
lares derechos de particulares individuos. No es gratuito afortunadamente,
que en la actualidad los llamados derechos humanos se hayan convertido
en el porro unum: nuestro ius permanece fustum, en esta medida.

;Los derechos son libertad para o libertad de? Son —me parece
claro— libertad para, convertidos en libertad de. En la medida que
aumenta el ndimero de los derechos, en la misma medida la libertad
politica se amplia en libertad econémica-social y la libertad liberal pasa
a ser libertad democritica. Asi estd bien. En cambio, no esta bien disfrazar
la libertad politica en los despojos mentirosos de autonomia, autorreali-
zacién y similares. La autonomia (y equivalentes) no es una libertad que
“supera” la libertad como no-impedimento; es una libertad diversa, inte-
rior y no exterior. Por otro lado, ni siquiera es cierto que la libertad para,
sea una mera libertad negativa. La libertad politica se explica siempre en
un hacer, en un resistir, en un actuar, en un pretender. Por lo tanto, la
libertad como no-impedimento pasa a ser naturaliter una serie de “pode-
res” para. El punto queda en que es la libertad para, y no la libertad de,
la que estd de parte de los ciudadanos y que no se puede resolver contra
ellos.

Recapitulo. Cuando se declara que libertad y legalidad son indisolu-
bles, se entiende que sélo hay un modo para construir un orden politico
no opresor: el de despersonalizar y vincular lo mds posible el poder
politico. Lo que tenemos en mente es, en suma, el constitucionalismo y
el Estado de derecho que somete al productor de leyes a las leyes que hace.
Es en este contexto que se sostiene —y he regresado para sostenerlo—
que la libertad en la ley, y no la autonomia, constituye la cdrcel de las
sociedades libres.





