
PREFACIO 

De la democracia me he ocupado desde siempre. Principié en el lejano 
1957 con La Democracia y sus definiciones, un libro juvenil que ha tenido, 
desde hace más de treinta años, una reimpresión tras otra. En verdad sería 
ingrato si me lamentara de ese éxito. Pero después de tanto tiempo, era 
conveniente escribir un nuevo libro. De aquel texto viejo queda aquí, en 
parte, la estructura; sin embargo, todo ha sido rescrito y muchísimo ha 
sido cambiado. En el intervalo he publicado en inglés un texto en dos 
volúmenes The Theory of Democracy Revisited, publicado en 1987 y con 
abundante bibliografía. Así, cubiertas las espaldas, me ha sido fácil 
escribir este libro con muy pocas notas, sucintos resúmenes y paso rápido. 

En la primera parte -La teoría- planteo los problemas: aquí el enfoque 
es, sobre todo, analítico. En la segunda -La práctica-, el material de los 
problemas y el enfoque están en la fábrica de la democracia. Para decirlo de 
otra manera: en la primera parte trato cuestiones por resolverse o ya resueltas 
en "buena lógica"; en la segunda, cuestiones por resolver o resueltas en 
"buena experiencia". En cuanto al apéndice -El futuro-, el título ya indica 
que me interrogo sobre problemas que se resuelven con la caída del 
comunismo y sobre los que surgen de ello. El fin de la ideología marxista 
no modifica la teoría que precedía al marxismo y que soportó su ataque; si 
acaso, la refuerza. En el apéndice tal planteamiento es más concreto. 

¿La teoría sobre la democracia es una o es múltiple? ¿Muchas teorías 
sobre muchas democracias o una teoría sobre una democracia? La res-

XIX 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 



XX Giovanni Sartori 

puesta depende, en gran parte, del nivel de abstracción del discurso. A 
nivel del género podrá ser una. A nivel de la especie será ciertamente 
múltiple. En este libro sostengo la tesis unitaria, es decir, que la teoría 
sobre la democracia posee un cuerpo central y que las llamadas "teorías 
alternativas" de la democracia no son tales: o son falsas (como en el caso 
de la inexistente democracia comunista) o son "teorías parciales", subes­
pecies. Y una subespecie no está en alternativa con la especie, exactamen­
te como la parte de un todo no puede hacer las veces del todo. 

Observar que una teoría unitaria de la democracia debe respetar al 
"género" equivale a decir que se deberá colocar en un nivel más abstracto 
de aquel en el que se realiza la investigación sobre la especie y la 
subespecie de "democracia". ¿Más abstracta?, ¿cuánto? En suma, ¿qué 
tan abstracta? Aquí me atendré a un nivel de abstracción intermedio, a la 
mitad del camino entre la estratósfera permitida al filósofo y el ras de tierra 
del empirismo, que es como decir que este libro no propone una filosofía 
de la democracia, y ni siquiera una teoría empírico-positivista de la 
democracia. Al filósofo le es permitido ignorar los hechos y ser sólo 
normativo, tratar únicamente los ideales. Por el contrario, la teoría empí­
rica de la democracia, con etiqueta positivista, recoge la democracia de 
los hechos: es total y únicamente descriptiva. Decía que me situó en el 
justo medio. Considero que la teoría está sobre los hechos y que de ahí 
debe transcender y evaluar; pero considero también que se deben tener en 
cuenta los hechos, que se debe reparar en cómo la experiencia influye 
sobre la teoría. El nivel de abstracción del libro es entonces intermedio en 
el sentido de que está montado entre la teoría y la práctica. 

Este es, entonces, un libro de conjunto, hecho con el fin de aclarar y 
poner juntos (en Jo esencial) una casi interminable literatura sobre la 
democracia que por lo general se ha deshilachado, desde hace medio siglo 
hasta hoy, en fragmentos "novedosillos", especializados y/o combativos. 
El buen abad Galiani, irritado por quien lo acusaba de parcialidad, 
contestaba secamente: je ne suis pour rien, je suis pour qu 'on ne dérai­
sonne. Traduzco, para mí, de la siguiente manera: no estoy en pro o en 
contra de esto o de aquello; estoy en contra de las estupideces. 

G.S. 
Columbia University, 

Nueva York, abril de 1992 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=1135

www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
 




