CAPITULO XVII

De la libertad religiosa.

Ha vuelto la Constitucién actual 4 la Gnica
idea razonable en lo que se refiere 4 la reli-
gion: la de consagrar la libertad de cultos sin
restriceidn, sin privilegio, sin obligar siquiera
4 los tndividuos, con tal que observen formas
exteriores puramente legales para declarar su
asentimiento en favor de un culto particular.
Hemos evitado el escollo de esta intolerancia
civil, que se ha querido substituir 4 la intole-
rancia religiosa propiamente dicha, hov que
el progreso de las ideas se opone 4 esta 0lti-
ma. En apoyo de esta nueva especie de into-
lerancia se ha citado frecuentemente & Rous-
seau, que acariciaba todas las teorias de la li-
bertad y que ha procurado pretextos 4 todas
las aspiraciones de la tirania.



104

«Hay, dice, una profesién de fé6 puramente
»civil, cuyos articulos corresponde fijar al so-
»berano, no precisamente como dogma de re-
»ligién, sino como Sentimiento de soeiabili-
»dad. Sin poder obligar 4 persona alguna &
nereer en estos dogmas, puede arrojar del
»Estado 4 todo el que no les crea. Puede arro-
»jarle, no como impio, sino como insocia-
»ble» (1). ¢Qué significa un Estado decidiendo
de las opiniones que es menester adoptar?
;Qué me importa que el soberano no me obli-
gue 4 creer, si me castiga porque no creo?
¢Qué me importa que no me hiera como im-
pio, si me hiere como insociable? jQué me
importa que la autoridad se abstenga de las

(1) Rousseau, Contrato social, lib. 1V, cap. 8,
afiade: “Que si alguno, después de haher reconocido
»publicamente estos mismos dogmas, se conduce como
»si no les creyera, debe ser castigado con la muerte.
»Ha cometido el mayor de los erimenes, ha mentido
wante las leyes.» Pero aquel que tieve la desgracia de
no creer estos dogmas, no puede confesar sus dudas
sin exponerse al extrafiamiento, y si sus afecciones le
retienen, si tiene una fawnilia, una mujer, hijos que
vacila'en abandonar para precipitarse en el destierro,
éno sois vosotros los que le obligais 4 lo que llamais
el mayor de los crimenes, 4 la mentira ante las leyes?
Diré, ademas que, en estas circunstaneias, la mentira,
en mi opinidn, dista mucho de ser un crimen. Cuando
pretendidas leyes no nos exigen la verdad sino para
proscribirnes, no las debemos esa verdad.



105
sutilidades de la teologia, si se pierde en una
moral hipotélica, no menos sutil, no menoy
extrana 4 su jurisdiceion naturai?

No conozco sistema alguno de servidumbre
que haya consagrado errores mas funestos que
la eterna metafisica del contrato social.

Es la intolerancia civil tan peligrosa, mas
absurda y, sobre todo, mds injusta que la in-
tolerancia religiosa. Es tan peligrosa puesto
que produce los mismos resultados bajo otro
pretexto; es mds absurda, puesto que no es
motivada por la conviecién; es mds injusta,
puesto que el mal que causa no es para ella
un deber, sino un cdlculo.

La intolerancia civil adopta mi! formas y se
refugia de un punto 4 otro para escapar al ra-
zonamiento. Vencida sobre el principio, dis-
puta sobre la aplicacién. Se ha visto & hom-
bres perseguidos después de treinta siglos de-
cir al Gobierno que les relevaba de su pros-
‘cripeibn, que si fuese necesario que habiese
en un Estado muchas religiones positivas, no
lo seria menos impedir que las sectas tolera-
das no produjesen, al subdividirse, nuevas
sectas (1). Pero cada sacta tolerada, jno es ella
misma una subdivisidn de una secta antigua?
¢Con qué titulo disputard 4 las generaciones

(1) Discurso de los judios al Gebicrno francés.



106

futuras los derechos que ella ha reclamado
contra las generaciones pasadas?

Se ha pretendido que ninguna de las lgle~
sias reconocidas podia cambiar sus dogmas sin
el consentimiento de la autoridad. Pero si, por
acaso estos dogmas llegasen a ser rechazados
por la mayoria de la comunidad religiosa, ;po-
dria la autoridad obligarle & profesarias? Pero
en punto 4 opiniones, los derechos de la ma-
yoria v los de la minoria son los mismos.

Se concibe la intolerancia cuando impone 4
todos una sola profesidn de fé; es, al menos,
consecuente, Puede creer que contiene 4 los
hombres en el santuario de la verdad; pero
cuando son permitidas dos opiniones, como
una de las dos es necesariamente falsa, auto-
rizar al Gobierno 4 obligar 4 los individuos de
una y de otra 4 permanecer adheridos 4 la
opinién de su secta, 6 4 las seclas, 4 jamds
cambiar de opinién, es autorizarle formal-
mente 4 prestar su ayuda al error.

La libertad completa y entera de todos los
cultos es tan favorable 4 la religién como con-
forme 4 la justicia.

Si hubiese sido siempre la religién perfec-
tamente iibre, creo que jamds hubiera sido
objeto sino de respeto y amor. No se hubiera
concehido el fanatismo ciego que hacia ia re-
ligién en si misma un objeto de odio 6 malque-



107

rencia. Ese recurso de un sér desdichado 4 un
sér justo, de un sér débil 6 un sér bueno, me
purece que no debe excitar en aquellos mismos
gue le consideran como quimérico, sino interés
Y simpatfa. Aquelque mira como errores todas
las esperanzas de la religién, debe ser mds
profundamente conmovido ue cualquier otro,
por ese concierto universal de todos los afligi-
dos, por esas stplicas de dolor lanzadas hacia
un cielo de bronce desde todos los rincones
de la tierra, para quedar sin respuesta y de
la ilusién lamentable que toma por una res-
puesta el ruido confuso de tantas plegarias,
repetidas 4 lo lejos en los aires.

Numerosas son las causas de nuestras penas.
Puede la autoridad proscribirnos; la mentira
calumniarnos; los lazos de una sociedad ficti-
cia nos lastiman; la naturaleza inflexible nos
hiere en lo que mis queremos; avanza hacia
nosotros la vejéz, época sombria vy solemne en
que los objetos se obscurecen y parecen reti-
rarse y en que un no sé qué de frio y de
tierno se esparce sobre todo lo que nos rodea.

‘Contra tantos dolores, huscamos doguiera
consuelos y todos nuestros consuelos durade-
ros son religiosos. Cuando los hombres nos
persiguen, nos creamos ignorados recursos
m4s alld de los hombres. Cuando vemos des—
vanecerse nuestras esperanzas mas queridas,



108

la justicia, la libertad, la patria, nos complace
saber que existe en alguna parte un sér que
nos premiard el haber sido fieles, & pesar de
nuestro siglo, & la justicia, 4 la libertad y 4 1a
patria. Cuando lloramos un objeto amado,
tendemos un puente sobre el abismo y le
alravesamos con el pensamicnto. En fin,
cuando la vida se nos escapa, nos lanzamos
hacia vtra vida. Asi la religién es, por su
esencia, la companera fiel, la ingeniosa é in-
fatigable amiga del] infortunado.

No es esto todo. Consoladora de la desgracia
es la religién al par de todas nuestras emo-
ciones la mds natural, Todas nuestras sensa-
ciones fisicas, todos nuestros sentimientos
morales, le hacen renacer en nuestros corazo-
nes & nuestro pesar. Todo \lo que nos parece
sin limites, y produce en nosotros la nocién
de la inmensidad, la vista del ciclo, el silen-
cio de la noche, la vasta extensién de los
mares;, todo lo que nos lleva al enterneci-
miento ¢ al entusiasmo; la conciencia de una
accion virtuosa, de un generoso sacrificio, de
un peligro arrostrado valerosamente; del dolor
ageno socorrido, todo lo que despierta en el
fondo de nuestra alma los elementos primiti-
vos de nuestra naturaleza; el desprecio del
vicio, el odio 4 la tiranfa, alimenta el senti- -

mianto religioso.



109

Afecta de cerca este sentimiento'd todas las
pasiones nobles, delicadas y profundas, como
todas eslas pasiones tiencunalgo de misterioso,
porque la razén comun no puede explicar nin-
guna de esas pasiones de una manera salis—
factoria. El amor, esa prelerencia exclusiva
por un objeto del cual podiamos prescindir
durante largo tiempo y al cual tantos otros se
parecen; la sed de gloria, esa ansia de una
celebridad que debe prolongarse después de
nosotros; el placer que hallamos en la abne-
gacion, goce contrario ai instinto habitual de
nuestro egoismo; la melancolia, esa tristeza
sin causa, en cuyo fondo hay un placer que
no podriamos analizar, otras mil sensaciones
que describir no es dado y que nos llenan de
impresiones vagas y de emociones confusas,
son inexplicables para el rigor del razona-
miento; todas tienen afinidad con el senti~
miento religioso. Todas estas cosas son favo-
rables al desarrollo de la moral: hacen salir al
Hombre del estrecho circulo de sus intereses,
prestan al alma esa elasticidad, esa delicadeza,
esa exaltacion que sofoca el habito de la vida
comin y de los cdleulos que necesita. El
amor es la mds compleja de estas pasiones,
porque tiene por fin un goce determinado,
cercano & nosotros y que tiende al egeismeo.
El sentimiento religioso, por la razén contra-



110

ria, eg de todas estas pasiones la mds pura.
No huye con la juventud; se fortifica algunas
veces en la edad avapzada, como si el cielo
nos la hubiese dado para consolar la época
mdas despojada de nuestra vida.

Un hombre de genio decia que la vista del
Apolo de Belvedere 6 de un cuadro de Rafael
le hacia mejor. En efecto, hay en la contem-
placién de lo bello, en todo género, algo que
nos hace salir de nosotros mismos, haciéndo-
nos sentir que la perfeccidn vale mas que nos~
otros, y que por esta conviccién, inspirdndo-
nos un desinterés momentdneo, despierta en
nosotros la aptitud del sacrificio, que es la
fuente de toda virtud. Hay en la emocién, sea
cualquiera su causa, algo que hace circular
nuestra sangre mis de prisa, que nos procura
una especie de bienestar, que duplica el sen-
timiento de nuestra existencia y de nuestras
fuerzas, y que, de esta suerte, nos hace sus-
ceptibles de una generosidad, de un valor, de
una simpatia que excede 4 nuestra diSposk-
cién habitual. Aun el hombre corrompido es
mejor cuando estd conmovido 6 emocionado vy
todo el tiempo que lo estd.

No quiero decir que la ausencia del senti-
miento religioso pruebe en todo individuo la
ausencia de moral. Hay hombres cuya inteli-
gencia es la parte principal, y que no pueden



H1

ceder sino 4 una evidencia compieta Estén es-
tos hombres, de ordinario, entregados 4 me-
ditaciones profundas, y son preservados de la
mayor parte de las tentactiones corruptoras por
los goces del estudio 6 el hdbito del pensa-
miento; son capaces, por cunsiguiente, de una
moral escrupulosa; pero, en la muchedumbre
de los hombres vulgares, la ausencia del sen-
timiento religioso, no apoydndose en anédlogas
causas, anuncia las mis de las veces 4 mi jui-
¢io, un corazon arido, un espiritu frivolo, un
alma absorbida en intereses pequeilos é inno-
bles, una gran esterilidad de imaginacién. Ex-
ceptio el caso en que {a persecucién hubiera
irritado & estos hombres. El efecto de la per-
sectciénes revelarcontraloque manda, y pue-
de ocurrir entonces, que hombres sensibles,
pero altivos, indignados de una religién gue se
les impone, rechacen sin examen todo lo que
afecta 4 la religidn; pero esta excepcién, que
as circunstancial, nada la tesis general modi-
fica.

No tendria mala opinién de un hombre ilus-
trado, si me fuere presentado como extrario al
sentimiento religioso; pero un pueblo incapaz
de este sentimiento, me pareceria privado de
una facultad preciosa y desheredado por la na-
turaleza, Si se me acusase aqui de no definir

de una manera hastante precisa el sentimiento



112

religioso, preguntaré cdmo se define con pre=
cisidn esa parte vaga y profunda de nuestras
sepsaciones morales, (ue por su misma natu-
raleza desafia todos los esfuerzos del lenguaje.
JCémo definiréis la tmpresién de una noche
obscura, de una antigua selva, del viento que
giie 4 través de las ruinas, 6 sobre las tum-
bas, del Océano que se prolonga més alld de
las miradas? ;uidmo deliniréis la emocién que
0s causan los cantos de Ossidn, la iglesia de
San Pedro, la meditacién de la muerte, la har—
monia de los sonidos 6 la de las formas? ;C6-
mo definiréis la meditacién fantdstica y me-
lancélica, ese extremecimiento interior del
alma en que vienen & reunirse y como a per-
derse, en una confusion misteriosa todas las
potencias de los sentidos y del pensamiento?
Hay religién en el fondo de todas las cosas.
Todo lo que es bello, todo lo que es intimo,
todo lo que es noble, participa de la religién.

Ella es el centro comin en que se reuncn
por cima de la aceidn del tiempn y del alcan-
ce del vielo, .todas las ideas de justicia, de
amor, de libertad, de piedad que, en este
mundo de un dia, componen la dignidad de la
especie humana; ella es la tradicién perma-
nente de todo lo que es bello, grande y bue-
no, a través del envilecimiento y la iniquidad
de los siglos, la voz eterna que responde 4 la



143

virtud en su lengua, la apelacién del presente
al porvenir, de la tierra al cielo, el recurso
solemne de todes los oprimidos en todas las
situaciones, la altima esperanza de la inocen-
cia que se inmola y de la debilidad que se
pisotea.

(JEn qué consiste, pues, que esta aliada
constante, este apoyo necesario, este resplan-
dor Ginico en medio de las tinieblas que nos
envuelven, ha sido en todos los siglos objeto
de ataques tan frecuentes y encarnizados?
+De qué procede que la clase que se ha decla-
rado su enemiga hu sido casi siempre la mds
ilustrada, la mas independiente y la mdsculta?
es que se ha desnaturalizado la religion; se ha
perseguido ! hombre en este Gltimo asilo, en
este saatuario intimo de su existencia; la re-
ligién se ha transformado en manos de la au-
toridad en institucién amenazadora. Después
de habar creado la mayor parte y los mas
agudos de nuestros dolores, el poder ha pre-
tendido mandar al hombre hasta en sus con-
suelos. La religién dogmadtica, poder hostll y
perseguidor, ha querido someter & su yugo 4
la imaginacion en sus conjeturas y ai corazén
en sus necesidades. Se ha convertido en un
azote més terrible que aquellos que estaba
destinada 4 hacer olvidar,

De aqui, en todos los siglos en que los hom-

To¥o Il 3



114 |

bres han reclamado su independencia moral,
esta resistencia 4 la religion,. que ha parecido
dirigida contra el més dulce de los afectos y
que no lo era, en efecto, sino contra la mds
opresora de las tiranias. La intolerancia, co-
Jocando la fuerza al lado de la fé, ha estable-
cido el valor de la duda; el faror de los cre-
yentes ha exaltado la vanidad de los incrédulos
y el hombre ha llegado de esta suerte a hacer
~un mérito de un sistema que hubiera debido
congiderar naturalmente como una desdicha.
La persecucidn provoca la resistencia. La au-
toridad, amenazando una opinidn, sea caal-
quiera, excita 4 la manifestacién de esta opi-
nién & todos los talentos que tienen alglin
valor. Hay en el hombre un principie de pro-
testa contra toda coaccién intelectual. Este
principio puede llegar hasta el furor; puede
ser causa de muchos crimenes; pero se basa
en todo lo que hay de noble en el fondo de
nuestra alma.

Me he séntido & veces invadido de tristeza
y de asombro leyende el famoso sistema de
la Naturaleza. Este prolongado encarnizamien-
to de un viejo por cerrar ante él todo porvenir,
esa inexplicable sed de destruccion; ese odio
ciego y casi feréz contra una idea dulee y con-
soladora, me parecian un tremendo delirio;
pero le concebi siempre en mi recordando los



i1%

peligros de que 4 este escritor la autoridad ro-
deaba. En todos los tiempos se ha perturbado
la reflexidn de los hombras irreligicsos; jamds
han tenido el tiempo y la libertad de conside-
rar 4 su antojo su prepia opinion; ha sido para
ellos siempre una propiedad que se queria ro~-
barles; han pensado menos en profundizarla
que en justificarla y defenderla. Pero dejadles
en paz; pronto lanzardn una triste mirada sobre
el mundo, que han despojado de la inteligencia
y de la bondad suprema; ellos mismos se ate-
rrardn de su victoria; la agitacién de la lucha,
el ansia de reconquistar el derecho de examen,
todas esas causas de exaltacidn, noles sosten-
dran ya; suimaginacion, antes preocupada en-
teramente del éxito, quedard ocivsa; verdn sélo
al hombre sobre una tierra que debe devorar-
le. El universo es su vida; generaciones pasaje-
ras, fortuitas, aisladas, aparecen en él, sufren,
mueren;ningan lazo existe entre estas genera-
ciones, cuyo patrimonio es aqui el dolor, des-
pués la nada. Rota estd toda comunicacién en-
tre el pasado, el presente y el porvenir; ningua-
na voz se prolonga de las razas que fueron 4 las
razas vivas, v la voz de las razas vivas debe
abismarse un dia en el mismo silencio eterno.
¢Quién no vé que si la incredulidad no hubie=
se encontrado la intolerancia, lo que hay de
desaliento en ese sistema, hubiera obrado so-



116

bre el alma de sus sectarios de tal modo que
les hubiera retenido al menos en la apalia y
en el silencio?

Lo repito. En tanto que la autoridad deje 4
la religién perfectamente independiente, na-
die tendrd interés en atacar 4 la religién, ni
aun siquiera se presentard ese pensamiento;
pero si la autoridad pretende impedirle, si
qulere, sobre todo hacerse de ella una aliada,
no tardard en combatirla ja independencia in-
telectual.

De cualquier manera que intervenga un Go-
bierno en lo que concierne 4 la religion, hard
un mal.

Hard mal, cuando quiere mantener la reli-
gién contra el espiritu de examen, porque la
autoridad no puede obrar sobre la conviccion;
no obra sino el interéds. No concediendo sus
favores sino 4 los hombres que profesan las
opiniones consagradas, ;qué gana? separar 4
aquellos que confiesan sus ideas, aqueilos que,
por consiguiente, tienen, al menos, franque-
za; los otros, con una fdcil mentira, saben
eludir sus precauciones que alcanzan & los
hombres eserupulosos carecisndo de fuerza
contra los que se han corrompido.

JCudles son, ademds, los recursos de un Go~
bierno para favorecer una opinién? ;Confiard
exclusivamente 4 sus sectarios las funciones



117

importantes del Estado? pero los individuos
rechazados se irritardn por esa preferencia.
¢Hard esceribir 6 hablar para Ia opinidn que é]
proleje? oiros escribirin 6 hablardn en senti-
do contrario. jRestringird la libertad de los
escritos, de las palabras, de la elocuencia, del
razonamicnto, de la ironfa misma 6 de la de-
clamacion? Vedle en un nuevo camino; no se
ocupa ya en favorecer ¢ en convencer, Sinv en
ahogar y en castigar. jPiensa que sus leyes
podran comprender todos los matices y gra-
duarse en proporcién? jSerdn dulces sus me-
didas represivas? se les ‘desafiara y no hardn
sino agriar sin intimidar. jSerdn severas? ved-
le convertido en perseguidor. Una vez en esta,
pendiente reshaladiza y rdpida, en vano pro-
curard contenerse.

Pero sus mismas persecuciones, Jqué exito
podrdn esperar? Ningan rey, que yo sepa, fué
rodeado de mas prestigios que Luis XIV. El
honor, ia vanidad, la moda todopoderosa se
habian colocado en la obediencia bajo su rei~
nado. Prestaba 4 la religion el apoyo del trono
y el de su ejemplo. Cifraba la salvacién de su
alma en el mantenimiento de las prdcticas
mis rigurosas, y habia persuadido & sus cor-
tesanos de que la salvacién del alma del rey
era cosa de particular importancia. Sin em-
bargo, 4 pesar de su solicitud siempre cre=



118

ciente, 4 pesar de la austeridad de una vieja
corle, & pesar del recuerdo de cincuenta afios
de gloria, la duda se desliz6 en los animos
aun antes de su muerte. Vemos en las Memo-
rias de su tiempo cartas interceptadas, escri-
tas por aduladores asiduos de Luis XIV y ofen-
sivas igualmente, nos dice madama de Main-
tendn & Dios y al rey. Murié éste. El impulso
filosdfico rompié todos los diques, el razona-
miento se desquitd de la opresién que habia
impacientemente soportado y el resultado de
una larga compresién fué la incredulidad lle-
vada al exceso.

No hace la autoridad menos mal, y no es
menos impoteate cuando, en medio de un si-
glo excéptico, quiere restablecer la religidn.
La religion debe restablecerse ella sola por la
necesidad que de ella el hombre tiene, y cuan-
do se le inquieta por consideraciones extra-
nas, se le impide sentir toda la fuerza de esta
necesidad. Se dice, y yo lo creo, que la reli=
gi6n estd en la Naturaleza; no se debe, pues,
cnbrir su voz con la de la autoridad. La inter-
vencion de los Gobiernos para la defensa de la
religién cuando la opinién le esfavorable, tiene
este inconveniente particular; quela religion es
defendida por hombres que no creen en ella;
los gobernantes estin sometidos, como los
gobernados, 4 la marcha de las ideas huma=



119

nas. Cuando la duda ha penetrado en la parte
ilustrada de una nacién, sale 4 luz en el Go-
bierno mismo. Pero en todos los tiempos, las
opiniones ¢ la vanidad son mds fuertes que los
intereses. En vano es que los depositarios de
la autoridad se digan que les conviene defen-
dor la religién; pueden desplegar en su prove-
cho todo su poder; pero no podrdn sustraerse
a sus desviaciones. Hallan cierta alegria en
hacer confidente al pablico de su ultimo pen-
satmiento; temerdn parecer convencidos por
temor de parecer hipdcritas, st su primera
frase estd consagrada 4 imponer la credulidad;
la segunda lo estd 4 reconquistar para ellos
los honores de duda y el hombre es mal
misionero cuando se quiere colocar por ¢cima
de su propia profesién de fe (1).

Entonces se establece este axioma: que es
precisa una religién al pueblo, axioma que
halaga la vamdad de los que la repiten, por-
que repitiéndola, se separan de ese pueblo al
~cual hace falta una religion.
~ Es falso este axioma por si mismo, en cuan-
to implica que la religién es mds necesaria 4

(1) Se observé esta tendencia muy evidentemento
en los hombres de notoriedad, aun en muchos de
aquellos que estaban 4 la cabeza de la Iglesia hajo
Luis XV y Luis XVI.



120

las clases laboriosas de la sociedad que 4 las
opulentas y ociosas. Si la religién es necesa-
ria, lo es igualmente 4 todos los hombres y 4
todos los grados de instruccién. Los crimenes
de las clases pobres y poco ilustradas, tienen
caracteres més violentes, mds terribles; pero
més fdcilez al mismo tiempo de descubrir y
reprimir. La ley les rodea, les comprime facil-
mente porque estos erimenes la infringen de
una manera directa. La corrupeion de las cla-
ses superiores se matiza, se diversifica, se
oculta 4 las leyes positivas, hace gala de su
talento eludiendo sus formas y las opone ade-
mas el crédito, la influencia y el poder,
jExtrano razonamiento! El pobre nada pue--
de; estd rodeado de travas, agarrotado por la-
z0s de toda especie, no tiene padrinos ni pro-
tectores, puede cometer un crimen aislado,
pero todo se arma contra ¢él; no halla en sus
jueces, salidos siempre de una clase enemiga,
componenda alguna; en sus relaciones, impo-
tentes como él, no hay impunidad probable;
jamds influye su conducta sobre la suerte ge-
neral de la sociedad de que forma parte, y
jcontra él sélo queréis la garantia misteriosa
de la religién! El rico, por el contrario, es juz-
gado por sus iguales, por sus aliados, por
hombres sobre los cuales recaen siempre mds
6 menos las penas que se les infligen. La so-



121

ciedad le prodiga sus socorros; todas las pro-
babilidades materiales y morales estin de su
parte, por el mero efecto de la riqueza; puede
influir 4 distancia, puede trastornar é corrom-
per. ;Y 4 este sér poderoso y favorecido le
queriis libertar del yugo que os parece indis~
pensable hacer pesar sobre un sér débil y des-
.armado!
~ Digo todo esto en la hipitesis ordinaria de
(ue la religidn es zobre todo precissa para for-
lificar las leyes penales, pero no es esta mi
opinion. Coloco la religién més alta; no la con-
sidero como el suplemento del grillete 6 la
‘rueda. Hay una moral comin fundada sobre el
cilculo, el interés, la seguridad y que puede,
en rigor, prescindir de la religion. Puede pres-
cindir de ella en el rico, porque reflexicna; en
el pobre porque teme, y porque ademds, es—
tando trazadas de antemano sus ocupaciones,
el hdbito de un trabajo constante produce en
su vida el efecto de la reflexién, pero jdesgra-
ciado el pueblo que sélo tiene esta morai co-
mun! Para crear ana moral mds elevada, me
~parece la religién deseable; la invoco, no para
reprimir los crimenes groseros, sino para en- .
noblecer todas las virtudes.

Creen 4 veces los defensores de la religién
hacer bien representindola, sobre todo, co-
mo util. ;Qué dirfan si se les demostrase



122
que hacen 4 la religién el mayor perjuicio?

Asi como buscando en todas las bellezas de
la naturaleza un fin positivo, un uso inmedia-
to, una aplicacién 4 la vida habitual, se des-
truye todo el encanto de este magnifico con-
junto, prestando sin cesar 4 la religién una
utilidad vulgar, se la coloca bajo la dependen-
cia de esta utilidad. No tiene ya sino un rango
secundario, ya no es sino un medio y queda
por si misma envilecida.

El axioma que hace falta una religién al
pueblo, es ademds lo mds apropdsito para des-
truir toda religién. El pueblo estd advertido,
por un instinto hastante seguro de lo que pa-
sa en su cabeza. La causa de este instinto es
la misma que la de la penetracién de los nilios
y de todas las clases dependientes. Su interes
les ilustra acerca del p2nsamiento secreto de
aquellos que disponen de su destino. Se cuen-
ta demasiado con la candidéz del pueblo, cuan-
do se espera que creerd mucho tiempo lo que
sus jefes rehusan creer.Todo el fruto de su
artificio es que el pueblo, que les ve incrédu—
los, se separe de la religidn, sin saber por qué.
Lo que se gana prohibiendo el examen, es im-~
pedir que el puehlo se ilustre, pero no que sea
impio. Se hace impio por mitacién; mira la
religién como cosa nimia y de burla, y cada
cual la envia 4 sus inferiores, que, por su par-



123

te, se esfuerzan en rechazarla aiin mds abajo.
Desciende asi cada dfa mds degradada; es me-
nos amenazada cuando se la ataca por todas
partes. Puede entonces refugiarse en el fondo
de las almas sensibles. La vanidad no teme
demostrar necedad al respetarla.

1Quién lo creerial La autoridad hace mal
aun cuando qulere somefer § su jurisdiccidn
los principios de la tolerancia; porque impone
a la tolerancia formas positivas y fijas, que
son contrarias 4 su naturaleza. La tolerancia
no es otra cosa que la libertad de todos los
cultos presentes y futuros. El emperador
José II quiso establecer lu tolerancia, y, libe-
ral en sus miras, comenzé por hacer formar
un vasto catdlogo de todas las opiniones reli-
giosas profesadas por sus sitbditos. No sé cudn-
tas fueron registradas para ser admitidas al
beneficio de su proteceién. ¢Qué ocurrié? Un
culto que se habia olvidado aparecié de pron-
to, y José lI, principe tolerante, dijo que labia
venido demasiado tarde. Los deistas de Bohe-
mia fueron perseguidos y el monarca filésofo
se puso 4 la vez en hostilidad con el Brabante,
que reclamaba la dominacién exclusiva del
catolicismo, y con los desdichados bohemios
que pedian la libertad de su opinidn.

Esta tolerancia limitada encierra un singu-
lar error. Lia imaginacion sola puede satisfa-



124

cer las necesidades de la imaginacién., Cuan-
do en un imperio haydis tolerado veinte reli-
giones, nada habréis hecho por los sectarios
de la vigésima primera. Los Gobiernos que
imaginan dejar & los gobernados una latitud
conveniente, permitiéndoles escoger entre un
namero fijo de creencias religiosas, se pare-
cen 4 aquel francds que, tlegado 4 una ciudad
de Alemania, cuyos habitanies querian apren-
der el italiano, les daba 4 elegir entre el vasco
y el bajo bretén.

Esta multitud de sectas, que tanto asusta,
es lo que hay mds saludable para la religidn;
hace que no deje de ser un sentimiento para
convertirse en una simple forma, un hédbito
casi mecanico que se combina con todos lcs
vicios, y algunas veces con todos los crimenes.

Cuando la religién degenera de esta suerte,
pierde toda su influencia sobre la moral y per-
manece aisiada del resto de la existane¢ia. Ve-
mos en Italia & la misa preceder el homicidio,
a la confesidn sezuirle y 4 la penitencia absol-
verle, y al hombre, libertado asi de los remor-
dimientos, prepararse 4 homicidios nuevos.

Nada es mds sencitlo, Para impedir la sub-
divisién de sectas, hay que impedir que e]
hombre reflexione sobre sureligidn; hay, pues,
que impedir que se ocupe en ella; hay que re-
ducirla 4 simbolos que se repite y 4 prdcti-



125

cas que se observa. Todo se hace externo,
todo debe hacerse sin examen, todo se hace
pronto, por lo mismo sin interés y sin aten-
cidn.

No sé qué pueblos mogoles, obligados por
su culto 4 plegarias frecuentes, se han per~
“suadido de que lo que habia de agradable &
los dioses en las plegarias era que el aire, agi-
tado por el movimiento de los labios, les pro~
baba sin cesar que el hombre se ocupaba de
ellos. En consecuencia, estos pueblos han in-
ventado molinos de plegarias que, agitando al
aire de cierto modo, mantiencn perpétuamente
el movimiento deseado; v en tanto que estos
molinos giran, todo el mundo estd persuadido
de que los dioses estdn satisfechos y se dedica
sin inquietud 4 sus negocios 6 4 sus placeres.
La religion, en mds de una nacién europea,
me ha recordado mil veces los molinillos de
los mogoles.

La multiplicacion delas sectas tiene para la
moral una gran ventaja. Todas las sectas
nacientes tienden 4 distinguirse de aquella de
que se separan por una moral mds eserupu-
losa, y & veces también, la secta que vé opo-
nerse en Su seno una nueva excisién, animada
de una emuiacién recomendable, no quiere
quedar 4 la zaga de los innovadoras. Asi, la
aparicion del protestantismo reformo las cos-



126

tumbres del clero catélico. Si la autoridad no
se ocupase en la religion, las sectas se mul-
tiplicarian hasta lo infinito; cada congrega-
cién nueva procuraria demostrar la bondad de
su doctrina por la pureza de sus costumbres;
cada congregacién escindida procurariu de-
fanderse con las mismas armas. De aqui re-
sultaria una afortunada lucha, cuyo éxito se
hallaria en una moral mas austera; las cos-
tumbres mejorarian sin esfuerzo por un im-
pulso natural y una honrosa rivalidad. Esto es
lo que se¢ puede observar en América y aun
en Escocia, en donde la tolerancia dista de ser
perfecta; pero donde, sin embargo, el presbi-
terianismo se ha subdividido en numerosas
ramilicaciones.

Hasta ahora el nacimiento de las sectas,
lejos de ir acompanado de estos efectos salu-
dables, ha sido casi siempre sefialada por per-
turbaciones y desdichas. Y es porque la auto-
ridad se ha inmiscuido. A su voz, por su ac-
cién indiscreta, las menores desemejanzas,
hasta entonces inocentes y aun uatiles, se han
convertido en gérmenes de discordia. |

Federico Guillermo, el padre del gran Fe-
derico, asombrado de no ver reinar en la reli-
gién de sus stbditos la misma disciplina que
en sus cuarteles, quiso un dia reunir 4 los
luteranos y a los reformistas: separé de sus



127

férmulas respectivas lo que ocasionaba sus
disensiones y les mandd estar de acuerdo
- Hasta entonces estas dos sectas habfan vivido
separadas; pero en una inteligencia perfecta.
Condenadas 4 la unién, pronto comenzaron
una guerra encarnizada, se atacaron y resis—
tieron 4 la autoridad. A la muerte de su pa-
dre, Federico Il subi6 al trono; dejé & todas
las vpiniones libres; las dos sectas se comba-
tieron sin atraer sus miradas, hablaron sin ser
oidas; pronto perdieron la esperanza del éxito
y la irritacién del temor; se callaron, subsis—
tieron las diferencias y se apaciguaron las di-
sensiones.

Oponiéndose & la multiplicacién de sectas,
los Gobiernos desconocen sus propios intere-
ses. Cuando las sectas son inuy numerosas en
un pais, se contienen mutnamente y dispen-
san al soberano de transigir con alguna de
ellas. Cuando no hay sino una secta dominan-
te, el poder estd obligado 4 recurrir 4 mil me-
dios para no tenar que temer cosa alguna de
ella. Cuando s6lo hay dos 6 tres, siendo cada
una bastante formidable para amenazar 4 las
otras, es preci“a una vigilancia y una repre-
sién no interrumpidas. ;Singular expediente!
queréis, decis, mantener la paz y para esto,
impedis 4 las opiniones sudividirse de manera
que coloquen 4 los hombres en pequeiias re-



128

uniones débiles 6 imperceptibles, y constituir
tres 6 cuatro grandes cuerpos enemigos que
ponéis frenle & frente y que, gracias al cui-
dado que tenéis de conservarles numerosos y
fuertes, estdn dispuestos & atacarse 4 la pri-
mera senal.

Tales son las consecuencias de la intoleran-
cia religiosa; pero la intolerancia irreligiosa no
es menos funesta,

Jamds debe la autoridad proscribir nna re-
ligién, aun cuando la crea peligrosa. Que
castigue las acciones culpables que una reli-
gién hace cometer, no como actos religiosos,
sino como hechos culpables; facilmente lle-
gard 4 reprimirles. Si les alaca como religio-
s0s, hard de ellos un deber, y si quisiera llegar
hasta la opinidn, que es su fuente, se perderia
en un laberinto de vejaciones y de iniquidades
que no tendria término. E! tinico medio de
debilitar una opinién es establecer el libre
examen.

Pero quien dice examen libre, dice aleja-
miento de toda especie de autoridad, ausencia
de toda intervencién colectiva: el examen es
esencialmente individual.

Para que la persecucidn, que naturalmente
subieva los 4nimos y les une 4 la creencia
perseguida, llegue por el contrario, & destruir
esta creencia, hay que depravar las almas y



129

no se atenta sélamente 4 la religién que se
- quiere destruir, sino 4 todo sentimiento de
moral y de virtud. Para persuadir & un hom-
bre de que debe menospreciar 6 abandonar 4
uno de sus semejantes, desdichado 4 causa de
una opinién, para llevarle 4 abandonar hoy la
doetrina que profesaba ayer, porque de pronto
es amenazada, hay que sofocar en él toda jus-
ticia y toda dignidad.
- Limitar, como se ha hecho frecuentemente
~entre nosotros, las medidas de rigor 4 los mi-
nistros de upa religién, es trazar un limite
llusorio. Alcanzan pronto estas medidas 4
todos los que profesan la misma doctrina y
luégo 4 todos los que lamentan la desdicha de
los oprimidos. No se alegue, decia M. de Cler-
mont-Tonnerre en 1791, y los hechos han jus-
tilicado doblemente su prediccién, que persi-
guiendo sin tregua 4 los sacerdotes 4 quienes
se llama refractarios se extinguird toda oposi-
cién; yo espero lo contrario y lo espero en
estima de la nacién francesa; porque toda
nacién que cede 4 la fuerza, en materia de
conciencia, es una nacién de tal modo vil, de
tal modo corrompida, que de ella nada se
puede esperar, ni en razén, ni en libertad.
La supersticién no es funesta sino cuando
se la protege 6.se la amenaza. No la irritéis
con injusticia, quitadle s6lamente todo medio

Tomo 1l 9



130

de dafar con sus acciones y pronto se conver-
tird en una pasién inocente, y pronto se extin-
guird, no pudiendo interesar por sus sufri-
mientos ¢ dominar por la alianza con la au-
toridad,

Error 6 verdad, el pensamiento del hombre
¢s su propicdad mas sagrada; ercor 6 verdad,
los tiranos son iguaimente culpables cuando
le atacan. Aque! que proscribe en nombre de la
filosofia la supersticién especulaliva; aquel
(ue proscribe en nombre de Dios la razén in-
dependiente, merecen ignalmente la execra-
cién de los hombres de bien.

Séame licito citar atn, para terminar, &
M. de Clermont-Tonnerre. No se le acusard de
principios exagerados. Aunque amigo de¢ la
~libertad, 6 quizd porque era amigo de la li-
bertad, fué casi siempre rechazado de los dos
partidos en la Asamblea Constituyente; murid
victicma de su moderacifn; creo que su opi-
nién parecerd de algin peso, La religién y el
Estado, decis, son dos cosas perfectamente
distintas, perfectamente separadas, cuya re-
unién no puede sino desnaturalizar 4una y 4
otro. El hombre tiene relaciones con su Crea-
dor, se forma 6 recibe tales 6 cuales ideas
acerca de estas relaciones; se llama & este
sistema de ideas, religion. La religion de cada
cual, es, pues, la opinién que cada cual tiene



134

de sus relaciones con Dios. Siendo la opinién
de cada humbre libre, puede adoptar 6 no tal
religion. La opinién de la minoria jamds pue-
de ser sometida d la de la mayoria; ninguna
opinién puede, pues, ser impuesta por el pacto
social. La religién es de todos los tiempos, de
todos los lugares, de todos los Gobiernos; su
santuario estd en la conciencia del hombre y
la conciencia es la Ginica facuitad que el hom-
bre jamds puede sacrificar 4 una convencién
social. El cuerpo social no debe imponer culto
alguno y & ninguno debe rechazar.

Pero de que la autoridad no debe imponer
pi proscribir culto alguno no resulta que no
debe subvencionarle; y aqui nuestra Consti-
tucién ha permanecido atn fiel 4 los verda-
deros principios. No es bueno colocar en el
hombre la religién en pugna con el interés
pecuniario. Obligar al ¢iudadano 4 pagar di-
rectamente 4 aquel que es en cierto modo su
intérprete cerca del Dios 4 quien adora, es
ofrecerle un provecho inmediato si renuncia 4
su creencia; es hacerle onerosos sentimientos
que las distracciones del mundo en unos y
sus trabajos en otros, combaten demasiado ya.
Se ha creido decir una sentencia filoséfica
“afirmando que valia mds descuajar un monte
que pagar & un sacerdote 6 levantar un tem-
plo; pero gqué es edificar un templo, pagar



132

un sacerdote, sino reconocer que existe un
Sér bueno, justo y poderoso, con el cual se
estd seguro de estar en comunicacién? Me
complace que el Estado declare, subvencio-
nando, no digo 4 un clérigo, sino a los sacer~
dotes de todas lJas comuniones un poco nu-
merosas; me complace, digo, que el Estado
declare asi que esta comunicacién no estd
interrumpida y que la tierra no ha renegado
del cielo.

Las sectas nacientes no necesitan que la
sociedad se encargue del sostenimiento de sus
pastores. Estdn en todo el fervor de una opi-
ni6n que comienza y de una conviccién pro-
funda. Pero en cuanto una secta liega 4 re-
unir en torno de sus altares un nGmero algo
considerable de miembros de la asociacién
general, esta asociacién debe asalariar 4 la
nueva Iglesia. Asalariando 4 todas, la carga
se hace igual para todos y, en vez de ser un
privilegio, es una carga comfn y que se re-
parte igualmente.

QOcurre con la religién lo que con los gran-
des caminos; me gusta que el Estado los sos-
tenga y conserve dejando & cada cual el dere-
c¢ho de preferir los senderos.



