EL PROBLEMA DE LA CULPA EN LA FILOSOFIA
JURIDICA (*)

GUNTHER KUCHENHOFF (**)

La cuestién de la culpabilidad en general, vinculada con
la expiacion asume antiguos antecedentes en la historia de 1a
humanidad v en todas sus aperturas culturales. Por de pron-
to, rara es la religién que no contemple, v metafisicamente,
ambas dimensiones. En Filosofia moral, incluso, el concepto
de culpabilidad —como negacién de un valor— importa el
tema central de su ciencia. Dostoievsky, por ejemplo, en la
peripecia del erimen y del castigo, propone eternamente la
esencia del problema, tal como culpabilidad v fatalidad cam-
pearian en la poesia hindi Nal Damajanti; v obvio resulta,
por fin, recordar aqui a los tragicos griegos, al arte abstrae-
to o conereto que ha enearado el tema de la culpabilidad y
sus formas.

Todas estas huellas, en reciproea interaceién, han deter-
minade gran parte del pensamiento juridico v legal. La cnl-
pabilidad, en cualquiera de sus tramites posibles, propone
—supone— la idea de libertad; libertad, claro, en el sentido
que el hombre es el tinico ser capaz de escoger en la alter-
nativa, en la disyuncién, asumiendo entonces lo bueno o lo

(*)} Articulo publicado en la revista Law and State, vol. 11, Tiibingen, 1975,
pags. 67 - 75.
(**) Profesor de Legal Philosophy en la Universidad de Wiirzburg.

269



malo; la culpabilidad, asi, derivara de esa facultad de elec-
cién. Sin esta opeidn, visto entonces el hombre bajo el solo
juego meeanico de las leyes de la naturaleza, se desvanece
la cuestion de la culpabilidad moral; porque, en el easo por
via de hipétesis propuesto, las acciones del hombre no serfan
nl morales ni inmorales sino mas bien amorales, es deeir, en
nocion ética precedida por la particula privativa “A”, griega.
Por tanto, toda teoria sobre la moral debe partir de un pre-
supuesto que vendra a veces implicito, a veces explicito: el
del deseo libre del hombre.

Culpabilidad, como concepto, presmne la existencia de
un comportamiento disvalioso; axiologicamente, ademas, ese
comportamiento puede ser exterior, en la accién, o bien que-
dar relegado al plano personal de la conciencia. Esta ubica-
e1dn, empero, ann dista para arribar a una definicién de “lo
malo”, pregunta —o respuesta— de erueial importancia pa-
ra toda reflexién sohre capitulos tusfilos6ficos: jquién de-
termina (quis tudicet et dedicat) lo estimativamente defee-
tuoso (malum)? Juristas, predicadores, ideas originales y
otras que no lo son, compiten —a través de religiones, sis-
temas morales, teoremas juridico-politicos..— para poder
definir, para tener el poder de definicién, para ejecutar ésta
v hasta hacerla eumplir. Pero el primer estrado sin dudas
serd el del propio individuo, ¢l de su misma coneiencia: alli
primard, segtn los griegos, una personal adverteneia (del
datmonion), o una amonestacién —para las doetrinas estoi-
cas v eristianas—, o bien, por iltimo, un juicio de aproba-
cién o de desaprobacion, segin las concepeiones kantianas,
Ya trascendentemente, la conciencia y sus remordimientos
(morsus conscientiae) v el llamado de conciencia (syniedisis)
obedecen a la natural inelinacién del hombre (actitud, habitus)
en transito hacia Dios (syntheresis). Otrog alegan que todo
tiene su origen en la personalidad auténoma del hombre y
su relacion con el reino de los valores v de las ideas; sin
emhargo, el interrogante sigue en pie, la pregunta abierta:
¢quién formd ese reino de valores ¢ ideas: la personalidad

270



auténoma, o bien la heterénoma (heteronomously)? Esta al-
tima, gregaria, conscience publique, de la determinacién ma-
siva trasciende, por su mecanica, a la determinacion perso-
nal del individuo (').

La oposicién lo bueno - lo malo importa un cierto dua-
lismo, tal como lo implica toda alternativa par (el grande
v el pequefio mundo) que pretenda modelar, eoncebir, con-
dicionar al nniverso v al universo del pensamiento; ello, co-
vuntural, representa quizds la méas obvia particularidad del
homo sapiens. Por lo demés, el dualismo —maniqueo, pen-
dular— entre el bien v el mal, no es otra cosa que un renglén
dentro de todas las otras alternativas en las cuales el hom-
bre reside: Dios v el mal, alma v cuerpo, lo mental y lo fi-
sico, Fstado e individuo, lo piblico v lo privado, eteétera.
La enuneciacion, desde luego, puede ser planteada en un or-
den inverso.

Todo dualismo, como opeién, se hasa en diferencias; y
es notando la diversidad, la distineién, que se forman los
coneeptos, que a su vez unen o separan. Lo bueno y lo malo,
como tajantes, contrastantes categorias, representan los dos
surcos a lo largo de los cuales anda y desanda la conducta
justa v la que no lo es. De una de esas dimensiones, hay
un solo paso hacia ¢l concepto metafisico de pecado, conju-
gado a su turno con log sentidos de culpabilidad v remor-
dimiento, expiacidon v perddn, fases en la peripecia de la
felicidad del hombre. Los cambios —los propuestos por los
sistemas v también log simplemente espontidneos— forman
parte de toda esta travesia, en donde el hombre es lanzado
a aceptar o a corregir su trayectoria, sea erevendo en si
misino, sea crevendo en los demés.

(') Cfrar. nuestro articulo Recht und Gewissen (Derecho y conciencia), en
Schriften der Kath. Akademie in Miinster, 5, 1958; también, Law and Cons-
cience, en Natural Law Forum, 5, Notre Dame, Indiana, 1960; pags. 120 vy sig.
Acerca del concepto de conciencig, v. también de Rudolf von Laun, su Der
Wandel der Ideen, Steat und Volk als Auberung des Weltgewissens {The Chan-
ging of Ideas, State and People as @ Manifestation of the Unicersal Conscience),
Barcelona, 1933, paus. 395,

271



El dualismo entre lo bueno y lo malo, ademés, forma
parte de los impulsos cotidianos tanto como de la lucha por
el poder. Y entonces, ante las conductas axiolégicamente de-
fectuosas, uno se pregunta —con mayor o menor seriedad,
con una u otra cautela— eémo Dios puede permitir lo malo
en el mundo; algo malo que Dios seguramente no ha creado
directamente, vy que asimismo puede erradicar con su vo.
hintad. Aqui, el hombre pensante admite sin més estas di-
cotomias, sea en el mmundo o en su espiritu; log otros mis-
terios, en la medida en que ¢l mal se conjuga con Dios, nos
estin vedados: alli sélo nos queda la perplejidad. Pero no
olvida el hombre religioso que e¢] hombre vencido puede re-
tornar a lo bueno, sea en sn sentido va trascendente, o 1ni-
eamente temporal. Tal como arriesgara Friedrich Schiller
en su poema Los Dioses de Grecia, hubo una época en que
“los dioses afin gobernaban un mundo maravilloso”, en don-
de lo bueno v lo malo, en su fluir, se confundian en lo ho.
mérico (?).

Fmpero, de una manera u otra, ese dualismo, como dos
carriles, preside nuestra peripecia, nuestra vida en sus co-
existencias.

Desde luego que la inclinacion —fortisima— por uno u
otro polo axiolfgicamente deviene presa —o definitivamente
Iitherada, también— en nuestro transcurrir; pero ello no le
quita su dosis de relatividad: la Historia ensefia, cuando de
clla queremos aprender, esa variedad de temperamentos es-
timativos, asumidos por pueblos, hombres, épocas, signos
historieos. Kste pluralisino, entonces, no puede ser desarrai-

(2) Cfrar. La Iliada, libro 22, cap. 273 y sigtes. Quizds no haya apuntado
el poeta —claro que mas de acuerdo con nuestras vivencias—, que no fue un
acto justo por parte de la Diosa Athene el no ayudar a la fama de Aquiles,
el no devolverle 1a lanza en vano usada contra Héctor, que “venia hacia él raudo
como un dguila”. Alli, en rigor, discrecionalmente los dioses estaban favoreciendo
a sus predilectos: bastaba esa gracia, incluso, para ser héroe. Y ese favor por
cierto que no estaba sujetc a la opinidn humana. Todo entonces era libre, asi
E?mo ]]ib,r,es resultaban las tendencias de los hombres hacia “lo hueno” o hacia

o malo”,

272



gado de las leyes, que influyen -—y son influidas—, en me-
canismo de Osmosig, en las sociedades que presiden. Y en
ese plexo, cl concepto de culpabilidad propone ciertos ele-
mentos basicos, que seguidamente veremos.

La ley positiva es una concepeion del hombre; como tal,
debe devenir radiada de influencias metafisicas. No obstante
la trascendencia de los origenes, validez y consecuenciasg de
“lo bueno” v de “lo malo”, del comportamiento inoeente v
del culpable, estas evaluactiones deben ser enfocadas desde
un angulo estrictainente temporal ¥y no va divina, como se
preconizara en la mayoria de los Derechos tradicionales his.
torieos. Y ello, aun con prescindencia de nuestras ideas re-
ligiosas, dado ¢l albedrio del hombre para recondueir su
existencia —conjugindola— con los llamados valores huma-
nos; v libre también —la experiencia harto lo ensefia— para
contradecirlos, para construirlos v reconstruirlos al compés
de la contingencia, de la relatividad de la peripecia.

Lios esfuerzos de este tipo hablan, en cierto sentido, de
la arrogancia humana; de sn decision enderezada a crear
alglin reino de valores, algfin recinto con eriterios sujetos
a la marcha de Jos tiempos. Y en esos carriles, sostenemos,
debe encuadrarse el tema de la culpabilidad en la lev.

La nocién de ley —lato sensu— es connatural al hombre;
sus formas, su aplicacién, han marchado con el paso del
hombre, con uno u otro rostro, a través de toda la historia
de la humanidad. Y la idea de culpabilidad, vieja como esos
procesos, ha jugado su papel en la coexistencia, en el régi-
men de relaciones que los hombres han establecido entre si;
va no, en cambio, en el régimen imperante entre Dios o los
dioses y el hombre, o entre éste v los seres inahimados, et-
cétera. Y esta nota referente a la conducta intersubjetiva,
ademés, va apareada con otra inescindible: la nota de vo-
luntariedad, que justamente vendra —o no— por parte del

273



hombre, siempre en su cardcter gregario, arriesgado en una
polectividad (7).

La falta de consideracién —inconseiente o no— del hom-
bre con sus semejantes, entonces, en la ley penal nos llega
bajo dos formas predominantes: el intento (sea dolo directo
o bien indirecto o eventual) v la negligencia, sea ésta grave
o ligera; ambas comprobaciones, por lo demds, pueden ser
extendidas, bien que con breves variantes, a la ley civil. En
ambos casos, aunque a digtintos niveles jerdrquicos, la cul-
pabilidad se eomprueba, se radiea, con la elaboracién de dos
ingredientes: formas e intencidn.

191 intento, la persecucién de un objetivo, se concreta
en el conocimiento que tenemos respecto a las consecuencias
de nuestra condueta: la negligencia en la ley penal, por su
parte, aunque lesione un bien particular conspira —a los
efectos de la idea de la lev-— contra un cierto valor de la
comunidad; en la ley de Derecho privado, en cambio, la ne-
gligencia se reduce —en sus efectos— més bien a una rela-
cidn hilateral, conmutativa, v no va colectiva.

Hay casos en que el concepto de culpabilidad lleva eon-
sigo misino un desarrollo particular. Por ejemplo, en la ley
industrial alemana y respecto al trabajo peligroso (gefahs-
gencigte Arbeit), el dependiente no tiene responsabilidades,
frente a su patrono y compaiieros de trabajo, por los riesgos
derivados de su tarea. Fsta exencién, empero, que procede
para la generalidad (minderschweres Verschulden), le limita
en los casos de grave negligencia. De esta manera, se sigue
la concepeién del llamado “riesgo objetivo”, es decir, del
riesgo creado; en este caso, por las instalaciones realizadas
por el capital industrial. ¥Kista cierta prescindencia del tema
de la culpabilidad, cldsica roménicamente —la culpa sub-
Jetiva—, ha sido incluso recepcionada por el Cédigo Civil
alemin (B.G.B.) en su articulo 254, y a través del concepto

(%) Sobre ¢l problema libertad de accidn como condicién de la culpa, cfrar,
Recht und . . ., pag. 174 y sigtes. y 183 vy sigtes.; en relacién a otras prospectivas,
ademds, pags. 442 v sigtes.

274



de zonas peligrosas. Ksa seria, por fin, la naturaleza del
trabajo en la industria masiva moderna, que actualiza ex-
plicitamente los riesgos de la actividad lahoral.

Iin la ley penal tradicional antigua, en cambio, la jus-
ticia era mis bien aritmética: la medida de la punicién re-
gultaba la de la ofensa, v de alli el cartabén talidnico. Y va
en esos origenes se comenzaron a perfilar dos tipos de eas-
tigo por antonomasia: la privacion de la libertad, ¥ la exae-
ei6n patrimonial. De alli a la inhabilitacion temporaria o
definitiva de un automovilista imprudente para condueir,
desfilan culpas v condenas de las s variadas especies. Los
mayores avanceg en ese sentido, por supnesto, han residido
en los términos en que se ha respetado la proporcionalidad,
por parte del Fistado o comunidad organizada poseedora
de la fuerza de coereidn.

En la extensién en que se descentraliza la coexistencia
social, también, el hombre recobra su naturaleza individual (*).
La exclugion de la comunidad, andlogamente, deviene cuan-
do al eulpable se lo priva temporariamente —o bien de ma-
nera perpetua— de su libertad de ambulacién. Esa ecuacion
entre falta v coaccion, denota una de las esencias de la soeie-
dad moderna, constitucionalmente organizada (°). Y la lev,
en principio, ha de resultar Ia frontera que separari o uni-
rd, como se quiera, el tema de Ia perduracién de esa misma
sociedad, gue precizamente congervari su identidad en el
respeto a estos teoremas o planteos juridicos propuestos.

{(*) Cfme. Kerby, System ciner Theorie der Grenze (System of a Limif -
Theorie), 1810; Bedeutung und Funfktion der Grenze in der Wissenschuften
{Significance and Function of the Limit), en conferencias de B. Welte y otros,
Freiburg, 1958; en términos filoséficos, cfrar, Kant, Critica de la razdn pura,
B 310 y sigtes.: para la situacién en la existencia humana, Karl Jaspers, Psy-
chologie der Weltanschauungen (Psycology of Ideologies), 4% edicién inalterada,
Betlin - Gottingen - Heidelberg, 1954; N. Hartmann, Ethik (Ethius), Berlin -
Leipzig, 1926, pags. 440 y sigtes.

(%) Cfrar, con las ncciones —penal y civilmente vedadas—, C6d. Givil Aleman
(BGB}, §823, sec. 22,

275



