LIBRO CUARTO

ARGUMENTO

Una vez lerminada la educacion de la juventud de una maner:t
completa, queda constituida la Repiblica, La opulencia y In
pobreza quedardn igualmente eliminadas, Lu Republica seri
prudente, porque estard gobernada por un pequefio nimero
de hombres cscogidos y de buen consejo. Sera fuerte, porque
la educacion habra grabado la justicia cu ¢l corazén de los
guerreros, ¥ cilos sabran lo gue es preciso temer y lo que s
preciso amar. Sera temperante, porque sera duefia de si mis-
ma y reglamentard sus placeres ¥ sus pasiones; esto es, la
parte mas estimable del hombre deminara la menos esti-
mable. Serd, en fin, justa, porque se es justo cuando se siguen
tres prinecipios : la prudencia, la fuerza v la temperancia. El
objetivo de cste libro es ¢l de hacernos conocer la naturaleza
del bien y del mal. Al conclnirlo, Platén puede decir aguclla
sabia palabra de que la justicia no es otra cosa que el orden
establecido en los actos del hembre que es duefio de si mismo.

[
1. — Al llegar a este punto tomo a su vez la palabra
Adimanto.
ADIMANTO

& Qué responderias td si se te objetase que no haces



LA REPUBLICA. — LIBRO CUARTO 207

a los guerreros suficientemente felices, y esto por culpa
de ellos mismos desde el momento en que son los ver-
daderos amos del Estado? No disfrutan ellos de nin-
guna de las ventajas que ¢l Estado procura; no tie-
nen tampoco, como otfras gentes, tierras, hermosas
y grandes casas convenientemente amuchladas; no
ofrendan sacrificios a los dioses; no ejercitan la hos-
pitalidad; no poseen los biencs de que hahlabas hace
un instante, o sea e] oro y la plata, ni en general, nada
de aquello que, en la opinién general de los hombres,
constituye la felicidad de la vida. En verdad dirfase
que los tratas como tropas mercenarias, sostenidas
por el Estado sin otra misién que la de defenderle.

SOCRATES
Mas puedes agregar que su sucldo no consisie sino
de la alimenlacion, y que no ticnen, fuera de eslo,
una paga como las tropas ordinarias, lo cual no les
permite ni viajar por su placer, ni hacer obsequios a
las cortesanas, ni hacer gastos extravagantes, como
hombres que tienen la repulacion de ser felices. I1e
ahi Ia principal acusacidn que omiles sin contar ofras
semejantes.
ADIMANTO
Agrégalas, si lo quieres, a las que ya he expuesto,
SOCRATES
Preguntas tu qué hapré de responder.

ADIMANTO
Si
SOCRATES
Sin separarnos de la linea que nos hemos trazado
hasta agui, ereo que es preciso respondezr. Iin primer
ugar, diremos que es posible que la condicion de los



208 PLATON

guerreros, lal como la hemos establecido, pudiera
ser muy feliz; pero, por lo demas, fundamos un Es-
tado, no con la mira cspecial de que una clase de ciu-
dadanos sea cminentemente dichosa, sino para que
todo el Estado sea tan feliz como es posible, conven-
cidos de que en un Estado como el nuestro tendriamos
las mayores posibilidades de hallar la justicia; y de
que en un Estado mal constituide no hallariamos
mas que la injusticia. Y que, de esia suerte, después
de haber examinado ¢l uno y el otro, podriamos emi-
tir coneepto acerca de lo que tanto tiempo persegui-
mnos. Por ¢l momento, lo que queremos formar es el
Estado feliz sin hacer excepeion de nadie, y sin com-
prender unicamente a un pequeito niumero de ciuda-
danos; nosotros tenemos en mira todo ¢l Estado.
Dentro de poco habremos de examinar el Estado fun-
dado sobre un principio contrario. Si nos ocupasemos
en pintar estatuas y alguien viniese a objetarnos que
no empleabamos los colores mas hellos a fin de pintar
las partes mas hermosas del cucrpe, y que pintabamos
los 0jos — beldad suprema del cuerpo, - no con pur-
pura, sino con un color negro, podriamos contestar
a nuestro cersor, diciéndole : amigo, no crea usted que
debamos pintar los ojos imprimiéndoles tal helleza
que dejasen de serlo, y que debamos hacer lo mismo
con las demdas partes del cuerpo; lo que debe exami-
narse es, st al darle a cada parte el color que le con-
viene, producimos un conjunte hermose. En este
caso ocurre lo mismo; no nos obligue usted a dar a la
condicién de defensores del Estado una dicha que
haria de ellos todo, menos sus defensores. Podriamos,
51 lo guisiésemos, conceder a nuestros labradores ricas
vestiduras, cubrirles de ore, y no hacerles trabajar
la tierra sino por su placer. Podriamos hacer que el



LA REPUBLICA. — LIBRO CUARTO 209

alfarera se.recostase muellemente delante de su hogar,
hacerle heber y comer, detener su rueda hasta que le
pluguiese recasumir su trabajo; y hacer felices de la
misma manera todas las clases de los demés ciudada-
nos, a fin de que todo ¢l Iistado viviese en la alegria.
Guarda para ti tus consejos; si hubiésemos de seguir-
los, el labrador dejaria de ser labrador, el alfarcro, de
ser alfarero, y veriamos desaparecer todas las profe-
siones cuyo conjunio compene el Estado. Aun tra-
t4dndose de los demas oficios de menos importancia, el
caso seria ¢l mismo. Que los zapateros sc tornen
malos; que se descuiden o se hagan pasar por zapate-
ros sin serlo, de ello no resaltaria mayor mal para el
Estado; pero si los encargados de hacer cumplir las
leyes no son guardianes sino en ¢l nombre, al punto
vers que arrastran la nacion cntera a su ruira, y que
solo ellos tienen et talenio de darle la felicidad y una
buena administracion, Por tantio, si formamos verda-
deros guardianes del Istado, de todo punto incapa-
ces de hacerle dafio, y que quien asi habla hace de
ellos Iabradores, vy los convierte en una especie de
convidados a un pancgirico (1), y no ciudadanos,
tendra en mira todo, menos un Iistado, Veamos,
pues, si al constituir o formar los guardianes del Es-
tado, tenemos en mira darles la mayor suma de feli-
cidad posible, o si nuestro objeto no es el de darsela a
todo el Estado; si no es preciso emplear la fuerza y Ia
- persuasion cerca de los defensores y guardianes de la
patria, asi como cerca de todos los demas ciudadanos,
a fin de que llenen de la mejor manera posible las fun-
cicnes de que estén encargados; y que una vez que el
Estado haya entrado por la via de su desarrollo, ne-
{1} Fiesta popular general en ka guc tomaba parte todala Greeia.

Se olvidaba toda diferencia politica.

T. I 14



210 PLATON

diante una sabia administracién, dejar que cada clase
Lenga en I felicidad publica la parte que la naturaleza
le asigne.
ADTMANTO
Lo que dices me parece muy sensato,

2. -—— SOCRATES

oo te parcce ignalmente sensato este otro razona-
micnto del mismo género?

ADIMANTO
LCuat?
SOCRATES
Veamos si no se encuentra ahi lo que pierde a los
artesanos hasta el punto de volverlos malos,

ADIMANTO
L Qué es ello?

SOCRATES
La opulencia y la pobreza.

ADIMANTO
& Gomo?
SOCRATES
Vas a verlo. ;Crees L que el alfarero enriquecido
querra continuar ocupéndose de su oficio?

ADIMANTO
No.
SOCRATES
. No se tornara mas perezoso y negligente que nuneca
lo haya sido?
ADIMANTO
Si, de una manera sensible.



LA BREPOBLIGA. -—— LIBRO CUARTO 211

SOCRATES
JNo se lornatd también mal alfarero?

ADIMANTO
Si, ¥ de una manera notable.

SOCRATES
De otre lado, si la pobreza le ha quitado el medio
de procurarse los uliles y Lodo aquello gue es indis-
pensable a su arte, § no sufrira también su trabajo por
cllo? Los aprendices y los demads obreros que €l forma,
;o se fornaran también menos habiles?

ADIMANTO
No ¢s posible que las cosas sean de olro modo,

SOCRATES

Tenemos, pues, que tanto la pobreza ecomo la opu-
lencia perjudiean las artes y a quicnes las ejercen.

ADIMANTO
Evideniemente.
SOCRATES
He ahi, pues, otros dos clementos que nuestros
magistrades se culdaran hien de dejar penctrar en
nuestro Estado en sus comienzos.

ADIMANTO

¢, Cudles?

SOCRATES

La opulencia v la pobreza, Fagendra Ia una la ocio-
sidad, la molicig ¥ la gucrra, por las innovaciones;
engendra la olra ia bhajeza de los sentimientos y cl
desco de hacer el mal, independientemente de la
aficién por las innovaciones.



212 PLATON

ADIMANTO

Convengo en ello, Socrates; pero considera comeo le

serd posible a nuesiro Estado hacer la guerra sin

tesoro, ¥ sobre todo si se ve obligado a hacerla contra
un Estado rico y poderoso.

SOCRATES
Es evidente que le serd mas dificil hacerla contra
un solo Lstado, ¥ que le serd mas facil hacerla contra
dos de sn misma fuerza,

ADIMANTO
¢ Qué quieres decir?

SOCRATE»
En primer lugar, si es preciso venir a las manos, {no
tendran nuestros aguerridos soldados que combatir
contra enemigos ricos?

ADIMANTO
Sh
SOCRATES
¢Pero crees ti, Adimanto, que un guerrero tan
experimentado como es posible serlo, no es capaz de
habérselas facilmente contra dos que no son expertos
luchadores, pero que si tienen riquezas y que sienten
la fatiga consiguiente a la buena vida?

ADIMANTO
No, y menos si tiene que habérselas con los dos a la
vez.
SOCRATES
¢ Ni siquiera si apela a la haida, para volverse cn
seguida contra el que més de cerca le persiga, ¥y em-
plear con frecuencia la misma tactica durante el dia



LA REPUBLICA. — LIBRO CUARTO 213

¥ cuando es mas intenso el calor? 4 No podria reducic
de esta suerte, no digo a uno, sinoamés de dos adver-
saTips?

ADIMANTO

Sin duda, nada tendria ello de sorprendente,
SOCRATES

&INo crees L qque los ricos son mas habiles y mas
experimentados para la Iucha que para la guerra?

ADIMANTO
No lo dudo.
SOCRATES
Tenemos, pues, quc segun la apariencia, nuestros
atletas sc batirian sin dificultad contra adversarios
ricos cuyo numero fuese dos o tres veees mayor.

ADIMANTO
Me inclino a convenir contlgo, porgque me parece
que tienes razon.
SOCRATES
Y si enviasen ellos una embajada a otro Estado, a
decir, lo que por ofra parte no seria sino la verdad,
« que ¢l oro y la plata no se usan entre nosotros; no
nos ¢s permitido ni siquiera poscerlos, lo que si os
¢s permilido a vosotros. Venid, pues, a combatir y
guardaos los despojos del enemigo ». ¢ Grees ta que des-
pués de haber oido una proposicion semejante, pre-
firiese uno hacer la guerra contra perros flacos y vigo-
rosos, a hacerla con ellos contra rebafios gordos y
delicados?
ADIMAXTO
No to ereo. Pero si las riquezas de los otros Estados
se acumulan asf en uno solo, cuidate mucho de que



214 PLATON

ello no traiga un peligre para el Lstado que no ¢s
rico.
SOCRATES
{ Qué bucno eres en pensar que olro Estado dis-
tinto del nuestro sea merecedor de llevar ese nombre !

ADIMANTO
& Pur qué no?
SOCHATES
IEs preciso dar a los demés Estados un nembre de
significacion mas extensa; porque cuando uno de
ellos no s uno sclo, $ino varios, como se dice en ¢l
jucgo (1), todo Estado encierra por lo menos dos que
s¢ hacen la guerra, compucsto el uno de los ricos y el
oltro de los pobres; y cada uno de éstos se subdivide,
mas todavia, en otros varios. Si ta les atacas a todcs,
como si no formasen sino un sele Estado, no triunfa-
ras; pero si consideras a cada uno de esps Lstados
como compuesto de varios, y abandonas a una clase
de ciudadanos las riquezas, y a otros el poder y la
vida, tendrés siempre muchos aliados y pocos ene-
migos. Micentras que tu Estado conserve las sabias
instituciones que acaban de ser eslablecidas en €1, sera
muy grande; y no digo grande en la apariencia sino en
realidad, aun cuando no pueda poner en pie de guerra
sino mil combatientes; porgue no hallaras facilmente
un IZstado tan grande, ni entre los griegos ni enlre los
barbaros, aunque si hay muchos que parecen sobre-
pasarles muchas veees en grandeza. ;Crees 10 ko con-
trario?
ADIMANTO

Scguramente ¢ue no.

(1) Habia entonces en el juego de dados unit pariida en qud 8¢ jugu-
bLan villas o aldeas,



b
—
[y |

LA REP(IBLIC.A. =+ LIBRO CUARTO

]

3. — SOCRATES
Hemos determinado, pues, el limile més justo que
nuestros magistrados pueden dar al crecimiento del
Estado v de su territorio, renunciando a toda otra
idea de engrandecimicnto.
ADIMANTO
4Que limite es esc?
SOCRATES
Helo aqui : yo creo que ¢l Eslado se cnsancha tanto
cuanto quiera sin dejar de ser uno, y que se cnsancha
hasta ese punlo pero no mas alla.

ADIMANTO
Muy bien.
SOCRATES
Prescribiremos a nucstros magistrados que velen
con el mayor cuidado a fin de que el Iistado no pa-
rezca ni grande ni pequeilo, sino que busquen un
justo medio y que ¢l Estado sea sicmpre uno.

ADIMANTO
IZsto no es de mayor importancia.
SOCRATIS
Menos importancia tenfa adn el recomendarles, con
el mayor interés, el colocar en otra condicidn al hijo
degenerado del guerrero y elevar al rango de guerrero
al nifio bien dotado, nacide en una clase inferior. Con
ello querfamos hacerles comprender que ¢s preciso
dar a cada ciudadano la ocupacién para que la natura-
leza le ha destinado, a fin de que cada uno sea Gnico
en el emplen que le conviene, absolutamentie tnico,
para que asi ¢l isstado entero sea uno, absolutamente
uno.



216 PLATON

ADIMANTO
Ln efeele, este punto es aun menos importante que
el otro.
SOCRATES
Todo le que aqui prescribimos a los magistrados,
mi querido Adimanto, no cs tan importante como pu-
diera imaginarse. No es nada; no se trata sino de
cbservar un punto, el tnico importante, o mas bien,
el tnico que basta.
ADIMANTO
Cudl es ese punto?
SOCRATES
La educacion de la nidez y de la juventud; si los
jovenes bien educados llegan a ser hombres compe-
tentes, veran facilimente por si mismos la importancia
de todos esos puntes y de muchos otros quec omi-
limos aqui; la propiedad de las mujeres, los matri-
monios, la procreacion de los hijos; cosas todas que,
scgun el proverbio, deben ser tan comunes como sea
posible serlo entre amigos (1).

ADIMANTO

Esto seria muy bueno.

SOCRATES

Una vez que el Estado haya recibido un buen
impulso y gque haya comenzado bien, va, como el
circulo, agrandandose siempre. Un buen sistema de
educacidén y deinstruccion, conservador en agquello que
tenga de excelente, forma buenos caracteres; vy, a su
turno, esos excelentes caracteres, gracias a la educa-
cion que han recibido, se tornan mejores que aquellos

{1) Alusion a ka maxima pitagorica : todo s comun entre amiges.



LA REPUBLICA. -—— LIBRO CUARTO 217

que les han precedido, bajo varios aspectos, y enfre
otros desde ¢l punto de vista de la procreacién, como
sucede con los demas animales.

ADIMANTO
Ello dehe ser asi.
SOCRATES
Asi pues, para decirlo todo en pocas palabras,
aquellos que estan a In cabeza del Estado velaran
porque 1o s¢ corrompa insensiblemente la educacién;
pero sobre todo velardn porque no se introduzea inno-
vacion alguna en la gimndstica y en la'misica, contra
las reglas establecidas. Deben hacer los mayores es-
fuerzos por impedir tal cosa, porque si un poeta ha
dicho :

Las canciones inds nuevas son ks que mas agradan (1),

no debe suponerse, como sucede a menudo, que el
poeta no habla de los aires nueves, sine de una ma-
nera nueva de canfarlos, y que no debe hacerse en
elogio. No serd conveniente en cste Gltimo caso ni
alabar ni introducir innovacion semejante. 18s, pues,
indispensable cuidarse de introducir innovaciones
en la musica, porque con ello se arriesga perderlo todo.
No sc pueden alterar nunca las reglas de la musica
sin ¢uebrantar las leyes fundamentales del IZstado,
segun dijo Damén, y yo comparto su opinion,

ADIMANTO

Cuéntame a mi también entre los que de ese modo
plensan.
4. — SOCRATES
Parece, pues, que los que tienen a su cargola dirce-

(1) Odisea, T, v. 331,



218 PLATON

cion del Iistado deben considerar la misica como la
ciudadela mds importanie que haya de construirse para
su salvaguardia.
ADIMANTO
Y por lo mismo, hay que Lener presente que el des-
precio a las leyes se introduce alli facilmente, sin que
uno se perciba de ello.
SOCRATES
Si, bajo la forma de un juego y sin tener of aspecto
de hacer el mal.
ADIMANTO
En cfecto, lo que ocurre es que al principio se usi-
nia poco a poco, ¥ va infiltrandose suavemente en los
usos y cn las costumbres; luego se desarrolla, se mez-
cla, en las relaciones sociales, avanza con audacia
hasta invadir las leves y los principios de gobierno, ¥
no se detiene sino después de haber consumado la
ruina del Estado vy de los particulares.

SOCRATES
ioerd asi realmente?
ADIMANTO
Me parece que si.
SOCRATES
Es, pues, preeiso que, como deciamos al principio,
no se permitan a nuestros nifos desde sus primeres
alios sino juegos sujetos a una regla mas scvera, por-
que sino se establece regla alguna en sus jucgos, tam-
poco la habra para los nifos, y éstos no podran llegar
a ser hombres virlucsos y sumises a la ley en la edad
madura.
ADIMANTO

&Y por qué no habria de ser esto posible?



LA REPUBLICA. — LIBRO CUARTO 219
SOCRATES
“n lanto que silos nifos comienzan desde Lemprano
a seguir una regla en sus juegos, y por medio de la
musica se introduce en sus almas cl amor a las leyes,
sucedera lo contrario de lo que acabameos de decir;
esle amor a las leyes les acompanara sicmpre, contri-
buird a su desarrcllo, y corregird lo que sea preeiso
corregir en cl Iistado.
ADIMANTO
Lo que dices es verdad.

S0CKATES
Asi prepurados, restableceran aquellos reglamentos
(que parecian de poca importancia y (ic sus predece-
sores pudieron dejar caer enteramente en desuso,

ADIMANTO
& Cudles son ¢sos reglamenlos?
SOCRATES
Los que se refieren, por cjemplo, a observar ¢l si-
lenci; debido delante de las personas de edad, a ceder-
les ¢l lugar de honor, a ponerse de pie cuando ellos se
presenten, a rodear a los padres de todos los cuidades
que les son debidos, a seguir el uso en cuanto al modo
de coriarse los cabellos, en ¢l veslir, en su calzado, ¥
en lodo lo que al cuerpo atane, y en otras mil cosas
semejantes. (No crees {u que cllo estableceria de
nuevo todos esoes reglamentos?

ADIMANTO
Asi lo creo.
SOCRATES
Iin mi concepto, seria una gran tonteria dictar leyes
sobre csas materias; no las hay semejantes en ninguna



220 PLATON

parte, v, ademas, no se las observaria mejor por el
hecho de ser impuestas de viva voz y por escrito.

ADIMANTO
;Como podria ser esto?
SOCRATES
Podria decirse, mi querido Adimanto, que la pri-
mera educacion lleva consigo esta consecuencia que
debe asemejarsele durante todo ¢l resto de la vida.
Las cosas que se asemejan, no s¢ atraen siempre unas
a otras?
ADIMANTO
Sin duda,
SOCRATES
Podria decir, en fin, y esa es mi opinion, que la edu-
cacion tiende a un gran resultado final, ya sea para
bien, ya sea para mal.

ADIMANTO
o No debe ser ello asi?

SOCRATES
He aqui por qué no intentaria yo nunca diclar leyes
sobre esta clase de materias.

ADIMANTO
Y con razon.
SOCRATES
JPero, nos atraveriamos nosotros, en nombre de
los dioses, a dictar leyes sobre los contratos de com-
pra-venta, sobre los convenios relativos a Ia mane de
obra, sobre los insultos, el orden de los juicios, el esta-
blecimiento de los jueces, la imposicion forzada deim-
puestos por la entrada y la salida de las mercancias,



LA REPUBLICA, ~— LIBRO CUARTO 221

por tierra y por mar, v, ¢n una palabra, sobre todo lo
que concierne al mercado, la ciudad, ¢l puerto, y
sobre todo lo demas?

ADIMANTO

No ¢s conveniente prescribir nada sobre estas mate-
rias a gentes honradas; ellas hallaran facilmente, por
si mismas, la mayor parte de los reglamentos que cs
preeiso cstablecer,

SOCRATES

81, mi querido amigo, si Dios les permite conservar,
en toda su pureza, las leyes que nosotros hayamos
establecido.

ADIMANTO

De lo contrario, se pasaran la vida cn diclar cons-
tantemente una multitud de reglamentos semejantes,
en introducir en cllos enmiendas y mas enmiendas,
imaginando que de esta sueric obtendran lo gue hay
de més perfecto.

SOCRATES

Vale decir que viviran como aquellos enfermos que
por intemperancia no quicren renunciar a un tren de
vida que altera su salud.

ADIMANTO
Justamente,
SOCRATES

La conducta de estos enfermos tiene, en verdad,
algo de agradable. Estan siempre pendientes de los
remedios, ¥ con cllos no obtienen otra cosa que com-
pilcar y agravar sus enfermedades, esperando sin
cesar que cada remedio que sc les aconseja habra de
devolverles la salud.



222 PLATON

ADIMANTO
Tal es, precisamente, la situacién de esos enfermos.
SOCRATES
Entre ellos no ¢s cosa agradable el considerar como
su mas mortal enemigo a aquel que no les dice sino
la verdad, cuando les declara que si no dejan de beber
y de comer con exceso, de vivir en el libertinaje y en
la indolencia, ni los remedios, ni ¢l hierro, ni el fuega,
ni los encantamientos, ni los amuletos, ni las demas
cosas de ese género, hahran de servirles de nada.

ADIMANTO
Nada de agradable en verdad; porque nada de
grato liene el ofenderse con una persona que da bue-
1105 CONSEjos.
SOCRATES
Parécerne que no cres muy partidario de esa clase
de gentes.,
ADIMANTO
Desde Iuego que no.

J. — SOCRATES

Asi puces, para volver a lo que deciamos, 10 no
aprobaris un LEstado que observe una conducta seme-
jante. Ahora bhien, ;qué piensas £1? No es eso preeisa-
mente lo que hacen los Estados mal gobernados que
prohiben a los cindadanos, bajo pena de muerte, in-
troducir cambios en su constituciéon, en tanto que
aquel que mira de la mejor manera los defectos del
gobierno, que se anticipa a sus deseocs, que prevee de
antcmano sus intenciones, ¥ que es lo bastante hahil
para realizarlas, pasara por un ciudadano virtuoso,
por un profundo politico, a quien s¢ colmara de ho-
nores.



LA REPUBLICA. — LIBRO CGUARTO 223
ADIMANTO

Si, esos Fstados hacen precisamente la misma cosa,
y estoy muy lejos de aprobar su conducta.

SOCRATES
1 Como ! ; No admiras G a aguellos que consienten
y hasta sc apresuran a prestar sus servicios a seme-
jantes Istados? ¢ No admiras tu su valor y su habil
complacencia?
ADIMANTO

Si, admire a esos hombres, cxcepcion hecha de
aquelios que se dejan enganar, y se imaginan que en
realidad son hombres de Estado, a causa de los aplau-
sos que les fributa la multitud.

SOCRATES

& Qué opinas 14? ; No les excusas? ; Crees tu que un
hombre que no sabe medir no pueda creer que mide
cuatro codos cuando se lo oye decir a multitud de per-
sonas?

ADIMANTO

No lg creo,

SOCRATES

No te desagrades con ellos. Son Jas gentes més
divertidas del mundo, con sus reglamentos, de que ya
hemos hablado, v las enmiendas que a ellos hacen sin
cesar, cn la csperanza de que habran de acabar con
los abusos que se deslizan en las convenciones, v con
las otras cosas de que hablaba hace un instante. No
ven que, en realidad, tratan de cortarle eabezas a la
hidra,

ADIMANTO

En efecto, no cs ofra cosa lo que hacen.



224 PLATON

SOCRATES
Asi pues, no creo yo que en un Estado, bien o mal
gobernado, deba el legislador imponerse el trabajo de
dictar leyes semejantes; en el uno son inuatiles, y con
ellas nada se gana; y en ¢l otro, el primer venido ha-
Hara una parte, y la otra se desprenderda de las institu-
ciones ya estahlecidas.

ADIMANTO

¢ Qué nos falta por hacer tedavia en materia de
legislacion?
SOCRATES
Nada; pero es a Apolo, dios de los Delfos, a quien
correspende hacer las mas grandes, las mas bellas y
las primeras entre todas las leyes.

ADIMANTO
¢, Cuales?
SOCRATES
Aquellas que se refieren a la construceion de los
templos, a los sacrificios, al culto de los dioses, de los
héroes y de los genios, a los funerales y a las ceremo-
nias quec apaciguan los manes de los mueritos. Nos-
otres no sabemos qué reglas dictar al efecto, y puesto
que fundamos un Estado, no debemos, si somos pru-
dentes, consultarias con otros hombres, ni tomar
conscjo con ningun otro intérprete que no sea el dios
del pais. Ese dios es el intérprete natural de todos los
hompres cn asuntos semejantes, desde ¢l momento
en que ha eolocado el santuario de sn residencia en el
centro mismo de la tierra para rendir desde alli sus
oraculos.
ADIMANTO

Muy bien, debemos hacer lo que ti dices,



LA REPUBLICA. —  LIBHO CUARTO p

ok
It
i |

5

IT

1. —— SOCRATES

Hijo de Ariston, he ahi nuestro Estade fundado.
Lleva ahora donde quieras una antorcha suficiente-
mente fuminosa; llama a tu hermano Polemarco, a
todos cuantos aqui estén, e investiga con ellos si ha-
bremos de ver en dénde residen la juslicia y ka injusti-
cia, en qué difiere la una de la otra, y a cual de las dos
debe uno atenerse para serfeliz; ya sea que logre esca-
par o no a las miradas de los dioses y de los hombres,

GLAUCO

No es a nosolros a ¢uicnes debes dirigirte, porque
ti has promelido hacer b mismeo ¢sa invesligacion, y
seria una impicdad el negarte a dar a la justicia todo
el apoyo de que cres capaz.

SOGRATES
Recuerdas mi promesa tal y como la hice; preciso
serd, pues, que la cumpla; pero es preciso también
que ta me ayudes.
GLAUCO
Te ayndaremos.
SOCRATES
Yo espero que habremos de hallar lo que buscamos.
Si nuestro Estado s bien constituido, pienso que serd
periecto,
GLAUCO
Tendra que scrlo necesariamente.

SOCRATES
Es, pues, evidente que serd sabio, valeroso, tempe-
rante y justo.

T. L. ' 15



226 PLATON

GLAUCO

SOCRATES
Cualquiera de estas virfudes que hallemos en é], tas
demas seran las que no habremos hallado. ; No es azi?

GLAUCO
Sin duda.
SOCRATES
Si de cuatro cosas (1) buscasemos una, y ella se nos
prescntara, a eso sc limitaria nuestra busca; mas si
conociésemos de antemano las tres primeras, por
éstas llegariamos al conocimiento de la que buscése-
mos, porque es evidente que no podria ser sino la que
nos faltaba por encontrar.

GLAUCO
Tienes razon.
SOCRATES
(Y no dehemos aplicar este método a nuestra in-
vesligacion, una vez que es cuatro el nimero de las
virtudes de que se trata?

GLAUCO
Evidentemente,
SGCRATES
Es evidente que es la prudencia la que aparece en
primer término en esta investigaclon; pero observo
que tiene algo de singular,

GLAUCO
,Que?

{1) Soerates habla nqui de cuatro cosas de las cuales una com-
prende las otras tres : la justicia comprende la prudencia, la {uerza
¥ la temperancia.



LA REPUBLIGA. ~— LIBRO CUARTO 227

SOCRATES
La prudencia reina en nuestro Estado porque en él
prevalece ¢l huen consejo. ;No es asi?
GLAUCO
Si.
SOCRATES
No es menos claro que alli donde existe el buen
consejo se encuentra la ciencia, porque no es la igno-
rancia, sino la ciencia, la que permite tomar medidas
justas.
i ALAUCO
Evidentemente.
SOCRATES
Pero hay en el Estado gran diversidad de ciencias,

GLAUCO
Sin duda.
SOCRATES
Y sera por la ciencia de los carpinteros que se
podra decir que el Istado es sabio y prudente en sus
consejos?
GLAUCO
No, pero esta ciencia si permitira decir que el Es-
tado es competente cn ¢l arte de la carpinteria.

SOCRATES

No es tampoco por el arte del ebanista y por lo per-
feeto de sus obras que podra decirse que el Estado es
prudente.

GLAUCO

No.

SOCRATES

4Sera por la ciencia que trata de los trabajos en
cobre 0 en cualquiera otro metal?



228 PLATON

GLAUCO
De ninpguna manera.
SOCRATES
Ni por aquella que tiene por objeto la produceion
de los frutos de la tierra; porque ese es asunto de la

agricultura.
GLATCD

Asi me lo parece,
S0CRATES

1 Cémo ! ; Existe en el Estado que acabamos de for-
mar una ciencia particular o especial a algunos de sus
miembros, y cuyo fin sea el de deliberar, no sobre
cierta parte del Estado, sino sobre el Estado entero,
para reglamentar lo mejor posible su organizacién
interior en las relaciones con los demas Estados?

GLAUCO
Sin duda, esa ciencia existe,

SOCRATES

¢ Cudales, y entre qué ciudadanos se la encuentra?

GLAUCO

Es la ciencia que se propone la salvaguardia del
Estado, y reside entre los magistrados a quienes nos-
otros llamamos sus verdaderos guardiancs,

SOCRATES

En relacion con esta ciencia, jcomo calificas ta el
Estado?
GLAUCO
Digo que es verdaderamente sahio y prudente en
sus consejos,



LA REPUBLICA. — LIBRO CUARTO 229
SOCRATES

.Crees ta que haya en nuestro Estado mayor n-
mero de herreros que de verdaderos guardianes?

GLAUCO
Hay muchos més herreros.

SOCRATES
Iin gencral, de todos los cuerpos que derivan su
nombhre de la profesién que ejercen, gno sera el de los
guardianes del Estado el menos numeroso?

GLAUCO

Lo cs, ¥y en mucho.

SOCRATES

Es, pues, al cuerpo menos numeroso, y ¢n su parte
mas pequena, es a la ciencia gque alli reside, es, en fin,
a quien va a la cabeza y a quien gobierna, a quien el
Estado naturalmente constituido le debe su pruden-
cia y su sabiduria; y parcce que es en el niunero més
pequeiio posible que la naturaleza produce los hom-
bres que pueden seguir esta ciencia, guc entre toedas
merece el nombre de prudencia.

GLAUCO
Nada més exacto.
SOCRATES
No sé por qué feliz casualidad hemos encontrado
una de las cuatro cosas que buscdbamos, y el lugar del
Estado en que reside.

GLAUCO

Por lo que a mi respecta, me parcce que Ia hemos
encontrado de una manera perfecta.



230 PLATON

2. — SOCRATES
En cuanto al valor mismo, es mas facil descubrirlo,
tanto a ¢l como a la parte del Estado donde reside,
la que da a éste el nombre de valeroso.

GLATCO
& Como asi?
SOCRATES
Para decir que un Estado ¢s cobarde o valeroso,
. serd preciso volver los ojos a otra parte que no sea
sobre los ciudadanes cencargados de hacer la guerra 'y
de combatir por &?
GLAUCO
No, de ningan modo.
SOCRATES
El hecho de que los deméas ciudadanos sean cobar-
des o valientes, no fimplica por si mismo que el Estado
sea lo uno o lo otro.
GLALCO
No.
SOCRATES
Ll Estado es, pues, valeroso porgue le imprime ese
caracler una de sus partes, es decir, porque posee ¢t
ella la virtud de conservar, invariablemenle, sobre las
cosas que hay que temer, la opinién de que ellas son
como el legislador las ha designado en la educacion.
&INo es esto a lo que das ti el nombre de valor?

GLATUCO
No he comprendido bien lo que acabas de decir;
repitelo.
SOCRATES
Digo que ¢l valor es una especie de conservacion.



LA REPUBLICA. — LIBRO CUARTO 231
GLAUCO
& Qué conservacion es esa?

SOCRATES
Congervacion de la opinién gue nos han dado las
leyes, por medio de la educacion, sobre las cosas que
hay que temer, sobre su naturaleza, v sobre su carac-
ter. Decia yo que el valor conserva invariablementa
esta opinidn, porque, en cfecto, la conserva en ¢l
dolor, en ¢l placer, cn ¢l deseo, en el temor, y no la
rechaza nunca. Voy a cxplicarte esto, si lo quicres,

por medio de una comparacién.

GLAUCD
Bien que lo deseo.
SOCRATES
T conoces cl modo como sc las componen los
tintoreros cuando quicren teiir de parpura la lana,
Comienzan por escoger, cutre lanas de todas clascs, la
mas blanca; en seguida la preparan eon muchisimo
cuidado, a fin de que conscrve. el tinte, en todo su
brillo, despuds de tenida. Esta clase de tinte es inalte-
rable, y la tela lavada con agua pura, o jabonada, no
pierde jamas su brillo. A falta de estas precauciones,
ta sabes lo que sucede cnando se emplean las lanas de
ofro color, y aun la misma lana blanca, sin haberlas
preparado.
GLAUECO
Yo sé que ¢l color destifis v que el efecto es ridicule.
SOCRATES
Imaginate que también nosotros hayamos hecho la

misma operacion, de la mejor manera posible, ¢sco-
giendo los guerreros con toda precaucién y preparan-



232 PLATON

dolos para la misica y Ia gimndstica. Convéncete de
cllo : nuestra intencion, nuestro més arraigado propo-
sito era el de que cllos tomascn un tinte indeleble de
Ias leves, ¥y que su alma bien nacida y bien educada,
adquiricse una opinién de tal modo firme sobre las
cosas quc han de temerse, y sobre todo lo demas, que
no hubiese locion ninguna que pudiese borrarla: ni el
placer, que en estos casos produce mayores efectos que
¢l color y los lavados; ni ¢l dolor, ni el temor, o el
deseo, que son los disolventes mas activos. Es a esta
potencialidad y a ¢sta perpetuidad de opinidn, justa y
legitima, sobre las cosas que han de tcmerse, y sobre
aquellas que ningin temor inspiran, a lo que yo llamo
ralor vy coloco en primer término; sl no opinas ta de
olra manera.
GLAUCO

No tengo otra opinién, porque me parcce que, si la
opinion justa que forma el valor no es fruto de la edu-
cacién, y es brutal v servil, tu no la consideras como
fegitima, v le habras de dar cualguier otro nombre,
menos ¢l de valor.

SOCRATES
Lo que dices es muy verdadcro.

GLAUCO
Acepto, pues, la difinicién que has dado del valor.

S50CRATES
Habras de aceptar también que el valor es una vir-
tud politica, y no te engafiaras. Pero ya hablaremos
mejor de estas cosas en otra ocasién, porque por el
momento ne es el valor el gue estudiamos, sino la
justicia, Paréceme que ya hemos diche lo bastante
sobre el particular.



LA REPUBLICA. — LIBRO GUARTO 233

3. — SOCRATES
Nos falta encontrar todaviz dos cosas en nuestro
LEstado, la temperancia y la justicia, en fin, que ¢s el
objetive de nuestras investigaciones.

GLAUCO
Si.
SOCRATES
¢Como hallar Ia justicia si no nos tomamos el tra-
hajo de hascar, en primer lugar, la temperancia?

GLAUCO
Nada puedo deceir subre esto; pero no me agradaria
que ella se nos revelase primero, porque entonces no
nos Lomariamos el trabajo de estudiar qué es la tempe-
rancia. Mas siti quieres complacerme, estudiala tem-
perancia antes de estudiar la justicia,

SOCRATES
Lo haré gustoso; no seria correcto gue no consin-
tiese en ello.
GLAUCO
Listedia pues.
SOCRATES
Iis eso precisamente lo que voy a hacer. Hasta dou-
de puedo ver la cuestion por el momento, la tempe-
rancia, mas que las virtudes precedentes, consiste en
un cierto acuerdo y en una ciérla armonia.

GLATCO
2, Como asi?
SOCRATES
La temperancia no ¢s mas que cierto orden, una
especie de freno que pone ¢l hombre a sus placeres
v a sus pasiones, De ahi viene agquella expresién,



234 PLATON

¢ duciio de si misme », (ue no comprendoe muy bien,
y muchas otras semejanles que son, por decirlo asi,
otros tantos modos de calificar esta virtud; ;no s asi?

GLAUCO

Sin duda.

SOCRATES

Esta expresion « duciio de si mismo », tomada al pic
de In letra, guo es verdad que es ridicula? Quien sea
dueno de sl mismo serd a un mismeo tiempo esclave
de si mismo, y ¢l gque sea su propio esclavo sera tam-
bién su amo, porque todas cstas expresiones se refic-
ren siempre a la misma persona.

GLALCO
Sin duda,
SOCRATES

Sin embargo, creo comprender Iy que coa ella se
guiere decir. Hay cn el alma del hombre dos partes
de las cuales la una es mejor y la otra menos buena;
cusnde la parie mejor domina a la que es menos
huena, se diee que el hombre en quien esto se ohserva
es ducfio de si mismo, y con ello se Ie elogia. Pero
cuando a consceuencia de una mala educacién, o de
las malas costumbres, la parte mejor es vencida por
la menos buena, se dice — y ello implica critica o
reproche —— que el hombre en cuestion es esclavo de
si mismo ¥ que sus deseos son desordenados.

GLATLCO
Esla explicacion me parece jusla,
SOCRATLS
Fijate ahora en nuestro nuevo Estado y cn él ha-
Harias uno de estos dos casos. Podras decir — con



LA REPUBLICA. — LIBRO GUARTO 235

razon — que es ducio desimismo si dondequicra que
la parte superior domina a la inferior la primera cs
prudente y duefia de sus acciones,

GLAUCO
Conterplo nuestro Estado y observe que dices la
verdad,
SOCRATES
No es, sin embargo, que no existan alli una multi-
tud de pasiones, de placeres y de dolores en las muje-
res, cn Jos esclavos, y en la mayorfa de los hombres
a (quicnes se da el calificativo de hombres libres v que
no valen gean cosa.
GLAUCO
Sin duda que los hay.
SOCRATES
Mas en cuaalo a los sentimientos sencillos ¥ mode-
rados, fundados en la opinion justa y gobernados por
la razén, no los encontrars sino raras veces, y sola-
mente enlre aquellos que ademéas de un excelente
caracter ticnen una excelente edueacion,

GLAUCO
Asioes Lo verdad.
SOCHATES
&No ves lambién que en noestro Estado los descos
de Ja multitud compuesta de hombres viciosos estin
regidos y moderados por los descos y Ia prudencia del
menor nimero, gque es of de {os sabios?
GLAUCO
Lo veo.
! 4. - SOCRATES
Si puede, pues, decirse de un Estado que es dieiio



236 PLATON
de sus placeres, desus pasiones, y de si mismo, ello
debe deeirse de ésle con mayor razén que de ningun

otro.
GLAUCO

Seguramente.
SOGCRATES
& No debiera agregarse que por lodas esas razones
es temperante?
GLAUCO
Ciertamente que si,
SOCRATES
Y si en cualquicra oiro Iistado magistradoes y cin-
dadanos ticnen la misma opinion sobre las cualidades
cxigibles a quicnes deben mandar, gno se encuentra
también esc acuerdo en ¢l nuestro?
GLAUCO
Nou abrigo acerca de ello la menor duda.
SOCRATLES
Y cuando el Estado esta asi constituido, en quiénes
crees it que reside la temperancia, en los que mandan,
o en los que obedecen?
GLAUCO
En los unos ¥ en los otros.
SOCRATES
¢ Ohservas que nuestra conjetura ha sido fundada

cuando hemos comparado la temperancia a una espe-

cie de armonia?
GLAUCO

¢ Qué quieres decir?



LA REPUBLICA. — LIBRO GUARTO 237
SOCRATES
Que no ocurre con ella lo que con Ia prudencia y el
valor, porque, si bien ¢s cierte que estas dos cualida-
ves sélo residen en una parte del Estado, le hacen pru-
dente y valeroso; al paso que la tempcrancia, repar-
tida en todo cl organismo social, establece entre las
clases desvalidas, las mas poderosas y las infermedia-
rias un acuerdo perfecto en relacion con la prudencia,
con la fuerza, con el numero, con las riguezas, y con
muchas etras cosas analogas, cualesquiera que ellas
puedan ser. De suerte que puede decirse, con razén,
que la temperancia consiste en esta concordia, que ¢s
una armonia establecida por la naturaleza entre la
parte superior y la parte inferior de un Estado o de
un individue, y que decide cual de las dos ha de gober-
nar a la otra,
GLAUCO

Soy enteramente de tu opinien.

SOCRATES
Sea. He ahi, a lo que parece, tres virtudes que he-
mos descubicrto en el Estado; pero queda todavia
una que complemente, en lo que al Estado se refiere,
Ia idea entera de Ia virlud. ;Qué virtud es esa? Es
evidente que me reficro a la justicia.

GLAUCO

Ello es evidenle.

SOCRATES

Ahora, mi querido Glauco, nos serd preciso hacer
una batida, como los cazadores, para rodear ¢l fuerte
como dentro de un circulo vy tomando todas las pre-
cauciones posibles para que la justicia no pueda esca-
parsenos y desaparecer a nuestra vista. Es evidente



238 PLATON

gue estamos proximos a ella. Mira y procura hallarla;
acaso la veas tit el primero y me daras la senal.

GLAUCO

i Permitanlo los dioses ! Empero, me bastara seguirte
y ver las cosas a medida que me las vayas mostrando.
Sera ese todo ¢l partido que podras sacar de mi.

SOCRATES
Sigueme, pues, una vez que conmigo hayas orado,

GLAUCO

Te seguiré; lo unico que pido es que gnies mis pasos.
SOCRATES

El paraje me parcce cubierto y de arduo aceeso;

reina la obscuridad, y las exploraciones son, en tal
caso, dificiles; hay que marchar, sin embargo,

GLAUCO
Si, es preciso marchar.
SOGRATES
i Hola, hola! querido Glauco, exclamo despuds de
haber contemplado cl terreno por algin tiempo; es
bien posible que tengamos el rastro y me parece gue
no podra escapar.
GLALCO
i Buena nueva !
SOCRATES
En verdad que tanto ti1 como yo somos poco clari-
videntes.
GLAUCO
¢, Cémo asi?
SOCRATES
Hace ya tiempo, desde que empezamos estas confe-



I.A REPUBLICA, — LIBRO CUARTO 239

rencias, que la justicia parece cstar muy cerca de
nosotros y sin embargo no la veiamos; somos unos
tontos, Como aquellos que algunas veces buscan lo
que tienen en la mano, no la Liemos visto y poniamos
nuestras miradas en Iugares remotos; de ahi que sc
nos escapara.
GLAUCO
4 Qué quicres decir?
SOCRATES
Digo que desde liace tiempo venimos hablando de
clla en esta conferencia sin darnos cuenta de que casi
la hemos nombrade.
GLAUCO
He ahi un large préambulo, cuando todo lo que
desco es una palabra,

5. — SOCRATES

Pues bien : oye si tengo o no razon. Me parece que
desde un principio, cuando echabamos las bases del
LEstado, dejamos eslablecido que la justicia era como
un deber universal; a lo menos la comparacion es
bastante adeeuada. Ahora bien : hemos dicho, y re-
cordatds que lo henos repetido a menudo, que cada
ciudadano no debe tener sino un solo empleo en el
Estado, o sea aquel para el cual haya demostrado,
desde su nacimiento, las mayores disposiciones.

GLAUCO
Es esto 1o que hemos dicho,

SOCRATES
Pero hemos oido decir a otros, y hemos dicho nos-
otros mismos, que la justicia consistia en que cada cual
se ocupara unicamente de sus propios asuntos sin
entrometerse en los ajenos. '



240 PLATON
GLAUCGO

Asi lo hemos dicho.

SOCRATES

Pudiera decirse, me parece, gue la justicia bien
puede consistir en que cada cual no se ocupe sino en
lo que tiene que hacer. jSabes lo que me induce a
creerlo?

GLALCO

No, dimelo.

SOCRATES

Me parece que en el Estado ¢l complemento de las
virtudes que hemos enumerado, la temperancia, el
valor y la prudencia, es el principio que les ha dado
fuerza para aparccer, y que después de su nacimicnto
las conserva mientras vaya junlo con ellas. Ahora
bien ; hemos dicho que serfa la justicia el complemento
por descubrir una vez que tuviésemos las tres prime-
ras virtudes.

GLAUCO

Iis absolutamente necesario que la juslicia sea esc
ecomplemento,
SOCRATES

Si fuera preciso decidir cual de estas virtudes es la
gue mas contribuye a la perfeccion del Estado, dificil
serfa decir si es la concordia de magistrados y ciuda-
danos, o el sostenimicnto, por parte de los guerreros,
de la opinién legitima sobre lo gque ha de temerse o
no, o la prudencia y la vigilancia por parte de quienes
gobiernan; o si, en fin, lo que mas contribuye « la per-
feccion del Estado es la practica de aquella virtud por
la cual las mujeres, los ninos, los hombres libres, los
esclavos, los magistrados y los ciudadanos se limitan



LA REPUBLIGCA. — LIBRO CGUARTO 241

a desempenar cada cual su ocupacion sin mezclarse
en los asuntos de los demas,

GLAUCO
Ciertamente. Semejante cosa seria diffcil de decidir,

SOCRATES

Asi pues, a lo que parece, esta virtud, que manticne
a cada cual dentro de los Hmites de sus propios asun-
tos, no contribuye menos que la prudencia, el valor y
Ia temperancia a la perfeccion del Estado.

GLAUCO
Ciertamente gue no.

SOCRATES
Ahora, esta virtud que haces tu concurrir con las
otras al perfeccionamiento del Estado, jno es, en tu
conceplo, la justicia?
GLAUCO
Seguramenlte.
SOCRATES
Iistudia mas la cuestion desde cste nuevo punto de
vista, para que veas si no cambias de opinién. ; Encar-
garias ta a los magistrados del juicio de los proce-
s0s?
GLAUCO
Sin dunda.
SOCRATES
4 Qué otro fin se propondran ellos en sus juicios sino
el de impedir que nadie se apodere de los bienes aje-
nos y no sea privado de los propios?

GLAUCO
Ningan otro fin.

T. I. 16



242 PLATON

SOCRATES
&No es porque eso es lo justo?

GLAUCO
Si.
SOCRATES )
Es esta, pues, una prucha mas de que la justicia
asegura a cada cual Ia posesion de lo que le pertenece
y el libre ejercicio del empleo gue le convenga.

GLAUCO
Eso es cierto.

11

1. — sOCRATES
Veamos si eres de mi opinién. Si el carpintero se
propone cjercer ¢l oficio del zapatero y los dos cam-
bian herramicentas y el salario que reciben, o si un
individuo ejerce los dos oficios a la vez, con todos 1os
cambios consiguientes, ;crees ti que ese desorden
‘pueda causar un gran mal al Estado?

GLAUCO

No lo creo,

SOCRATES

Pero si aquel a quien la naturaleza ha destinado a
ser artesano o mercenario, enorgullecido de sus rique-
zas, de su crédito, de su fuerza, o de cualquiera otra
ventaja semejante, pretende elevarse al rango de
guerrero, y este ultimo al de magistrado y de guar-
dian, sin ser digno de tal cosa; si al efecto cambian
unos con otros los instrumentos propios a sus profe-
siones y las ventajas quc les son inherentes; o si ¢l



LA REPUBLICA. — LIBRO CUARTO 243

mismo hombre pretende lenar a la vez estas [naciones
diferentes; en ese caso creo, v sin duda lo creeras tn
también, que desorden y confusidén tales acarrearén la
ruina del Islade.
GLAUCO
Indudablemente.
SOCRATES

La confusion de esios tres drdenes v su intercam-
bio es, pues, lo més funesto que puede courrir al Estado.
Puede decirse que tal cosa seria un verdadero cri-
men.

GLAUCO

Ciertamente.

SOCRATES

Ahora bien : g no darfas ti el nembre de injusticia al
mayor crimen que uno pudicse coineter contra su pro-
pia patria?

GLALCO

Ello no admite contradiccion.

SOCRATES

Tenemos, entonces, gue ¢n eso consiste la injus-
ticia,

2. — Velvamos ahora a la cuestion. Cuando cada
clase del Estado, la de los mecenarios, la de los guerre-
ros v la de los magistrados, se manliene dentro de los
limites de su empleo especial, ¢l estado de las cosas
serd contrario a la injusticia, ¥ nos da un Kstado
justo.

GLALCO

Me parece que no puede ser de otro modo. No lo
aseguremos todavia de una mancera definitiva; si la
idea de la justicia, tal como acabamos de exponeria,



241 PLATON

se aplica a cada hombre en particolar, y clla es recono-
cida como verdadera y como cxponente de la justicia,
cntonces lo afirmaremos sin vacilar; porque, jque
mas podriamos decir? Pero si sucede lo contrario ten-
dremos que investigar por otro lado. Pongamos, por
- ahora, fin a la investigacién en que venimos ocupéan-
donos en la persuasion en (ue estAbamos de gue nos
seria més facil conocer cndl es el caracter de la jus-
ticia en el hombre si procuramos estudiarla anles en
algtin modelo mas grande que la contenga. Ahora
bicn : hemos creido o pensado que ese modelo es un
Eslade, Hemos echado las bases de un Estado lo
mas perfecto posible porque bien sahemos que Ja jus-
ticia s¢ hiallara en un Estado bien gobernado. Trans-
portemos esle descubrimicnto al individuo, Si todo cs
igual dc una y otra parte, Ia cosa ird bien; si hay
alguna diferencia en elindividuo, volveremosal Estado
y cxaminarcmos algo més, y puede ser que al com-
pararles vy al frotarlos, por asi decirlo, uno contra
olro, hagamos brillar la justicia como surge el fuego
del senc de las materias inllamables; y el resplandor
que clla lance nos permitira reconocerla de una ma-
nera inequivoea.
GLALCO
Iisto es proceder con méiedo; he abi lo que debe-
mos hacer.
SOCRATES
Cuando sc dice de dos cosas — la una mas grande,
la otra mas pequefia, — que son Ja misma cosa, ;son
ellas desemejantes por lo ue hace decir que son una
misms cosa, ¢ son, por eso mismo, semejantes?

GLAUCO
Son semejanies.



LA REPUBLICA, — LIBRO CUARTO 245
SOCRATES

Asi pues, el hombre justo, en cuanto lo sea, no dife-
rird en nada del Estado justo, y lo serd semejante,

GLAUCO
SI
SOCTATES
El Estado nos ha parecido justo cuando los fres
ordenes de ciudadanos que lo componen lenan las
funciones que les son propias, y asi lo hemos juzgado
temperante, valernso, y prudenfe por razon de ciertas
coalidades que a dichos tres érdenes adernan,

GLAUCO
IZsa os la verdad.
SOCRATES

Sin duda, amigo rmifo, hallamos en el alma del hom-
hre {res partes que corresponden a los tres drdenes del
Estado, y si ellas tienen las mismas cualidades ten-
dremos derecho para darles los mismos nombres que
a los tres ordences del Estado,

GLAUCO

Ello cs absolutamente necesario.

SOCRATES

Femos caido, mi querido amigo, en una cueslion
cnojosa con respecto al alma, Se Lrala de saber si ella
ticne o s en st misma las tres partes de que acabamos
de hahlar.

GLAUCO

La cueslion no es, en mi conceplo, lan enojosa,
Acasa, Soerates, fenga razon ¢l proverbio que dice
cque 1o bello es dificil.



246 PLATON

SOCRATES

Pienso como i, y sabe, ademas, Glauco, que cn mi
opinion ¢l mélodo seguido en nuestras discusiones
no nos permitird descabrir nunca, de una manera
exacla, lo que buscamos, La ruta gue cenduce al fin
de nuestras investigaciones es mas larga y mas com-
plicada; sin embargo, puede suceder que el méfodo
de que nos servimos nos lleve a una solueion que con-
venga a nuestras discusiones v a lo que hemos estu-
diado hasta ahora,

GLAUCO

& No sera preciso que nos conformemos eon €1? Porel
moemenlo ello me bastard.

SOCRATES
Y a mi lambien.
GLAUCO
No te descoprazones, pues, y prosigue.
SOCHATES
&No es preciso convenir en que cada uno de nosctros
tiene ¢l mismo cardcter y las mismas costumbres del
Iistado? Probablemente de nosotros han pasado al
I'stado. En cfecto, seria ridiculo pretender que el
caracter irascible que a ciertos pueblos se atribuye,
como los tracios, los escifas, ¥ en general a los habi-
tantes del Noite, o que este gusto por la instruccion
cue parece natural a los habitantes de nuestro pais,
o aquela avidez de ganancia que caracteriza sobre
todo a los fenicios y a los cgipcios, no hayan pa-
sado del individuo al Fstado.

GLAUCO
Seguramente,



LA REPUBLICA, —— LIBRO CUARTO 247

SOCRATES

Las cosas son asi; no ey dificil reconocerlo,

GLAUCO
Desde luego que no.

3. — SOCRATES

Lo que si es verdadcramente dificil s decidir si
-en cada una de nuestras aceiones ohrames movidos
por el mismo principio o por tres principios diferentes;
es decir, si hay en nosotros un principic por el eual
nos conocemos, olro per el cual nos irritamos, un
tercero que nos hace desear los placeres inherentes a
la alimentacién, a la reproduccion de la especie y a
los demas placeres de esa naturaleza, o si el alma, toda
entera, interviene en cada una de esas operacioncs.
He ahi 1o que sera dificil de determinar de una ma-
nera satisfacloria.
GLAUCO

A mf también me parece eso dificil,
SOCRATES
Probemaos averiguar, de esta manera, si no hay cn
¢l alma més gue un sole principto o si hay tres prin-
cipios diferentes.
GLAUCO
sDe qué manera?
SOCRATES
Es cevidente que el mismo sujeto considerado en si
mismo y en relacion con el mismo objeto no podra
producir o experimentar a un mismo tiempo efectos
contrarios; de sucrle que si nosotros descubrimos agui
un heeho semejante habremos de reconocer que no
hay en é] unidad sino diversidad de principios.



248 PLATON

GLALCO
Sea,

SGCRATES
Pon atencion a lo que digo.

GLAUCO
Habla.
SOCRATES
El mismo cuerpo, considerado bajo el mismo as-
pecto, ;puede estar en un instante dado en movimiento
y en reposo a la vez?
GLAUGO
De ningin modo.
SOCRATES
Asegurémonos de ello de una manera mas cxacta
todavia, no vaya a suceder que mas adelante nos
sobrevengan dudas. Si alguien diee que un hombre
que esta de pie y que mueve solamente las manos y
la cabeza estd a la vez en reposo y en movimiento,
contestariamos — creo yo — que las cosas no deben
expresarse asi, sino que es preciso decir que una parte
de su cuerpo estd en reposo vy la otra en movimiento.
(No es cierto?
4 GLATCO
St '
SOCRATES
Y si guien asi habla lleva todavia mas lejos la suti-
leza y dice que Ia peonza, aunque siempre fija en ¢l
mismo sitio, gira sobre su punta, o habla de alguno de
aquellos cuerpos (ue giran sobre su eje sin cambiar
de lugar, y nos dice que estan a la vez en movimicntio
y en reposo en todas sus partes, no podremos acep-
tarlo. Diremos que es preciso distinguir en ellos dos
cosas : el eje y la circunferencia. Que segun cl eje,



LA REPUBLICA. -— LIBRO CUARTO 249

estan en reposo puesto que éste no se inclina de nin-
gun lado; pero que segin la eircunferencia, ésta se
mueve con u movimiento circular y que, si a la vez
que ¢l cuerpo gira, el eje se inclinase a derecha o
izquierda, hacia adelante o hacia aleas, ¢l euerpo no
estaria en manera alguna en reposo.,

GLAUCO

Y ello estaria muy bien contestado,
SOCRATES
Esta clasc de dificultades no nos amedrentaran;
no logrardn convencernos nunca de que la misma
cosa, considerada bajo ¢l mismo aspecto y con rela-
cién al mismo objelo, experimenta o produce efectos
conlrarios (1).
GLAUCO

No ser¢ yo a lo menos quien haya de amodren-
tarse,
SOCRATES

Sin embargo, para no vernos obligadosa detenernos
mucho liempo a examinar todas las objeciones ana-
logas, y a demostrar que ellas son falsas, supongamos
verdaduero nuestro principio y sigamos adelante, des-
pués de haber convenido, desde luego, en que si al

(1) Las ediciones de Tauchnitz, Bekker, Schneider y Didot tracn
una interpolacién ¥ za! ¢iy entre xdlor y % xal mouvfszicy. Stallbaum
y Cousin ia rechazan porgue, en dos pasajes de Ia ley de Ias conira-
rias, Platon no separa los verhos xatcy_e?v ¥ rotziv o los sustantivos
zo'.np,oi_‘*.mv}y malnudsom : 1¢* pasaje. — Aﬂ')«;‘u b'*:_t 1'.10:6*1 Tayay T
TotEly o § A0 ety AATE TAVTOV 7 i Kpog TAITAY eox Elehrjont duar,.,
pagina 140, edicton Tauchnitz; 2° pasaje. — wavta & vowalta
w6y vavtiow fiing elte moupudtov eiia malnpdtoy! pagina 141
de la misma edicién. Esta interpolacién no puede haber tenido otro
origen que ¢l error de un copista, ¥ se la encuentra en la mayor parte
de los manuscritos v de las ediciones.




250 PLATON

cabo el principio resulta falso todas las conclusiones
gue de ¢l saquemos seran consideradas nulas.

GLAUCO
He ahi lo que precisa hacer.

4, — SOCRATES
Ahora respondeme : Dar muestras de que se quiere
una cosa y manifestar que no se la quicre, descar algo
y rehusarlo, atracr y repeler, i no son cosas contrarias,
va se trate de acciones o de pasiones?

GLAUCO
Son cosas opuestas,

SOCRATES
El hambre, la sed, ¥ los apetitos en gencral; el
desco, la voluntad, ;no estan todos comprendidos en
el género de cosas de que acabamos de hablar?  No
diras i, por ejemple, al hablar de un hombre que
tiene un deseo, que su alma tiende a su realizacién,
que procura atraer lo que (quisicra tener, y que mien-
tras siente el degeo de alcanzar lo que quiere, da
muestras de su desco como si sohre ello se le interro-
gase, y como si su alma se anticipase a la realiza-
cion?
GLATUCO
Si.
SOCRATES
Y el hecho de no consentir, de no querer, de no
desear, ;no ecs lanto como alejar y rechazar csa reali-
‘zacion? ;No son esas manifestaciones del alma con-
trarias a las precedentes?

GLAUCO
Iividentemente,



LA REPUBLICA., — LIBRO CUARTO 251
SOCRATES

Iislo sentado, jno tiene el hombre deseos naturales,
y no son, entre éstos, Jos mas aparenfes aguellos a
que damos los nombres de hambre y de sed?

GLAUCO
Si.
SOCRATES
LNo tiene el uno por objelo el heber y el olro cl
comeor?
GLATICO
Sin duda.
SOCRATES
La sed, en tanto que tenga ese carcter, jes acaso
cosa distinta del deseo de heber y nada mas? ; Tiene,
por cjemplo, por objetivo una behida fria o caliente,
cn cantidad grande o pequena, o, en una palabra, una
bebida determinada? 0 no es verdad que sia la sed
s¢ agrega una impresién de calor o de frio, csa impre-
sion anade al deseo de heber el de que Ia behida sea
fria o caliente? (No e¢s cierto que si la sed es muy
grande querrd uno beber mucho, v si es poca la sed
querra uno beber poco? En tanto que la sed en si
misma es simplemente el deseo de realizar lo que esta
cn su naturaleza desear, o sca el deseo de heber, asi
como el hambre es simplemente el deseo de comer;
Jno es asi?
GLAUCO
Asies la verdad. Cada deseo tomado en si mismo se
encamina naturalmente hacia su objeto, aislada-
mente eonsiderado. Son las cualidades accidentales
las que, uniéndose a cada deseo, hacen que ¢ste se
cneamine hacia esta o aquella modificacion de so
chijeto.



232 PLATON

SOCRATES
Que no se pretenda cogernos desprevenidos y se
nos diga que nadie desea la bebida simplemente, sino
una buena bebida; ni comer por comer, sino una bucna
comida, porque todos desean las cosas buenas. Tene-
mos, pues, que sila sed es un desco, es cl desco de
algo bueno, cualquiera que sca su objeto, ya sca la
bebida, ya sea cualquiera otra cosa. Lo propio ocurre
con los demas deseos.
GLAUCO
Sin embargo, esla ohjecién parcce tener alguna
importancia,
SOCRATIS
Pero las cosas que con otras se relacionan c¢n alguna
forma no tione‘n esa relacion, a mi ver, con una u otra
cosa determinada sino por su caricter relativo; por-
que por lo que respecta a su propio caracter se rela-
cionan simplemente a cllas mismas.

GLAUCO
No comprendo.
SOGRATES
 No comprendes que la que es mas grande lo es
fnicamente en relacién con otra?
GLAUCO
Eso si lo comprendo.
SOCRATES
,En relacion con una mas pequefia?
GLAUCO
Si.
SOCRATES
&Y que sies muchommas grande es conrelacion a una
mucho mas pequena?



- LA REPUBLICA. — LIBRO CUARTO 233

GLAUCO
Si.
SOCRATES
.Y que si ha sido, o habra deserundia mas grande
es en relacion con una cosa que ha sido o que habra
de ser mdés pequeiia?
GLAUCO
Elo no admite contradiccién.

SOCRATES
Lo mas tiene relacién con lo menos, ¢l doble con
la mitad, lo méas pesado con lo mas ligero, lo mas
rapido con lo mas lento, lo caliente con lo frio, ¥ no
sucede lo wismo con otras muchas cosas semejantes?

GLAUCO
Evidentemente.
SOCRATES
4 Qué diremos delas ciencias? ;No sucede lo mismo?
La ciencia en si misma es el conocimiento de lo que
-s¢ sabe o de lo que puede saberse; pero una ciencia
particular tiene por objeto este o aquel conocimiento
especial. Por cjemplo, tan pronte como nacié la cien-
cia neeesaria para conslruir una casa ¢ no sela distin-
guit de las demas clencias dandoele el nomnbre de ar-
guiteclura?
GLAUGO
Bien.
SOCRATES

L No ocurrio esto porque ella era de tal naturaleza
que no se asemejaba a las demas ciencias?
GLAUCO
St



254 PLATON
SOCRATES

Y si tal era su cardcter, ;no ohedecia ello a que tenia
un objeto especial? ¢ No diremos lo mismo de tantas
otras artes y ciencias?

GLAUGO
Si.
J. — SOCRATES

Siahora me has comprendido, reconoce que he que-
rido decir que las cosas relativas — tomadas en si
mismas — sc¢ relacionan pura y simplemente a ellas
mismas, y que aquellas que tienen esta o aquelia
relacion con un objeto dado se relacionan con él. Por
lo dems, no quiero decir con esto que una cosa sea lo
mismo que su objeto; que la ciencia de lo que sirve o
perjudica a la salud, por ejemplo, sca sana o malsana;
ni quiero decir tampoco que sea buena o mala la cien-
- cia del bien o la del mal. Digo solamente que, puesto
que la ciencia del meédico no tiene el mismo objeto que
la ciencia en general, sino un determinado objeto, ¢s
decir, que ella es ulil o perjudicial a la salud, esta
ciencia es también delerminada. Deahique nose le dé
simplemente ¢l nombre de ciencia, sino ¢f de medi-
¢ina, caracterizandola nor su objeto.

GLATCO

Comprendo 4 pensamicnto y lo ereo verdadero,
SOCRATES

. No pones tu la sed, por su naturaleza, entre aque-

llas cosas que se relacionan con otras? ¢Se refiere la
sed a alguna otra cosa?

GLLATCO
Si, a la hebida.



LA REPUBLICA. — LIBRO CUARTO 255

SOCRATES

Asi, tal sed estd relacionada con tal bebida, en
tanto que la sed por si sola no es la sed que apetece
una bebida determinada, en grande o pequena can-
tidad, buena o mala, sino simplemente la bebida,

GLAUCQ
Perfectamente. -
SOCRATES

Tenemos, pues, que el alma del hombre que tiene
sencillamente sed no desea otra cosa que beber; eso
es lo que quicre y hacia ese objetivo sc enca-
mina.

GLAUCO

Ello es evidente.

SOCRATES

Entonces, si cuando ¢l alma liene sed hay algo que
la desvia y la atrae, clie debe obedecer a un prineipio
diferente de aquel que excila la sed y la impulsa
como a un bruto a beber; porque hemos dicho gue
el mismo prineipio no pucde a la vez ¥ por si
mismo produeir dos cfectos contrarios sobre el mismo
ohjeto.

GLAUCO

Eso no es posible.

SOCRATES

Del propio modo, ¥ en mi opinién, serla errénes
decir del arquero que tira hacia €l y rechaza a la vez
el arco con ambas manos; pero esta bien dicho decir
(ue con una mane lira hacia si el arco ¥ que con Ja
otra lo impulsa.

GLAUCO

Muy biemn.



236 PLATON

SOCRATES
¢Diremos que algunas vecesse encuentran gentes que
tienen sed vy que no quicren beber?

GLAUCO
Se lus encuenlra a menudo y en nimero conside-
rable.
SOCRATES
& Qué habremos de pensar acerca de esas gentes sino
que en su alma existe un principio que les ordena be-
ber, y otro principio que se lo prohibe y que prevalece
sobre el primero?
GLAUCO
Por lo que hace a mi asi lo pienso,

SOCRATES
Ese principio que les prohibe beber ¢ no proviene de
la razén? Y el que los induce a beber yno emana del
sufrimiento v de la mala salud?
GLALCO
Evidentenente,
SOCRATLS
No nos equivocaremos, por tanto, al pensar que
estos dos principios son distintos el uno del otro y al
llamar razonable esa parte del alma por medie de la
cual razona; en tanto que esa otra parte que ama,
¢ue ticne hambre y sed, que se remonta en vuelo im-
petuoso hacia todos los deseos, la calificaremos de
concupiscente y desprovista de juicio por cuanto 1o
persigue sino los goces'y los placeres,

GLAUCO
No seria error de nuestra parte, sino por ¢l con-
trariv muy razonable, et hablar asi.



LA REPUBLICA, — LIBRO GUARTO 257

SOCRATES

Demeos, pues, por cierto que se encuentran en el
alma esos dos elementos; ;pero aquel en donde la
colera v cl valor ticnen su asiento forma un tercer
elemento, o es parte de uno de los otros dos?

GLAUCO
Puede que sea parte de aquel en donde reside el
desea,
SOCRATES
Se me ha referido una cosa que he creido verda-
dera : Leoncio, hijo de Aglaion, al regresar un dia
del Pireo a o largo de la parte exterior de la muralla
septentrional, divisé dos cadéaveres tendidos en el
lugar de los suplicios; sintio a la vez un vivo deseo
por verlos ¥ una gran repugnancia que le hacia retro-
eeder; resistid, sin embargo, v se cubrié el rostro; pero
cediendo luego a la violencia de su deseo corrié hacia
ios cadaveres y, abriendo desmesuradamente los ojos,
exclamo : | Ve, desgraciado ! Saciate con tan bello es-
pectaculo.
GLAUCO

He oido referir cso mismo.
SOCRATES
Esa historiela prucha que la colera sc opone en

nosotros, algunas veces, al desco, y por consiguienle
que éste y aquélla son distintos.

GLAUCO

Si, esto lo prueba.

6. — ;No sc observa también en muchas ocasiones
que, cuando a pesar de la razén se siente unoatraido por
los descos, sc hace uno reproches, s¢ subleva conlra

T. L 17



258 PLATON

aquello que le hace violencia y que en esc conflicto
que surge. como cnlre dos personas, la colera viene
como auxiliar al lado de la razon? Empero, ta ne has
observado nunca en ti mismo, ni cn los demas, que
la célera se haya puesto del lado del deseo, cuando la
razin decide que no debe hacerse este o aquello,
GLAUCO
Desde luego que no.
SOURATES
. No es cierto que si uno cree estar en el error, mayot
es la generosidad de sus sentimientos, y puede enfa-
darse menos, cualquiera que sca el sufrimiento que se
experimente a manos de otro, ya sea hambre, frio, o
cualquiera otro mal tratamiento, cuando creemos
gue tiene razon en tratarnos asi, en una palabra, que
la célera no podrfa levantarse en inuestra alma con-
tra é1?
GLAUCO
Es la verdad.
SOCRATES
Pero si uno se cree vietima de una injusticia, o
es verdad que se indigna, se irrita, y toma cl partido
que le parece justo; soporta con constancia el ham-
bre, ¢l frio y todos los Lormenlos que sea preciso su-
frir, Ios domina ¥ no deja de hacer esfuerzos gencrosos
hasta obtener una satisfaccién o sucumbir; o hasta
que, la razén, sicinpre presente en nosotros, calma
nuestra edlera como cabma un pastor a su perco?

GLAUCO

Tista comparacion es lanto mas justa cuanto gue

en nuestro Estado hemos establecido que, en prin-

cipio, los guerreros deben estar sometidos a los magis-
trados, como los perros a los pastores,



LA REPUBLICA, — LIBRO GUARTO 259

SOCRATES

Tu comprendes perfectamente lo que quiere: decir;
pero debes hacer{e también esta reflexion.

GLAUCO
4 Cual? .
S$OCRATES
La de que la célera es evidentemente muy distinta
de lo que nos ha parecido hace un momento. Pensaba-
mos que ella estaba agregada a la parte concupis-
cente; ahora decimos que estA muy alejada de ésta;
debiéramos pensar, mas bien, que cuando se suscita
algin conflicto en el alma es la colera la que toma las
armas en favor de la razon.

GLAUCO
Evidentemente.
SOCRATES
¢ QOcurre esto siendo la célera diferente de la razén o
porque es solamente una de sus formas, de suerte que
no hay en el alma tres partes, sino dos solamente, la
parte razonable y la parte concupiscente? ;O bien que,
asi como nuestro Estado esta compuesto de los tres
6rdenes de mercenarios, guerreros y magistrados, hay
también en el alma una tercera parte, el apetito iras-
cible, que sea el auxiliar natural de la razén, a menos
que no haya sido corrompido por una mala educa-
cion?
GLAUCO
Forma necesariamente una tercera parte,

SOCRATES
Si, sin duda, si se muestra distinta de Ia parte razo-
nable, como se ha mostrado distinta de la parle con-
cupiscente.



260 PLATON

GLAUCO
No es eso dificil de reconocer. Vemos, en cfecto, que
los niios manifiestan la colera tan pronto como nacen;
que la razén no les viene nunca a algunos, y que al
mayor namero no les viene sino tarde,

SOCRATES
Tienes completa razon. Todavia podemos dar una
prueba mas ohservando lo que pasa entre los ani-
males. El verso de Homero que hemos citado mas
arriba puede serviritos también :

Ulises, golpedandose el peche, increpa si su alma (1)

Es evidente que Homero representa asi dos prin-
cipios distintes : de una parte la razén que rite al valor
después de haber reflexionado sobre lo que debe y
no debe hacerse; y de otra parte, el valor que se jrrita
de una manera fuera de razén,

GLALUCO
Eso estd muy bien dicho,
w
1. — SOCRATES

Iemos Hegado — después de vencer muchas difi-
cultades — a ponernos. de acuerdo sobre este punto :
que en ¢l Estado v cn el alma de un individuo hay
partes correspondientes c iguales en niimero.

Si.

GLAUCO

SOCRATES
¢ No es indispensable que el particular proceda con
la misma prudencia con que el Estado obra, y por la
misma causa?

(1) Odisea, XX, v. 17,



LA REPUBLICA. «— LIBRO QUARTO 261

GLATCO
Sin duda.
) SOCRATES
(No es de absoluta neceésidad que el Estado sea
valcroso, del mismo modo y por la misma causa que
es valeroso el particular; y en fin, que todo cuanto
contribuye a la virtud se encuentre igualmente on
uno y otro?
GLAUCO
S, ello es indispensable.
SOCRATES
Asi pues, mi queride Glanco, diremos, si no me
engaifio, que cuanto hace justo al Estado hace tam-
hién justo al individuo.
GLAUCO
Es una logica consecuencia de lo anterior,

SOCRATES
No hemos olvidado, sin duda, que el Estado es
justo cuando cada uno de los tres érdenes que lo com-
ponen llenan finicamente la fancién que les es propia,
GLAUGO
Por mi parte, no ereo que lo hayamos olvidado.

SOURATES
Recordemos, pues, que cada uno de nosotros serd
justo y cumplira su deber si cada una de las partes que
constituyen su alma llena sa mision,
GLAUCO
Ciertamente, es preciso recordarlo,
SOCRATES
:No corresponde a la razén cl ordenar, como que



262 PLATON

en ella reside la sabiduria, y esta encargada de vigi-
lar ¢l alma entera; y no corresponde a la colera obe-
decer y secundar a Ia razén? '

GLALCO
Evidentemente,

SOCRATES

¢ No es la combinaciéon de la misica y de la gim-
nasia, como deciamos atras, la que tracrd un acuerdo
perfecto entre e-as dos partes, fortificando y nutriendo
ia razon con bellos preceptos y por medio de las cien-
cias, suprimiendo, calmando y suavizando la célera
por el niimero ¥ Ia armonia?

GLAUCO
Perfectamente,
' SOCRATES

Esas dos paries educadas, instruidas y cjercitadas
de ese modo para ¢l cumplimiento de los deberes que
les son propios, deberan gobernar la parte concupis-
cente que es la que ocupa mayor espacio cn el alma
de cada uno de nosotros y que es, por cso mismo, y
naturalmente, insaciable cn lo que a riquezas sc re-
fiere. Deberan cuidar de que esta parte, después de
haberse ensanchado y fortificado por el goce de los
placeres del cuerpo, no deje de llenar los deberes que
le son propics y no pretenda usurpar, sobre ellas, una
autoridad que no le pertenece y que llevaria a todas
las almas un extrafno desorden,

GLAUCO
Sin duda.
SOCRATES

Iin presencia de cnemigos de fuera, ;no tomarén las



LA REPUBLICA, ~— LIBRO CUARTO 263

mejores medidas para la seguridad del alma y del
cuerpo? La una deliberard; sumisa a su mandato, la
otra combatira y ejecutari con valor las érdenes que
haya recibido,
GLAUCO
Muy bien.
SOCRATES
Y daremos el tilulo de valiente a un hombre cnal-
guiera siempre que esa parte del alma, en donde reside
la colera, siga sin vacilar, ora en medio de las pena-
lidades, ora en medio de los placeres, las ordenes de la
razdn, ya sea que haya o no haya peligro en ejecu-
tarlas,
GLAUCO
Bien,
SOCRATES
Le Namamos prudente a causa de esla péquefa
parte que ha ejercido el mande y dictado las érdenes,
porque sdlo clla posee en si misma ¢l conocimicnto de
“lo que es Gtil 2 cada una de las tres parles y a todas
- juntas.
GLAUCO
Perfeetamente,
SOCHRATES
4 Y no le llamamos temperante a causa de la armo-
nia y el acuerdo que reina eatre la parte que ordena y
las partes que obedecen, cuando estas dos dltimas
conviencn ol que corresponde a la razon mandar y no
se ponen en desavenencia con clia?

GLAUCO

La temperancia no es olra cosa, va se trate del Es-
tado, ya se trate del individuo.



261 PLATON

SOCRATES

Sera justo, en fin, por la razén y de la manera que
hemos expuesto a menudo.

GLAUCO
Necesariamente.
SOCRATES
4 No hay nada que oculic la justicia e impida que
ctla aparczea en el individuo tal y come se ha mos-
trado cn el Estado?
GLAUCO
No lo creo.
SOCRATES
Si quedase aidn alguna duda en nuestro espiritu,
Ia hariamos desaparecer complctamente oponién-
dole consecuencias absurdas. '

GLAUCO
¢ Cuales?
SOCRATES
Si con respecto a nuestro Estado y al individuo
formado sobre su modelo por la naturaleza y la cdu-
cacién, se tratara — por ejemplo — de averiguar
entre nosolros si ese hombre seria capaz de tomar,
para su propio provecho, un deposito de oro o de pla-
ta, yerees ti que alguna persona le creyera mas capaz
de tal accién que eualquicra otre de aquellos que no
se le ascmejan? '
GLAUCO
Yo no lo creo,
SOCRATES
4 No seria igualmente incapaz de robar Jos templos
o a las demés personas, y de traicionar a sus amigos
0 a su patria?



LA REPUBLICA. — LIBRO CUARTO 265

GLAUCO
S
SOCRATES
iNo seria también incapaz de¢ faltar a sus jura-
mentos y demés compromisos?

GLAUCO
Sin duda,
SOCRATES
El adulterio, la falta de respelo a los padres y de
piedad hacia los dioses serdn también faltas en que
incurrird menos que ninguna otra persona.

GLAUCO
St
SOCRATES
,La causa de todo esto no esta en que cada una de
las partes de su alma liena su deber, sea para man-
dar, sea para obhedecer?

CLATCO
Tal es la causa.
SOCRATES
¢ Dudas todavia de que la justicia sea ofra cosa que
esta fuerza que forma hombres y Iistados como los
que acabamos de describir?

2. — SOCRATES
Vemos ahora completamente realizado lo que en un
prineipio nes parecié un sueiio, Iichadbamos apenas las
bases de nuestro Estado, cuando un dios nos ha hecho
encontrar, como per casualidad, el principio y algo
asi como un modelo de la justicia.

GLAUCO
Es 1a verdad,



2068 PLATON
SOCRATES

Asi pues, mi querido Glauco, nosotros trazabamos
la imagen de la justicia — y esto explica nuestro
£xito — cuando exigiamos que aguel que hubicse
nacido para zapatero, carpintero, o para cualquier
otro oficio, debia desempeiiarlo bien sin entrometerse
a hacer otra cosa,

GLAUCO
Evidentemente,
SOCRATLS

Iin efecto, Ia justicia cra algo parccido. No se limita
a las acciones exleriores del hombre; regula su fuero
interno en cuanto a ¢ mismo y a sus deheres se refiere,
sin permilir que ninguna de ias partes del alma haga
cosa alguna que le sen extrafia ni se inmiscuya en sus
funciones reciprocas. Quisre clla que el hombre, des-
pués de haber determinado las funcionces que a cada
una le corresponden, después de haber asumido el
dominio sobre si mismo, después de haber establecido
cn si mismo ¢l orden ¥y la concordia, y puesto entre
cllas un acuerdo tan perfecto como entre los tres tonos
extremos de la armonia — la cctava, la baja y Ja
quinta — y los demds tonos intermediarios — si los
hay, -y presentado ¢n conjunfo todos los clementos
que lo componen, a pesar de su diversidad, la armonia
sea una, licna, mesurada; ella guiere, digo, que sola-
mente cntonces comience el hombre a obrar, ya sea
(ue ponga su actividad al servicio de la adquisicion
de riquezas, ya al servicio de los asunlos piblicos, ya
que la dedique a la vida privada; ella quiere que juz-
gue siempre y dé el nombre de justa y de bella a toda
accion que despierte y mantenga en él ese bello or-
den; que dé el nombre de prudencia a la ciencia que



LA REPUBLICA. — LIBRO CUARTO 267

dirige esa accién, y que, inversamente, dé ¢l nombre
de injusta a la accion que destruye siempre este
orden, y cl dc ignorancia a la opinién que preside a
semejante aceion.
GLAUCO
Mi querido Socrabes, nada mis exacto que lo que
decis,
SOCRATES
Sea; si dijésemos que hemos descubterto lo que es
un hombre justo, un Estado justo, y en qué consiste
la justicia del uno y del otro, me parece qué no se
podria decir que estadbamos muy equivocados.

GLAUCO
Ciertamente que no.

SOCRATES

(Haremos la declaracion de que no nos hemos enga-

nado?
GLATCO
Si, hagamosla.
3. — SOCRATES

Consiento en cllo. Sin embargo, creo que ahora nos

falta examinar la injusticia.

GLAUCO
SI
SOCRATES

;Pucde ser ella otra cosa que una sedicidn entre las
tres partes del alma, un apresuramiento o vivo deseo
de entromelerse ¢n todo, una usurpacién de funciones,
una insurreccién de una parte del alma contra toda
ella con el fin de asumir una auteridad que no le per-
tenece, porque estd naturalmente hecha’ para obe- .



268 PLATON

decer a aquella que estd hecha para mandar? Dire-
mos que es ese desorden el gue da origen a la injus-
ticia y a la intemperancia, a la cobardia, y en una
palabra, a todos los vicios.

GLAUCO
Eso es cierto.
SOCRATES
Puesto que conocemos la naturaleza de la jislicia y
de la injusticia, conocemos también, esto cs claro, la
naturaleza de las acciones justas ¢ injustas.

GLATICO
i Como asi?
SOCRATES
La cosas sanas engendran Ja salud, las cosas mal-
sanas la enfermedad.
GLAUCO
Si.
SOCRATES
Del propio modo, ;no engendran las acciones justas
la justicia, y las acciones injustas la injusticia?

GLAUCO
Necesariamente.
SOCRATES

Engendrar la salud es establecer entre los diversos
elementos del cuerpo el equilibrio natural que somete
los unos a los otros; engendrar la enfermedad es hacer
que uno de esos elementes domine a otro o que éste lo
domine, contra las leyes de la naturaleza.

GLAUCO
Eso es verdad.



LA REPUBLICA. — LIBRO CUARTO 269
SOCRATES
Por Ia misma razoén, cugendrar la justicia es esta-
blecer entre las partes del alma Ia subordinacién que
ha puesto allf la naturaleza; engendrar la injusticia es
dar a una parte sobre otra un dominio que va contra
la naturaleza.
GLAUCO
Muy bien,
SOCRATES
La virtud es, pues, en mi conceplo, salud, belleza,
buena disposicion de alma; el vicio, por el contrario, es
enfermedad, fealdad, debilidad.

GLAUCO
Ello es asi.
SOCRATES
i INo contribuyen las acciones honradas a hacer
nacer en nosotros la virtud, y las acciones vergonzo
sas no engendran el vicio?

\

GLAUGO
Necesariamente,
SOCRATES
Lo que nos falta por averiguar ahora es si cs wtil
cjecutar actos justos, aplicarse a lo que es honrado, y
ser justo, ya se le conozea, o no por tal; o si es conve-
niente cometer injusticias y ser injusto, aun bajo el
supuesto de no ser nunca castigado y de que no hahra
de enmendarse por el casligo.

, GLAUCO .
Paréceme ridiculo, Sécrates, detenerse a hacer
semejante examen, porque, si cuando la salud del
cuerpo estd completamente arruinada, la vida se
hace insoportable aun en medio de los placeres de



a70 PLATON

la mesa, en ¢l seno de la opulencia y de los honores,
con mayor razon lo serd cuando el alma, que es el
principic de la existencia, esta alterada y corrom-
pida, aunque se tenga, por otra parte, el poder de
hacerlo todo, excepto lo gque pudiera libertar al alma
de la injusticia y del vicio y favorecer la adquisicion
de la justicia y de la virtud. Esto me parece evidente,
sobre todo después del juicio que nos hemos formado
de la una y de la ofra.
SGCRATES

Seria ridiculo, en efecto, detemerse a hacer ese
exainen; pero yva que hemos liegado al punto de con-
vencernos de una manera que no deja duda de que

tal es la verdad, precisa que, por cansancio, no vamos
a dejar las cosas ahf.
GLAUCO
No, es preciso 1o descorazonarnos en manera
alguna.
SOCRATES
Acércate para que estudiemos las diversas formas
que, en mi concepto, asume ¢l vicio; hablo de aquellas
formas dignas de ser consideradas.

GLAUCO
Te eseucho. ;Cudles son?
SOCRATES
Desde la altura a que esta conferencia nos ha traido,
me parece ver que la forma de la virtud es una, y que

las formas del vicio son innumerables, pero que hay
cuatro dignas de llamar nuestra atencion.

GLALCO
o Qué quieres decir?



LA REPUBLICA, — LIBRO CUARTO 271

SOCRATES
Es bien posible que ¢l alma tenga tantas formas
como hay formas de gobierno,

GLAUCO
¢ Cuantas cuentas ta?

SOCRATES
Cinco de una y otra parte,

GLAUCG
Designalas.
SOCRATES
Empiezo por decir que la forma de gobicrno gque
hemeos cxpuesto es una, pero que pueden darsele dos
nombres. Si entre los magistrados gobierna uno solo,
el gobierno serd llamado monargufs, y si la autori-
dad esta distribuida entre varios, se le dari el nom-
bre de aristocracia.
GLAUCO
Bien.
SOCRATES
Yo digo que no hay aqui sino una sela forma de
gobierno. §Qué importa, en efecto, que ¢l esté en
manos de varios o en manes de uno solo? Ello no cam-
biara en nada las leyes fundamentales del Estado
mientras se mantengan en vigor los principios de edu-
cacidn y de instruccidén que hemos cstablecido.

GLATCO
No hay aparicncias de ello,



