EL ESTADO

o

LA REPUBLICA

LIBRO PRIMERO

ARGUMENTO

Platén refuta sucesivamente esta maxima: « Es justo hacer el
bien a sus amigos ¥ hacer ¢l mal a sus encmigos »; ¥ esta otra:
« Bs justo todo aquello que es ventajoso para el méas fuerte. »
Una vez que ha estudiado estos dos sofismas, investiga el
cardcter de la justicia, y establece que ésta es sabiduria y vir-
tud, asi como la injusticin es vicio ¢ ignorancia; o mejor
dicho, que el bucn goblerno cs propio de la sabiduria y de la
virtud; que ¢l mal gobierno ¢s propio de la injusticia y de la
ignorancia; y que, por tanto, la condicién del hombre justo
serda mejor que la del injusto, En otros {érminos, el hombre
justo es feliz por lo mismo que es justo; cl hombre injusto es,
desgracindo por razon de su injusticia; de donde se llega
a la rigurosa conclusion de que la justicia es, en todo caso,
preferible a la injusticia. Tal es el principio trascendental
de esta obra sublime. Es precisamente cimentandola en Ia
justicia como va a fundar Platon su reptblica ideal.

He bajado ayer al Pireo con Glauco, hijo de Aris-
ton, con el fin de elevar mis oraciones a la Diosa (1),

(1) Diana, a quien los tracios honraban bajo el nombre de Bendis,

T, L. i



2 PLATON

y para ver de qué manera se efectuaria la fiesta que
por primera vez se celebraba, La ceremonia de los
hahitantes del lugar (1) me parecié muy bella; pero,
en mi opinion, la de los tracios no lo es, en manera
alguna, inferior. Luego que hubimos clevado nues-
tras oraciones y presenciado la ceremonia, tomamaos
de nuevo el camino de la civdad. Polemarco, hijo de
Céfalo, tan pronto como nos diviséd de lejos, ordend a
su esclavo que viniese corriendo hacia nosotros v nos
rogase que le esperaramos. El esclavo nos aleanzo y
me dijo, asiéndome por ¢l manto : — Polemarco os su-
plica que le esperéis. Me volvi y le pregunté en donde
estaba st amo. — Me sigue, dijo €1, esperadle un nio-
mento. — sperarcmos, repuso Glauco. Momentos
después llegaron Polemarco con Adinante, hermano
dle Glauco; Nicerato, hijo de Nicias (2), y algunos
otros que volvian de la fiesta.
POLEMARCO
Paréceme, Socrates, que volvéis a 1a ciudad.
SOCRATES
No te engaiias.
POLEMARCO
& Ves £ cuantos somos?

SOCRATES
Si.
POLTAMARCO
Mostraos los mds fuertes, o quedaos aqui.

¥ cuyo culto acabaha de ser lransportado a Atenas. Tenda la Diosa, en
¢l Pireo, un altar colocado bajo la guardia de algunos tracios pagades
pur los atenienses.

(1) Ceremonia en la cual se sacaban en procesion las estatuas de
los dioses.

(2) El famoso Nicias que perecio en el sitio de Siracusa. Su lLijo
Nie¢crato fuc condenado a muerte pot los Treinta,



LA REPUBLICA, -— LIRRO PRIMERO 3

SOCRATES
Hay un término medio : el de persuadiros de que
nos dejéis seguir.,
POLEMARCO
¢ Como podréis persuadirnos si no queremos oiros?
GLAUGO
Eso es imposible.
POLEMARCO

Pues bien, tened la seguridad de qgue no os cscu-
charemos. }Ignorais que esta noche se efectuara
la carrera de antorchas en honor de Ia Diosa?

SOCRATES

oA caballo? IFso es cosa nueva. Los competidores
Siran a caballo y llevarin en lamano antorchas que se
pasaran, unos a otros, con ¢l fin de disputarse el premio?

POLEMARCO

Si; ¥ ademés habrd una velada que valdra la pena
de ser vista Saldremos después de la cena para verla
v nos divertiremos con varios jovenes a quicnes en-
contravemos alll. Quedaos, pues, y no os hagiis de
rogar mis.

GLAUCO
Bicn veo gue cs preciso que nos quedemos.

SOCRATES
Pues que tu lo quicres, consiento en ello.
11

Fuimes pues a casa de Polemarco,-en donde encon-
tramos a sus dos hermanos, Lidias (1) v TFuli-

{1} Fl célebre orador de esc nombre.



4 PLATON

demo (1}, con Tracimaco de Caleedonia; Carmantido,
del barrio de Peaneo, y Clitofonle, hijo de Aristonimo;
Céfalo, ¢l padre de Polemarco, también sc eneon-
traba alli. Como yo no le habia visto desde hacia
mucho tiempo, me parecié gue habia envejecido has-
lante. Fstaba sentado, con la cabeza apoyada sobre
un cojin, y llevaba una corona, porque ese dia habia
celebrado un sacrificio doméstico. Tomamos asiento
a su lado, en los bancos qgue estaban colocados en
circule. Tan pronto como me vio, me saludd.
1. — cEFaLo

No vienes con frecuencia al Pireo, Socrates; sin
embargo, tus visitas nos serian gratas. Si yo tuviera
fuerzas suficientes para ir a la ciudad, te ahorraria el
trabajo de venir aqui, e iria yo mismo a buscarte.
Pero ahora te corresponde venir mas a menudo, por-
que has de saber que todos los dias hallo muevos
encantos cn la conversacién, a medida gue los pla-
ceres del cuerpo disminuyen y me abandonan. Ten,
pues, por mi esta condescendencia. Retnete a estos
jovenes, y ven a menudo a ver a tus devotos amigos.

SOCRATES

Yo tambien, Céfalo, hallo suma complacencia en la
compania de los ancianos. Como ya se cncuentran al
fin de una carrera que a nosotros correspondera
seguir un dia, me parece naturai obtener informes de
ellos acerca de si la ruta es facil o penosa, Y como
estds ahora en esa edad que los poetas llaman el um-
bral de la vejez, me scra grato oir lo que me digas
acerca de ella y si la consideras como la época dificil
de la vida.

(1) Eutidento, hermano de Lidias, era un sofista, Platon se burla
de ¢l en el diddogo que lleva su nombre,



LA REPUBLIGA. — LIRRO PHIMERO 5

2. - CEFALO .

Te diré mi pensamiento, Séerates, Lal como ¢l viene
a mi cspiritu. Suele ocurrir, segan el antiguo adagio,
que me encucntre entre gentes de mi edad; todo el
tiempo que con ellos paso se va en quejas y en lamen-
tac_ones de su parte; recuerdan con pesar los placeres
del’ amor, los de la mesa, y todos los demas de ese
cardcter de que disfrutaban en su juventud. Se con-
duclen de esiar privados de todos aquellos bienes que
les parecieron tan preciosos. Al oirles, se lega a la
conclusion de qgue la vida que entonces Hevaban era
feliz, y de que en la aclualidad ya no viven. Algunos
se quejan de las ofensas, a que les expone la vejez,
de parte de sus veeinos; y no cesan de repetir los innu-
meros males que su avanzada edad les depara diaria-
mente. En cuanto a mi, Socrates, creo que ellos no
aeusan la verdadera causa de su mal; porque, si clla
fuese la vejez, yo, y todos aquellos que llegan a mi
edad deberiamos sentir los mismos efectos. Ademas,
he conocido otros de una disposicion muy diferente; y
recuerdo que un dia que e encontraha con cl poeta
Sofocles, habiéndole preguntado alguien en mi pre-
seneia si la edad le permitia ain disfrutar los placeres
del amor, repuso : « A Dios no le place, y experimento
la mayor satisfaceion de haber sacudido el yugo de
ese amo apasionado y brutal. » Juzgué entonces que ¢l
tenia razén al hablar de esta suerte, y el tiempo ne ha
modificado mi pensamiento. En efecto, la vejez es un
estado de reposo y de libertad de los sentidos. Tan
uego como las pasiones dejan de hacer sentir su agui-
jon y, por decirlo asi, quedan en suspenso, lo dicho
por Soéfocles se comprueba plenamente; se liberta uno
de una multitud de pasiones tiranicas, Con respeclo
a estas quejas de los viejos y a sus pesares domésticos,



6 PLATON

no es en la vejez, Socrates, sino en el caracter de los
viejos, en dende hay que busecar la eausa. Con costum-
bres apacibles y tranquilas encuentra uno soportable
la vejez. Con un caracter opuesto, la vejez v la juven-
tud son igualmente dificiles.

I

Me encanlo su respuesta y quise hacerle hablar mas.
1. — SOCRATES

Iistoy convencido, Géfalo, de que cuando td hablas
de esa manera, la mayor parte de los hombres no
apruchan lo gue dices, y que piensan que encuentras
menos reeursos contra las incomodidades de la vejez
en tu cardcter que en los grandes bienes que posees;
porque se dice que los ricos tienen muchos consuelos.

CLEFALG

Dices bien : no me escuchan; la verdad s que hay
algo de cierto en lo que cllos dicen, pero mucho menos
de lo que cllos piensan. He aqgui la bella respuesta que
did Temistocles a un serifto que le atribuia su repu-
Lacion a la ciudad en gue habia nacido mas que a sus
propios meérilos : « Verdad es, repuso, que st yo fuese
de Serifo, no seria conocido; pero ti o lo serias mas
si fueses hijjo de Atenas, » Podria darse la misma ves-
puesta a los ancianos poco rices y (uejumbrosos,
diciendoles que la pobreza haria la vejez insopor-
table hasta para los mismos sabios; pero que, sin la
sabidurta, las riquezas no peodrian haeérsela jamas
mas dulee.

SOCRATES
Pero eslos grandes bicnes que 1t posees, los has



1A REPUBLICA. — LIBRO PRIMERO 7

heredado de tus anlepasados o lo has adquirido tu en
su mayor parte?
CEFALO

i Me preguntas que he adquirido vo, Socrales? Mis
bienes de fortuna me dan un promedio entre la de
mi abuelo ¥ la de mi padre; porque mi abuelo, cuyo
nomhre llevo, — habiendo heredado un patrimonio
poco mas o menos ignal a mi actual fortuna, — hizo
adquisiciones que sebrepasaban en mucho los haberes
gue habia recibido. Mi padre, Lisanias, me dejé, por
¢l contrario, menos bicnes de los que ahora posce.
Quedaria contento si mis hijos reciben de i una
herencia ¢ue no sea ni inferior ni superior a la quc
yo mismo he heredado.

SOCRATES

Lo que me ha llevado a hacerte esia pregunta, es
gue 1o me parcee que tu tengas mayor apego a las
riguezas; cosa ue es comin a aquellos que no son los
artifices de su propia fortuna; en tanto que aquellos
que la deben a su indastria, si Lenen mayor apego a
ella, porque la aman por ser obra suya, asi como los
poetas aman sus versos y los padres a sus hijos; aparte
de que, come todoes los demas hombres, sienten apego
a las riquezas por los bienes que ellas les proporcionan.
Por tanto, los hombres de que te hablo son de un
trato dificil y no tienen estimacion sino por el dincero,

2. - SOCRATES
Perfeclamente. Pero dime, geud! es cn lu opinion
o mayor ventaja gue las riguezas procuran?
CEFALO
Mi opinién a esle respeelo es preeisamente la gue
con difienitad aceptarian muchas genles, Sabras,



8 PLATON

Socrates, que cuando un hombre cree préximo el fin
de su vida, experimenta lemores ¢ inquictudes que
en otro tiempo no le preceupaban, Teme que aquellas
cosas que hasta entonces ha considerado como fabu-
ias, sean cn realidad otras tanlas verdades; y bien
puede ser que esta aprension provenga de la debilidad
consiguiente a la edad, o de que el alma las vea enton-
ces mas claramente, a causa de su proximidad. El
hombre es presa entonces de dudas y temores, y
repasa en fa memoria todos los actos de su vida a fin
de averiguar si ha hecho o no mal a nadie. Aquel que
al cxaminar su conducta la encuentra llena de injus-
ticias, despierta a menudo sobresaltado, como los
nifios, duranle la noche; ticmbla, y vive en una in-
quicta expectativa. Pero aquel que nada tiene que
reprocharse, abriga siempre una dulee esperanza (ue
le sirve de nodriza en su vejez, segun Pindaro (1).
Ve ahora lo que dice, — empleando una imagen, la
mas graciosa y admirable, — al hablar de un hombre
que ha licvado una vida justa y santa :

La esperanza le acompafia haciendo palpitar dulcemente su
[corazdn ¥ amamantado su vejez,

La esperanza gue nutre sin tropiczos

Ll espiritu flotante de los mortales,

Ahora bien : es por lo que la rigueza prepara este por-
venir que clla tienc tanto valor a mis ojos; y ne para
todos les hombres, sino solamente para los sabios;
porque es a la riqueza a lo que en gran parte se debe
el no hallarse expuesto a engafiar a persona alguna
involuntariamente, ni a mentiir. Ella nos proporciona,
ademas, la ventaja de saliv de este mundo libres de
todo temor de no haber hecho ciertos sacrificios a los

1) Pindare : Fragmentos, tomo 111, pag. 80, traduccion de Heyne



LA REPUBLICA. — LIBRO PRIMERO 9

dioses o por no haber pagado algunas deudas a los
hombres. Tiene ella, ademas, otras ventajas induda-
bles; pero, al considerarlas una por una, erco que todo
hombre sensato no vacilara en dar a ésta preferencia
marcada sobre las demas.

SOCRATES
Lo que acabas de decir, Céfalo, es muy bello. Pero
&es propio definir la justicia haciéndola consistir sim-
plemente en decir la verdad v en dar a cada cual lo
que hemos recibido? ;0 no es ello mas justo, 0 mas
injusto, segln las circunstancias? Por ejemplo, si
alguien que hubiese confiado sus armas a un amigo,
pidiese su devolucion después de haber enloquecido,
todo el mundo convendria en que no seria convenienle
devolvérselas, y que habria injusticia en hacerlo.
Todo el mundo convendria, ademds, en que seria
perjudicial no disfrazarie 1a verdad en el eslado en que
se encuentra.
CEFALO
Eso es cierto,
SOGCRATES
No consisle, pues, la justicia, en dar a cada uno lo
5uy0.
POLEMARCO
Pero, si liemos de creer a Siménides, es en eso preci-
samente en lo que consiste la juslicia.

CEFALD

Os dejo que continuéis la discusion; es preciso que
yo vaya a concluir mi sacrificio,

SOCRATES
Entonces sera Polemarco quien ocupard tu lugar.



10 PLATCGN

CEFALO (sonriendo).
Si.
Y diciendo esto salio para ir a terminar su sacrificio,

A9

1. -~ SOCRATES
Intérmrame, pues, Polemarco, ya que lomas el lugar
de tu padre, acerca de lo que dice Simonides (1) con
respecto a la justicia, y en qué puntos apruchas sus
opiniones.
POLEMARCO
Dice éf que es propio de la justicia dar a cada uno
lo suyo, y en cste punto halle que tiene razan.
SOCRATLES
155 bien dificil no estar de acuerdo con Siméuides :
era un sabio (2), un hombre divino. Pere, ¢acase com-
prendes ta, Polemarco, lo gue ha querido &l decir con
eso? K cuanlo a mi, yo no lo comprendo. s evi-
dente que ¢l no guiere deeir que uno esté en la obliga-
ciom de devolver, como lo deciamos hace un mo-
menio, un deposito, cualquicra que ¢ste sca, cuando
aquel que lo reclama no tieng razon; y, sin ¢cmbargo,
ese depdsilo es una deuda, (no es asi?
POLIEMARCO
Si.
SOCRATES
Y por lante es necesario cuidarse de devolverlo,
(1) Graeci Minores de Gaisdorf, tomo I, pagina 401,

(2) I%s ¢sta una irenia, porque Simanides era el poeta Tavorito de los
sofistas.



LA RAEPUBLICA. -—— LIBRO PRIMERO 11

cualquiera que sea, a aquel que no tiepe razom de
reclamarlo.
POLEAMARCO
Ciertamenlc,
SOCRATES
Siménides, pues, ha querido decir olra cosa cuando
ha dicho que es justo develver a cada cual 1o que se
le dehe.
POLEMARCO
Sin duda, una vez que ¢l piensa ue uno debe hacer
siempre ¢l hicn a sus amigos ¥y no hacerlos nunca mal,
SOCRATES
Ya lo oigo. Deveolver aoun amigo lo que se le dehe,
devolverle, por ejemplo, of dinero que nos ha confiado
aun cuando no pueda recibirlo sino con perjuicio
suyo. (No e¢s csa la interprelacion que das ta a las
palabras de Simonides?
POLINARCO
Absolulamente,
SOURATES
Pero jdebe unoe devolver a sus cueinigos aquello
que uno crea deherles?
POLEMARCG
5, o que uno les deba; pero une no debe a su ene-
migo sino aquello que cuadra con la encmistad, es
decir, lo que le cause dano.
2, —— sOCRATLS
simonides se ha explicado, pues, sobre la juslicia
en oslilo poélico v de una mawra enigmatica; ha
creido, a lo que parece, que la justicia consiste en
dar a cada cval lo que conviene. Pero, en lugar de



12 PLATON
decir esto, ha dicho que consiste en darsele ko que se
le debe.
POLEMARCO
. Piensas ta que ha querido él decir otra cosa?

SOCRATES
¢ Qué crees tit que hubiese conteslado Simoénides si
alguien le hubicse formulado la siguiente pregunta? :
La quién da ¢l arte qure lamamos medicina lo que debe
dar ¥ lo que conviene dar, y qué ¢s lo que clla da?
POLEMAKCO

Conteslaria que ella da al cuerpo los remedios, los
alimenlos y las bebidas convenienles.

SOCRATES
Y ¢l arle culinario, ¢a quién da Jo que debe y lo que
conviene dar? ¢qué es lo que él da?
POLEMANRGO
Sazona los manjares,
SOCRATES
Y Jo que se Hama justicia, ga quién da lo que con-
viene, v qué es lo que da?
POLEMARGO

Si hemos de atenernos a lo dicho anteriormente, 1a
justicia consiste cn hacer el bien a sus amigos y el
mal a sus enemigos.

SOCRATES

. Considera entonces Simonides que es de juslicia
hacer el bien a sus amigos y hacer el mal a sus ene-
migos?

POLEMAICO

Paréceme que si.



LA RKEPUBLICA, —— LIBKO PRIMERO 13

SOCRATES
¢ Quién puede hacer el mayor bien a sus amigos y el
mayor mal a sus enemigos en caso de enfermedad?
POLEMARCO
151 médico,
SOCRATES
.Y en ol mar, en caso de peligro?

POLEMARCO
El piloto.
SOCRATES
4 Y en qué ocasion y de qué manera puede ¢l hombre
justo hacer ¢l mayer bien a sus amigos y el mayor
mal a sus enemigos ?
POLEMARCO
Paréceme que en la guerra, atacando a los unos y
defendiendo a los otros.
SOCIATES
Perfectamente. Pero, mi querido Polemarco, nada
tiene uno que hacer con el médico cuando no estd
enfermo.
POLEMARCO
Asi es la verdad.
SOCRATES
Ni tiene necesidad de piloto cuando no se halla en
el mar.
POLEMARCO
También es eso cierto.
SOCRATES
Siguiendo este mismo razonamicnto, ges lo jusin
inutil cuando no hace uno la guerra?
POLEMARCO

No lo erco asi.



14 PLATON

SOCRATES
&Sirve entonces la justicia también en tiempo de
paz?
POLEMARGO
Si.
SOCRATES
La agricultura también sirve en esta estacion, ¢ no

es cierto?
POLEMARCO

Si.
SOCRATES
¢ Para la recoleceion de los bienes que nos hrinda la

tierra?
POLEMARGO

Si.
SOCRATES
¢ s util también el oficio de zapatero?

POLEMARCO
Si.

SOCRATES
¢, Dirds ti que para proveerse de calzado?

POLEMARCO
Sin duda.
SOCRATES
Del mismo modo me dirds con qué objeto y en ser-
vicio de qué puede ser wtil la justicia durante la paz.

POLEMARCO
Para ¢l comercio.
SOCRATES
sEntiendes ta por comercio Ia asociacién para los
negocios ¢ para alguna otra cosa?



LA REPUBLICA. — LIBRO PRIMERO 15

POLEMARCO
Me refiero a las asociaciones.

SOCRATES

¢ Es el justo un asociado bueno y util para el juego
de dados, o scra preferible el jugador de profesion?

POLEMARCO
El jugador de profesion,
SOCRATES
Tratandose de la conslruccién de una casa, jsera

un hombre justo un socio mejor y més ttil que un ar-

guitecto?
POLEMARCO

De ningun modo,
SOCRATES
Si el musico vale mas que el hombre justo para el
estudio de la musica, ;joudl cs entonees el género do
asociacion en la cual vale éste mdas que aquél?
POLEMARCO
Me parece que tratandose de asuntos de dinero.

SOCRATES
Sine s el caso de que haya necesidad de hacer uso
de ¢l; si hay que comprar o gae vender un caballo,
ereo vo que el negociante en caballos scra ¢} mejor

socio, jno es asi?
POLEMARCO

Evidentemente,
SOCRATES
Si se tratase de un barco, ¢l constructor o el piloto
serian los mejores asociados.



16 PLATON

POLEMARCO
Asi me lo parcce.
SOCRATES

LEn qué caso, pues, serd el justo mas ntil que log
otros cuando la asociacién haya de usar de su dinero?

POLEMARCO

Cuando se trate, S6erates, de ponerlo en depésilo y
de conservarlo,
SOCRATES

Es decir, cuando sea necesario no hacer ningtin uso
de €1, sino dejarlo ocigso,

POLEMARCO
Exactamente.
SOCRATES

Asi, pues, cuando el dinero sc hace inutil comienza
a ser atil la justicia.

POLEMARCO
Quizas.
SOCRATES

Y cuando sea inecesario conserval una pequcila
podadera, sera qtil la justicia al interés comin y al
interés particular. Mas cuando se trate de servirse de
ella, lo que scra 1til sera el arte del viticultor.

POLEMARCO
Evidenlemente.
SOCRATES

Tu dirés, pues, que cuando se trate de conservar un
escudo, o una lira, sin hacer uso de ellos, sera til la
justicia; pero si es preciso servirse de elles, serdn Ia
esgrima y la musica las que seran ftiles.



LA KREPUBLICA., -— LIBRO PRIMERO 17

POLEMARCO
Necesariamente,
SOCRATES
Y en general, tratese de lo que se tratare, la justicia
sera inutil cuando uno se sirve de un objeto, v atil
cuando uno no se sirve de él.

" POLEMARCO
Bien puede ser.

o

3. -— SOCRATES

Pero, querido, la justicia no serd, pues, de grande
importancia si solo nos es qtil tratandose de aque-
Itas cosas de que no hacemos uso ningune. Estudie-
mos esto un poco mas : aquel que sea mas habil para
escapar a los golpes en una batalla, en la lucha, o en
cualguiera ofro easo, yno es tambicén el mas dicstro
para guardarse de los golpes que le asedien?

POLLEMARCO
S
SOCRATLS
Y aquel que es mas habil para precaverse de una
enfermedad y para prevenirla, gno es al mismo
Liempo ¢l mas capaz para darsela a otro?
POLEMALGO
Asilo creo.
SOURATES
,Gual es el hombre mas adecuado para proleger un
cjéreito?  No serd aquel que sepa descubric los desig-
nios y las maniobras del enemigo?

POLEMARCO
Sin duda.

T. I.

o



18 PLATON
SOCRATES

Por consiguicnle, el mismo houibre apto para con-
servar una cosa lo serd también para robarla,

POLEMARCO
Asi me parece,
SOCRATLS
Asi pues, si el justo es apto para guardar el dinero,
lo serd asimismo para suslraerlo,
POLEMARCO
Al menos es esa la conseenencia inevitable de tu
razonamiento.
SOCRATES
2] hombre justo estd, pues, convencido de ser un
diestre ladron (1); y antéjaseme que tit has lomado
esta iden de llemero (2), quicn elogia demasiade a
Autolico, abuclo materno de Ulises, de quien dice que
sobrepasa a todos los hombres en el arle de despojar y
de mentir bajo la fe del juramenlo. Por consiguiente,
segin Homero, Siménides, y £, la justicia no es otra
cosa que el arte de despojar para bien de los amigos
y para mal de los enemigos, 4uo ¢s asi como la cn-
tiendes 107
POLEMARGO
j Por Jupilcer, que no ! No es eso lo que he querido
decir. Sin embargo, siempre me parece gue la justicia
consiste en ser grato a tu amigo y cn causar perjuicio
a tu enenigy.
SOCRATES

Mus ¢ qué enlictides tu por amigo? ; Aquellos que

(1} Socrates s¢ burla de las srgacias de Tos sofltstas, imitandolos;
(2) Odisca XIX, vers, 396,



.

LA REPUBLICA. —-- LIBRO PRIMERO 10

parezcan ser genles de Dien, o los que realimenle lo
sean aunque no lo parezecan? Lo propio digo de los
CIOMIZos.
POLEMATICO
Paréceme natural amar a aquellos a quienes eres
uno gente de bien, y odiar a los que cree males.
SOCRATES
¢No es lo ordinario que los hombres se engafien
sobre este punto y que juzguen que es honrado un
hombre, cuando no lo es sino en apariencia, o que se
1 q
tome por piearo al que cn realidad es hombre hon-
rado?
POLEMARCO
Convengo cn ello,
SOCRATES
Quienes asi sc engaiian, 4toman por eineniigos a las
gentes de bien y por amigos a los perversos?
POLEMARCO
Fvidentemente.
SOCRATES
Asi pues, para clios la Justicia consiste en hacer cl
bien a los perversos y ¢l mal a los hucnos.

POLEMARCO
Fso es evidente.
SOURATIES
Pero Ias genles de bicn son justas e incdpaces de
perjudicar a hadic,
POLEMARCO
Esa ¢s la verdad.



20 FLATON
SOCHATES
De acuerdo con tu razonamiente, resulta entonces
justo hacer el mal a quien no Jo merece.
POLEMARGO
De ningin modo, Socrates; es criminal hablar asi.
SOCRATES
Entonees lo que es justo es hacer ¢l mal a los malos
y hacer ¢l bien a los buenos.
POLEMARCO

Esec lenguaje me parece mas razonable que lo que

deciamos hace un momento,
SOCRATES

Pero, Polemarce, sucedera que para todos aquellos
fue se enganan cn su juicio acerca de los hombres,
serd justo perjudicar a sus amigos, desde el momento
en que pueden considerarlos malos, y hacer ¢l hien a
sus enemigos porque los consideren como gentes de
bien. Y con esto llepamos a una conclusion dirccta-

mente contraria a la que atribuiamos a Siménides,
POLEMARCO

Kllo es rigurosamente exacto; pero cambiemos en
algo la definicion que hemos dado de amigos y de
CHCNNZOS, ¥ CNl ese ¢as0 1o 11e PAFCCe (ue sea exacla
b conelusicn,

HOCRATES

Recapitulemos, Polemarco; Jqué deciamos?

POLEMARCO

Deciamos que podiamos considerar como amigo a
aquel que nos pareciese hombre de bien.



LA REPUBLICA, — LIBRG PRIMERO 21

SOCRATES
& Gémo quicres tu que cambiemos esa definicion?

POLEMARCO

Yo diria que debiéramos considerar como amigo al
que no solo parezea hombre de bien, sino que lo sea en
cfecto; que aquel que lo parece, sin serlo, no es amigo
sino en la apariencia. Lo propio habria que decir del
enemigo.

SOCRATES

Segin esto, ¢l amige verdadero serd of hombre de

bien y el hombre malo ¢l verdadero enemigo,

POLEMARCO
Si,
SOCRATES
Ta quierces, pues, que modifiquemos también algo
respecto de lo que deciamos de la justicia, o sea que
ella consistiz en hacer el bien al amigo y ¢l mal al
enemigo; y ahora quicres que agreguemos « si ¢l amigo
es hombre honrado y si ¢l encmigo no lo es »,
POLEMARCO
Si, encuentro que eso esta hien dicho.
4, — SOCRATES
| Pero cdmo ! ges que debe un hombre justo hacer
{
el mal a quienquiera que sea?
POLEMARCO

Si, a lomenos debe hacer elmal a sus enemigos, si
ellos son perversos.
SOCRATES
Aquellos caballos a quicnes se marliriza, g,qc tornan
mejores o peores?



]
%)

PLATON

POLENMARCO
Pecres.
SOURATES .
¢5e debe esto al caracler propio de su especie o al
que es propio de los perros? Y aquellos perros a uie-
nes se marliviza, ¢se tornan peores por razon del caréc-
ter propio a su especic ¥ no por razom del cardcter que
es prepio de los cahallos?

POLEMARCO
Neeesariamente,
SOCRATES
oNo podemos decir lambién que los hombres a
quienes se hace el mal se tornan peores debido a los
sentimienios propios del hombre?

POLEMARCO

110 no admite contradiccion.

SOCRATES

&No es la justicia un sentimiento propio del hom-

hre?
POLEMARCO
Cierlamente.
SOCRATES

Fs también evidente, caro amigo, que los hontbres

a quicnes se hace mal s tornan méas injustos (1).

POLEMARCO
Asi parece,
SOCRATES
1"n miasico, por virtud de su arle, ypuede convertir
a cualguicra en un ignoranie de la musica?

(1) Falsa ¢ iropica conelusion de que se sirve Sdcrates, cuyo pro-
posito es ol de embarazar al discipulo de los sofistas,



I.A REPUBLICA. -— LIBRO PRIMER(O 23

POLEMARCO
Fso cs imposible.
» SOCRATES
L Pucde un macstro de equitacion, por virtud de su
arte, inhabilitar a alguien para montar a caballo?

POLEMARCO
Imposible.
SOCRATES
sPucde ¢l hombre justo, por razén de su senti-
miento de justicia, convertir a otro en un hombre
injusto? - Fn general, ;pueden los buenos, por razén
de su virtud, convertir cn malos a los olros?
POLEMARCO
Fso no puede ser.
SOCRATES
Porque la accion de enfriar no me parece ser cfeclo
del calor, sino de lo contrario al ealor,
POLEMARCO
Iividentemente.
SOCRATES
I.a humedad no cs efecto de un ambiente seco, sino
del agente contratio.
POLEMATICO
Sin duda alguna.
SOCRATES
El efecto del bien no es lampoco ¢l de causar per-
juicio, sino ¢l efecto de lo que es conlrarie al bien.
POLEMARCO
Ciertamente.
SOCRATES
I’ero el hombre juslo es bueno.



21 PLATON

POLEMARCO
Ello no admite contradiceién,

SOCRATES
No es, pues, propio del hombre justo el mortificar a
sus amigos, ni a nadie, acto que corresponde a su
antitesis, s decir, al hombre injusto.

POLEMARCO
Paréceme, Socrates, que tienes completa razon,

SOCRATES
De suerte que si alguien dijese que la justicia con-
siste e¢n dar a cada cual lo que le corresponde, cllo
implicaria que el hombre justo solo debe hacer ol mal
a4 sus enemigos, asi como el bien a sus amigos; pero
no cs ese el lengunaje de un hombhre sensato, porque
no esta conforme con la verdad, vy acabamos de ver
que no ¢5 nuneca justo causar perjuicio a nadic,
POLEMARCO
Convengo en ello.
SOCRATES
Y si alguien se atreve a soslener que maxima seme-
jante ha sido expuesta por un Siménides, por un Bias,
o por un Pitaco, o por cualquier otro sahio, ti y yo
lo negariamos,
POLEMARCO

Istoy pronto a sostener la lucha contigo.
SOCRATES
i Sabes tit de quién cs esa maxima de que es justo
hacer ¢l bien a sus amigos v el mal a sus enemigos?

POLEMARCO
o De quién?



LA REPUBLICA. ~— LIBRO PRIMERO 235

SOCRATES

Creo que esa maxima ha sido expuesta por Perian-
dro (1), por Perdicas de Jerjes (2), por Ismenio el
Tebano (3), o por eualquier otro rico personaje em-
briagado de poder.

POLEMARCO

Dices bien,

SOCRATES

Pero si la juslicia no consiste en eso, 4quién nos
dird en qué consiste?

"T

Durante nuestro didlogo, Trasimaco intentd inte-
rrumpirnos varias veees. Aquellos que ocupaban asien-
to a su Iado se lo impidicron, porque querian oirnos
hasta ¢l fin. Pero tan luego como suspendimeos la dis-
cusion, y cuando hube pronunciade estas wiltimas
palabras, no pudo contenerse més, y volviéndose de
pronto prorrumpidé contra nosotros como una beslia
feroz, cual si guistese devorarnos. Polemarco y yo
nos sobrecogimos de espanto; y alzande cntonces Ia
voz en medio del concurso, exclamé :

1. — TRASIMACO

A qué toda esa palabrerfa, Socrates? jpor qué os
adjudicais reciprocamente la victoria, como de con-
cierto, cual si fueseis nifos? ;Deseas sinceramente
saber en qué consiste la justicia? No telimites ainterro-
gar y a gloriarte tontamcnte en refutar la argumen-
tacion de los demas. T no ignoras que es mucho mas

(1) Tirane de Corinto.
(2) Rey de Macedonia; padre del rey Archelao,
(3) Poderoso ciudadane de Tebas,



26 PEATON

facil interrogar que responder. Contéstame, a tu vez, y
dime como defines la justicia. Mas no vavas a decirme
que la justicia es lo que conviene, lo que es 1til, lo que
es ventajoso, lucralivo o provechoso; respéndeme
con claridad y precisidn, porque yo no soy un hom-
bre con quien puedan usarse respuestas tonlas y eva-
sivas.

Ante estas palabras quedé asombrado, DMirabale
temblando, ¥ creo que si ¢ hubiese fijado primero en
mi sus ojos, habria yo perdido ¢l use de la palabra;
pere cuande €l comenzd a enardecerse, fui yo el pri-
mero en mirarle (1), Tan pronlo como me senti en
condiciones de responderle, ke dije con menos temor :

2. -— SOCRATES

i Oh, Trasimaco ! No te encolerices contra nosotros.
Si Polemarco v yo nos hemos engaiiado en nuestra
discusion, convéncete de que ne ha sido intenciona-
damente. Si fuese el caso de que esluviésemos en per-
secucion del ore, nos guardariamos Fien de hacernos
vanas deferencias y de hacer, de esa suerte, impaosible
su descubrimiento, ¢ Por qué supones tu que cuando
nos ocupamos en busear la jusiicia, es decir, una cosa
mucho mas preciosa que ¢f oro, scamos Lan insensa-
tos que nos esforeemos por enganarnos mutuamente
en vez de dedicarnos a descubrirla con toda seriedad?
No lo creas asi, caro amigo: pero bien comprendo que
esla investigacion es superior a nuesiras fuerzas. Por
tanto, vosotros, hombres sabios, debicrais sentir por
nuesira debilidad mas genercsidad que indignacion.

Trasimaco acogi® estas palabras con una earcajada
sardonica,

(1) IZs ésta una atusion a la popular creencia de que ka miradn del

loho hacia ennmudecer a las gentes, Se crefa qite este maleficio se evi-
taha mirando al loho antes de goe Sste fijase en uno sus ojos,



LA REPUBLICA, - LIBRO PRIMERO 27

TRASIMACO

1Ja... ja.. jat; He ahi, una vez mas, la ordinavia
iromia de Soerates ! Bieu sabia que {0 ne responderias;
ya habia yo prevenido a mis compancros de que L
¢charias mano del recurso de fus acostumbradas
simulaciones, ¥ que harias todo menos dar una res-
puesia,

SOCRATES

Iires habil, Trasimace; sabes bien que si yo pre-
gunlo a cualquiera la composicidn del ntimero 12 y
agrego @ « no me digas que se compone de dos veces
seis, de Lres veces cuatro, do seis veees dos, o de cua-
Lro veces Lres, porque ninguna de csas respucslas me
satisfard » La sabes, digo, que la persona interrogada
no podria conteslar a una pregunta asi formulada,
Pero si esa persona fe dijera a su vez : « Trasimaco,
4 como explicas ti la prohibicion que haces de no dar
por respucsta ninguna de las que acabas de citar,
siendo asi que la verdadera respuesia se encuentra en-
tre cllas? ¢ Quieres Luque yo diga ofra cosa que no sea
1a verdad? ¢ Como se enliende? » ¢ Oué le responde-
rias?

TRASIMACG

; Verdaderamente que esto tiene bastante relacion

con lo que deciamos !

SOCRATLS

LPor qué no? Pero si ¢l asunbo fuese diferente, si
aquel a quien se interroga juzgase que nolo es, g erecs
L0 que conteslard menos seglin st propio pensa-
micnto, ya se lo prohibamos o no?

TRASIMACO
oLis eso 1o que i pretendes hacer? [ Vas ti a dar-



28 PLATOXN
nos por respucsta una de las que yo no te admito?

SOCRATES
No me sorprenderia que, después de maduras re-
flexiones, Hegase yo a tomar ese partido,
TRASIMACO

Y bien, si yo te demostrase que puede uno dar
acerca de la justicia una respuesta mejor que todas
las precedentes, ga qué pena te someferias?

SOCRATES

A qué otra pena puedo someterme ue a la que le
esla justamente reservada a todo ignorante, o sea, a
la de ser instruide por otro mas competente? Esa es
la pena a que yo estoy dispuesto a someterme.

TRASIMACO
Fn verdad que eres complacienie. Tu tendras la
pena de aprender, y ademas me dards dinero.
SOCRATES
S8i, cuande lo tenga,

GLAUCO
Lo tencmos. Si no es sino eso, habla, Trasimaco;
todos nosotros pagaremos por Socrates.
TRASIMACO

Comprendo vuestro designio. Queréis que Socrates,
seglin su costumbre, en vez de responder me inte-
rrogue y me haga caer cn contradiceidn.

SOCRATES

Pero, queride, (qué puede uno contestar cuando
nada sabe, cuando no oculta su ignorancia, vy cuando
una persona competente os prohibe todas las res-



LA REPUBLICA. — LIBRO PRIMERO 20

pueslas que podéis dar? Corresponde mas bicen a i
decir lo gue la justicia es, desde lnego gue te jactas de
saberlo. No te hagas de rogar, responde en obsequio
mio, y 1o eéscatimes a Glauco, y a los demds que estan
aqui, la ciencia que guieren vir de tus labios.

VI

Tan pronto como hinbe hablado, Glauco y los demas
concurrentes le rogaron que accediese. Se veia claro
que Trasimaco deseaba hablar para hacerse aplaudir,
porque creia que dirfa maravillas. Sin embargo, disi-
muld, ¢ insistiéo en que yo respondiese. Al fin cedid.

1. — TRASTMACO
Ved ¢l gran secreto de Sécrates @ no quicre ensefiar
nada a los demds y va por todas partes mendigando
la ciencia, sin retribuir ese servicio.
SOCHATES
Tienes razén, Trasinmaco, en que aprehdo con gusto
de los demas; pero te equivocas al agregar «que no les
retribuyo. Yo les muestro mi reconocimicnto hasta
donde soy capaz; yo les aplaudo. Es esto todo lo que
puedo hacer, pueslo que carezeo de dinero. Veras
con cuanto cnlusiasmme aplando cuanlo me parczea
bien dicho, tan pronte eomo hayas contestado, por-
que estoy convenctdo de que hablards bien.
TRASIMALG
Esencha, pues. Ile dicho gue la justicia no es otra

cosa qgue aquello que es ventajoso al mas fuerte, Y
bien, gpor qué no aplandes ? Te guardaras bicen de

ello.



30 PLATON
SOCRATES
Espera al menos a que haya comprendido tu pensa-
miento, perque aun no lo enticndo, La justicia cs,
dices ti, lo que cs ventajoso al mas fucrte. ;Qué en-
tiendes [0 por esto, Trasimaco? g Quicres L0 decir que
por cuanto ¢l alleta Polidamo es mas fuerte gue nos-
otros, y que por cuanlo le es 0til para la conservacion
de sus fuerzas alimentarse de carne, os igualmenle
justo ¥ veulajoso para nosotros, que somos mas débi-
les, alimentarnos de la misma vianda?

TRASIMACO

Sabes disertar eom habilidad, Sdcrates, y sicmpre
procuras dar un mal giro a cuante se dice,

SOCRATLS
De ningun modo, querido; pero expresa mas clara-
mente fo que piensas.
TRASIMACO
Pues bien, jno sabes ta que los diferentes LEstados
son, unos tirdnicos, otros democratas y otros arislé-
cratas?
SOCRATES
Lo se.
TRASINMACO
En eada Estado, ¢l que gobierna es ol més fucrte,
;ho es asi?
SOCRATES
Seguramente,
TRASIMACO
Cada uno de esos Estados jno da ks leves que le
conviencn, dictando el pueblo leves democraticas, el
déspota leyes tirdnicas, v asi de tos demds? Y cuande



LA BREPUBLICA. - - LIBRO PRIMERO 31

esas leyes son expedidas, jno declaran sus auiores (que
la justicia, respecto de sus sthditos, consiste en su
observancia? ; No castigan a qoicues violan esas leyes
como culpables de una accion injusta? Ved, pues, mi
pensamiento : en lodo Estado el respelo a la justicia
es ¢l primordial inferés del gobierno eslulxecido, o5
decir, del mas fuerte. De donde se sigue, para todo
hombre que razone justamenke, que en iodas partes
la justicia y el interés del mas {uerte son una misma
cosa.
SOULATES

Ahora comprendo lo que quieres decir. Pero, jes
cllo falso o verdadero? Is csto precisamente lo que
voy a tratar de inqguirir. Defines la justicia diciendo
que ella implica lo que ¢s ventajoso; sin cmbargo, ta
me habias prohibido definirla de ese modo, aungue
bieu es verdad que ti agregas que ka justicia es lo que
da ventajas « al mas fuerte ».

TRASIMALO
No es, acaso, sino €50,
SOULATES
No sé atn si comprendo gran cosa; To que importa
dveriguar cs si lo que La dices es exacto. Convengo
contigo en que la justicia es algo ventajoso, pero td
agregas que esa ventaja favorece Gnicamente al mas
fuerte, y esto fo que ignoro y serd preciso investigar,
TRASIMAGU
Investiga.
2 — sderaTES
Al instanie, Respondeme : 3 No dices L que la jus-
ticia eonsiste en ohedecer a los que gobiernan?



32 PLATON

TRASIMACO

SOCRATES
Pero los que gobiernan en los diferentes Listados,
,son infalibles o son susceptibles de equivocarse?

TRASIMACO
Bien puede suceder gue se equivoquen.,
SOURATES

Asi pues, cuando se equivoguen cn dictar leyes, las
unas seran buenas, Ias otras no lo seran.

TRASIMACO
Asi lo ereo.
SOCRATES
Los legisladores hacen bueiras leyes cuando dictan
disposiciones que les son venlajosas, y hacen malas
leyes cuando esas disposiciones les son desventajosas.
. No es asi?
TRASIMACO
Si.
SOCRATES
Sin embargo, las leyes que dictan son obligatorias
a los cindadanos, y en esto es en lo que consiste la jus-
ticia.
TRASIMACO
Sin duda.
SOCHATES
123 pues juslo, segin tu opinidn, hacer no solamenic
lo que da ventajas sino tambicn lo que es desventa-
joso al mas fuerte.
TRASIMACO
o Qué ek eso que dices?



LA KEPUBLICA. — LIBRO PRIMERO 33
SOCRATES

Lo que ti mismo has dicho, me parece. Pero, estu-

diemos algo mas la cuestion, ;No has convenido en

que los que gobiernan se cquivocan algunas veees

sohre los verdaderos propositos de las leyes que impo-

nen a sus ciudadanos, y que es justo que estos wltimos
cumplan sin distincion cuanto se les ordena?

TRAS[MACO
Asi la ereo.
SOCRATES
Creo también que cuando has diche que es justo
que los ciundadanos hagan cuanto se les ordene, tu
opinion es la de que la juslicia comsiste en hacer
aquello gue Lrae desventajas a quicnes gobiernan, es
decir, a los mas fucrtes, en aquellos casos en los cuales,
sinn quercerlo, esos gobiernos ordenan cosas contrarias
a sus intereses. Y de ahi, muy sabio Trasimaco, ¢no
¢s justo llegar a la conclusion de que es equilativo
todo lo contrario de lo que diees, es decir, cuaantlo sc
ordene hacer al més débil y que sea desvenlajoso
al mis fuerte?
POLEMARCO
He ahi alge que no admite duda, Socrates.

CLITOFON

Si al menos dieras ti a Polemarce la autoridad de

tu testimonio.
POLEMARCO

sAcuso se necesita testimonio? El mismo Trasi-
maco conviene en que los que gobiernan dictan algu-
nas veces disposiciones contrarias a sus intereses; y
que es justo, aun en cse caso, que los ciudadanos obe-
degean.

T. T. o



34 PLATON
CLITOFON
Trasimaco ha dicho tnicamente que era justo que
los ciudadanos hiciesen lo que se les ordenase.

POLEMAKCO

Y ha agregado, ademds, que la justicia es lo que es
ventajoso al mas foerte. Una vez que ha expuesto
estos dos principios, ha convenido en que los més fuer-
tes ordenan algunas veces a sus inferiores, o a sus sib-
ditos, cosas gue son confrarias a sus propios intereses.
Ahora Dbien, de lodas estas declaraciones se sigue que
la justicia no es ya aquello que es venlajoso sino lo
que ey desventajoso al mas fuerte,

CLITOFON

8i; pero por la ventaja del mas [uerle entiende Tra-
simaco aquello que el mas fuerte crea serle venlajoso;
ha querido decir que tal era lo que debia hacer ¢l mas
débil y que en ello consistia la justicia,

POLEMARCO

Perdona que te contradiga, pero Trasimaco 1o se ha

expresado de e3a manera.
SOCRATES

Lllo no importa, Polemarco; si Trasintaco acepta
esla explicacion, admitiamosia,

3. — Dime, pues, Trasimaco, ;es ast como enkien-
des la defniciéon que habins dado de Ia justicia?
dyuieres L deelr que ésla es Jo que el mis {uerle con-
sidera que Je es venlajose, ya sea gue se engaie o no?

HRASIMALO

AYo? De ninguna nranera. g Grees L que vo consi-
derv mejor al que se enguna en lanio que se cngafw?



LA REPUBLICA. - LIBRO PRIMERO 30
SOCRATES

Crela yo que eso era lo que deeias, desde el momento
cn que convienes en (que guicnes gobicrian no son
infalibles ¥ que suelen enganarse.

TrASIMACO

Lires un sicofanle, Socrales, y calumnias wis pala-
bras. ¢ Das ta el titulo de médico al que se engaiia res-
pecto de sus enfermos, sics (ue sc engana, o el titulo
de matematico al que se engana en un céleulo, en tanto
que se engafia? Verdad es que se dice que el médico,
el magistrado o el gramético se han enganado; pero
en mi epinidn, ninguno de cllos se engana mientras
sean lo que nosotros declamos que son. Y para hablar
de una manera riguresa, pucsto que L quieres que
ast s¢ hable, ningtin artista se engafia sino en tanto
que su arte le abandone, y en ese caso habra dejado
de ser artista. Lo propio podemes decir del sabio y del
magistrado, en tanto gue lo sean, aunque en cl len-
guaje ordinario se dice que el médico se ha engafiado
¥y que el magistrado se ha enganado. Supongamos,
pues, que he hablado como el vulgo; pero ahora te
digo, con toda la exactitud posible, que aquel que go-
bierna no se engana en tanto que gobierna, y que, si

1o se engana, erige en ley cuanto le es mas venlajoso;
v que ¢l deber del ciudadano es el de conformarse con
ello. Asi, pues, como decia hace un momento, la jus-
ticia consiste en hacer aquello que cs mas ventajoso
al mis fuerte (1),

i - sOCKATES
Sea; 4y crees Lo que soy up calumuniador?

(1) B este caso, ol mas fuerle signilica ¢l ntejor 1 ka palaiia grivga
®zatTTey licne las dos acepeiones,



36 PLATON
TRASIMAGO
Ciertamente.
S5OCRATES
sLrees L que he procurado tenderte lazos por me-
dio de preguntas capciosas?

TRASIMACO
Bien claro lo he visto, pero ninguna ventaja saca-
ras de elle. Yo descubriré todas tus argucias, y una
vez que cllas hayan fracasado, te desafio a que me
venzas en la discusion.

SOCRATES
No me cuido de ensavarlo, querido; mas a fin de
que en lo sucesive no ocurra nada semejanie, me
dirds si es necesarie interpretar en un sentido general,
o en un sentido estricto, las expresiones que emplea-
bas hace un momento, a saber : « €l que gobierna, o
sea el mas fuerte, es aguel cayo interés seiala la regla
de Ja justicia con respecto al mas débil. »
TRASIMACO
Iis en ¢l sentide méas estriclo que yo entiendo Ia
expresion : ¢l que gobierna. Pon ahora cn juego, si
pucdes, {us artificios y calumnias; no te pido cuartel,
pero si te desafio a que lo hagas,
SOCRATES
oCrees L, acaso, que soy lo suficientemenle insen-
sato para trasquilar al leén (1) v para calumniar a
Trasimaco.
TRASIMACO
Acabas de ensayarlo y no lo has conseguido,
(13 Prosverbio cou el cual se evpresy Laidsa de gue oo profends la-

der ung cund superior @ nuestras fuerais.

v



LA REPUBLICA. ~- LIBRO PRIMERO 37
SOCHATES
Dejémoslo ahi y respondeme ; el médico, tomado en
el sentide cstricto, tal y como tu le has definido hace
un instante, gtiene por objelo el de enriquecerse o el
de aliviar a los enfermos? Y te ruego me hables del
meédico que lo sea de verdad,

TRASIMACO
21 médico no liene otra mira.

SOCRATES
El piloto — hahlo del que lo sea de verdad — oes
piloto o jefe de pilotos?

TRASIMACO
Jefe de pilolos,
SOCRATLS
Importa poco que lo sea como cualquicra de los
otros en el barco {1}; no es necesario lamarle piloto
por ¢sa razoén. No cs porque esté en el mar que sc le
llama piloto, sino a caunsa de su oficio y de la auntoridad
cue ticne sohre los marinos,

TRASIMACO
Ello ¢s verdad.
SOCRATES
& No tienen elies un oficie gue les es a entrambos
ventajosa?
TRASIMACO
Si.
SOCRATES
Y ¢l fin del arte w oficie, gno es el de que cada uno .
busque ¥ se procure lo que le es venlajoso?
(1} Existe en gricge tanta analogia enire la palabra vass, bareo,

¥ vaivng, pilodo, que podria ser natural dar el nombre de marino a
todo cf que se encuentra enun bareo, incluso a) piloto,



8 PLATON

TRASIMACO

SOCRATES

Pero un arle cualguiera jtiene algim olro interés
distinto de ser lo mas perfecto posible?
TRASIMACO
o Con qué {in me haces esa pregunta?
SOCRATES
Si ti me preguntases si al cuerpo le basta ser cuerpo
n &1 le fallta adin alguna cosa, vo te contestaria afirma-
tivamente, v agregaria que por csa razén se ha inven-
tado la medicina, poerque el cuerpo enferma algunas
veces v el estado de enformedad no le conviene. Is,
por tanto. para procurar al cuerpo lo que le es venta-
joso para lo que la medicina se ha inventada, g Tengo o
no razon?
. TRASIMACO
La tienes,
SOCRATES
Asl mismo Lc pregunto si la medicina, o cualquier
atro arte, ticne alguna imperfeccién y si necesita aun
alguna otra virtud como la facultad de los ojos para
ver y de los oidos para oir; otro arte, en fin, que venga
a remediar ese defecto. Aquellas partes del cuerpo,
itienen necesidad de ofro agente que busque para
ellas v las procure lo gue les es 0lil? Kl arte mismo
iliene también sus jmperfecciones y en cada caso
necesita de otro agente que le complemente; agente que
a su vez liene necesidad dc olro, y asi sucesivamente
hasta el infinito? O, ¢ podri cada uno, por si misme,
proveer a su interés? ;o mas hien no tiene necesidad
ni de ¢l mismo, ni de ningiin otro, para buscar el reme-



LA REPUBLICA. ~- LIBRO PRIMERQ 39

dio 4 su imperfeceion? El arte no tiene ni defectos ni
imperfecciones ningunos; el arte por su naturaleza
no husca sino ¢l interés del sujeto al cual sc aplica, on
tanto que ¢l mismo se conserva puro y sin mezela
mientras sea perfecto y conserve su esencia. Examina,
pues, de una mancra rigurosa, cuél de estos dos senti-
mientos es mas verdadero.

TRASIMACO
ET ultimo.
SOCRATES
La medicina, entonces, no busca sa propio interés,
sino el que conviene al cuerpo,

TRASIMACO
Sin duda,
SOCRATES
Tampoco la equitacion se ocupa de lo gue lc es Gtil
sino de aquello que es tlil al caballo; y, en general, un
arte cualquiera no tiene en mira su propio interés, por-
que por si mismo nada necesita, sino ¢l del sujeto al
cual se aplica.
TRASIMACO
Ello es evidenle.
SOCRATLS
Pero obscrva, Trasimaco, que las artes dominan y
gubicrnan al sujeto sobre el cual actuan.
Con dificuliad cedié ante este dltimo argumento,
SOCRATES
No hay pues clencia alguna que se proponga obte-
ner, ni ordenar, la ventaja del mas fuerte, sino la del
mas deébily s deeir, la del sujeto gohernado por la
ciencia,



40 . PLATON

Acabd por ceder también cn este punto, mas no

sin haher procurado refutarlo,
SOCRATES

Asi pues, cl médico, como tal, ;no se propone ohie-
ner ni ordenar aquello que le es mas ventajoso sine lo
que mas conviene al enfermo? j No estamos conformes
en que el médico, como tal, gobierna al cuerpo y no
cs un mercenario?

Trasimaco lo reconocié asi.

SOCRATES
LY en que el piloto, para hablar estrictamente, no
¢s mereenario sino jefe de marinos?

TRASIMACO
En ello he convenido,

SOCRATES
Tal piloto, o tal jefe, no tendra, pues, en mira oira
cosa (ue lo que convenga 4] marino, su subordinado,
¥ no ordenard lo que a ¢l principalmente le convenga.
Convino en ello con alguna repugnancia,
SOCRATES
Por consiguiente, Trasimaco, todo hombre que
ejerce el gobierno, como gobierno, y cualquiera que
sea el caracter de su autoridad, o sc propene nunca
alcanzar su personal interés sino el de sus suberdi-
nados, Con este fin vela, y para procurarles cuanto les
es conveniente y ventajoso, dice lo que dice y ¢jecula
todos sus actos.

VII

Habiames llegado a este punlo del debate, y todos
los presentes veian claramente (ue esta definicién de



LA REPUBLICA, -— LIBRO PRIMERO 41

la justicia era de todo punto contraria a la de Trasf-
maco, Fn vez de contestar me formulo la siguiente
pregunta :
TRASIMACO
i Tienes nifiera, Socrates?
SOCRATES

¢, Qué dices? ;No serfa mejor que respondieses cn
vez de hacerme semejante pregunta?

TRARIMAGO

Lo digo porque en realidad necesitas quien le guie
como 2 un nifo, pues ticnes bastante necesidad de
ello, porque no sabes distinguir entre on rebano y un
- Ppastor,

- SOUNRATES
LExplicale.
TRASIMACO

Tu crees que los pastores se preocupan por €l hien
de sus tebanos y que los cuidan y engordan con un
propésito conlrario a su propio interés y al de sus
amos, Th te imaginas que quienes gobiernan los Esta-
dos, y me refiero siempre a los que verdaderamente
gobiernan, ticnen otros sentimientos con respecto a
sus subdites que los que inspiran a los pastores con
respecto a sus rebafios, y que no se preocupan de otra
cosa, noche y dia, que de sa conveniencia personal.
Te encuentras tan lejos de comprender la naturaleza
de lo justo y de lo injusto, que hasta ignoras que la
justicia es un bien para todos cxcepto para los justos,
que ella es ntil al mas fuerte que domina, y perjudi-
cial al mas débil que sirve y obedece; que la justicia,
por el contrario, ejerce su imperio sobre las personas
justas que en su simplicidad trabajan por el interés



42 PLATON

del mas fuerte, y se ponen a su servicio para hacer su
felicidad, sin pensar en la propia. He aqui, dado tu
pueril razonamicnto, como habria de interpretarse el
asunto : el juslo disfruta siempre dv menos ventajas
que el hombre injusto. Por tanto, cn los contratos de
mutuo ¥y en el comercie de la vida no verds nunca
gque en ¢l momento de la disolucion de la socicdad
el justo reciba mas que el injuslo, sino siempre
menos, En los asuntos publicos, si las necesidades
del Estado exigen alguna coniribucion, el justo
dard mas que ¢l injusto teniendo entramhos una
renta jgual. Mas, si por el contrario, se trata de recibiv
y no de dar, ¢l justo nada obtiene v el injusto obtiene
demasiado. Cuando wno y otro ejereen una magistra-
tura, el hombre justo, si es que no sufre ademas otros
perjuicios, deja snfrir sus asuntos domésticos por
negligencia, y la juslicia le impedird restablecerlos
con perjuicio del Iistado. Ademas, se hace odioso a
sus amigos y vecinos por cuanto nada hace por ellos
saliéndose del campo de 1o equitative. Con el hombre
injusto ocurre todo lo contrario; y entiendo por injus-
to al hombzre que, como ya lo he dicho antes, puede
tener grandes ventajas sobre [os demas. Tose es el hom-
bre que precisa considerar 81 quicres comprender hastz,
dénde le es mas ventajosa gae la justicia la injusticia
que le caracteriza. Todavia podras comprender mejor
¢l asunto si consideras que la injuslicia ha llegado ya
a su ultimo grade, Hevando hasta ¢l colmo la dicha
del hembre injusto, y haciendo en extremo infortu-
nades a aguellos que son sus victimas y gue no desean
rechazar la injusticia con la injusticia. Hablo de Ia
tirania que no pone cn obra el fraude y la violencia
para apoderarse poco o poco de los bienes ajenos, y
que uo respeta ol lo sagrado, ni lo profane, ni los bie-



LA REPUBLICA, - LIBRO PRIMERO 13

nes particulares, ni los del Tistado, sino que los invade
de un solo golpe. Para cada uno de estos delitos, tode
individuo, cogido infraganli, es castigado vy recibe
los mas odiosos ultrajes; y se apellida de sacrilegos, de
mercaderes de esclavos, de ladrones con fuerza y vio-
leneia, de salteadores y rateros, a todos aquellos que
se hacen culpables de alguna de estas injusticias. Pero
cuando un tirano se ha apoderado de los bienes de los
cindadanos y hasta de sus personas, reduciéndolos a
la esclavitud, en vez de esos nombres injuriosos suele
llamarsele hombre feliz, hombre privilegiade, no sola-
mente por los ciudadanos, sino hasta por aquellos que
sahen que no ha habido injusticia que no haya con-
sumado; porque si s protesla contra la injusticia, no
es (jue uno tema cometerla, sino que tema ser viclima
de ella. Tantoe es eslo cierlo, Sdcrates, que la injus-
ticia, Uevada hasta cierto punto, es més fuerte, mas
libre, mas poderosa que Ja justicia, y que, comeo decia
en un principio, la justicia trahaja por el interés del
mas fuerte, v la injusticia por aquello que es util ¥
provechoso a ella misma.

VITL

Después de este largo ¢ impetuoso discurso, con ¢l
que hahia, por decirle asi, inundado nuestros oidos a
la manera de un bhafista, Trasimaco quiso marcharse,
pero los coneurrentes le obligaron a quedarse para (ue
explicase lo que habia avanzado. Yo mismo le supli-
qué con insistencia,

1. —~ SOCRATES

i Gomo, divino Trasimaco, después de haber pro-
nunciado semejante discurso guieres marcharte antes



44 PLATON

de hacernos ver de una manera completa, o de verlo
11 mismo, silas cosas son en realidad como ta lo dices!
¢ Crees tu haber emprendidoe la tarea de resolver un
asunto de poca importancia, y no la regla de conducta
que cada uno de nosotros ha de seguir durante toda su
vida con el fin de aleanzar la mayor parte de ventajas?

TRASIMACO
Yo pienso de otro modo.

SOCRATES

Paréceme que no te inguietas por nuestra suerle y
que no te cuidas de que scamos mas o menos felices
por falta de ese conocimiento que L1 prelendes tener.
Instrayenos, por favor, y ten por seguro que no has
complacido a unos ingratos. Per lo que a mi respecta,
te declaro gue no estoy convencido, ¥ que no acepto
que la injusticia sea més ventajosa gue la justicia,
aun en ¢l supuesto de que nada le impide hacer lo que
ella quiere. Si, querido, el hecho de que el hombre
injusto considere que pucde vivir felizmente y hacer el
mal en secreto, o a la descubierta, no me perstade
aun de que la injusticia sea mas ventajosa que la jus-
ticia. No soy yo el unico, entre los que estamos agui,
que piensa de esta manera; priebanos, pues, de una
manera irrefutable que nos cquivocamos al preferir
a la injusticia la justicia.

TRASIMACO

5 Y como quieres Lu que te lo prache? Silo que te
he dicho no te ha convencide, jqué mas puedo hacer
por Li? ;Serd acasv necesario apelar a Ia fuerza para
hacer entrar mis razones cn tu espiritu?

SOCRATES
De ningun mode. Pero ante todo es necesario obli-



LA REPUBLICA. — LIBRO PRIMERO 45

garte a recordar lo que ya has dicho alguna vez, para
que llegado el caso de que cambics tu razonamicnto lo
hagas de una manera franca y no nos enganes. Por-
qute, para volver a lo que se discute, tii ves, Trasimaco,
que después de haber dado la definicion de lo que es el
verdadero médico, no has creido de tu deber cenirle
en seguida, con la misma exactitud, a la definicion de
lo que es ¢l verdadero pastor. Tu piensas que este
ultimo, en cuanto lo es de verdad, no cuida de su
rebano para el bien de sus carneros, sino como amigo
de 1a buena carne que engorda él para un festin, o
como un mercenario que va en pos del dinero. Ahora
bien, la profesion de pastor no tiene ofro fin que cl de
procurar Ia mayer suma de bienes al rebafio que le ha
sido conliado. lin cuanto a lo que a ella misma con-
cierne, tiene cuanto le es necesario para ser perfecla,
al menos mientras conserve sa esencia enteramente
pastoril. Siguiendo esa misma logica, creia yo que
legariamos forzosamente a convenir en que toda auto-
ridad, publica o privada, y mieniras conserve su
caracter de autoridad, no se ocupaba sino del mayor
bien de quienes cstuviesen a su cuidado, o que le
cstuviesen somelidos. Pero gpiensas tu que quienes
gobiernan los Estados, y entiendo por éstos a los que
verdaderamente gobiernan, sean felices por el hecho
de mandar?
TRASIMACO
& Que si lo creo? Estoy seguro de ello.
2, 50CRATES

:No has cbservado ti, Trasimace, con respecto a
otros cargos, que nadie quiere desempeiarios por cllos
mismos, sine que exigen un salario, porque las gentes
estan convencidas do que aquellas funcjones no son



46 PLATON

utiles sino a aquellos para quicnes se desempenan?
Dime, te lo suplico, ¢ no deciamos antes que las artes
se distinguen las unas de las oiras por sus diferentles
efeclos? Responderie segin tu pensamiento, que-
rido, a fin de que leguenios o alguna conelusid,

TRASIAACO
St las arles e distinguen por sus diferentes eleclos,
SOCHATES
Cada una de ellas nos procura, pues, una venlaja
especial y no una ventaja comin; la medijcina procura
la salud; el pilotaje la seguridad contra el naulragio, v
as{ de los demas,
TRASIMACG
sin dada.
SOCKATES
Y la ventaja que procura clarte del mercenarie, g no
es Ja del salario? Porque tal es el efecto que le es pro-
pio. ¢ Confundes ti la medicina con el pilotaje? o, si
ffuieres que continuemos hablando con precision, g di-
ras i acaso que el pilotaje y la medicina son una
misma cosa, si llega a ocurrir que un piloto recupere
la salud en el ejercicio de su arte por cuanto la vida
marilima le es saludable?
SOCLATLS
No dirds, tampoco, que la profesion de médico sea
la misma que la de mercenario por cuante el médico
exige un honoravio por Ia curacion de los enfermos.
TIASIMACO
TONo,
SOGRATLES
aNo eslames de acuerdo en gque cada arle procuara
una ventaja especial?



LA BREPUBLICA, -— LIBRO PRIMERO 47

TRASIMACO
Sea,
SOCRATIS
Si hay, pues, una venlaja que les es comim a todos
los artislas, cs evidente cque ella no puede provenir
sino de un arfe adicional al que ejercen.

TRASIMACO
Ello puede ser,
SOCRATES
Diremos, pues, que la remuneracion que reciben
todos los artistas proviene de que ellos agregan a su
profesion la del mercenario.
Trasimaco convino en esiu con diticullad.,

SOGRATHES
No es, pues, debido a su arte que cada caal redira la
utilidad correspondiente, o sea la remuneracion, sino
que, examinandoe Jas cosas rigurosamente, la medicina
produce la salad, v el arte del mercenario produce
el salario; la arquitectura produce el edificio, y la
industlria que la acompaia produce la remuneracion.
Lo mismo ocurre con lus demas arles. Cada una de
ellas ejecuta la obra que le es propia, siempre con ven-
taja de aquel o aquello & gue se aplica. § Qué utilidad
deriva, en realidad, el artisla de su arte si lo ejerce
gratuitamente?
TIASIMACY
Yo ereo ue su acte 1o deja de ser atil.
SOCRATIS
1is pues evidenle, Trasimaco, que ni ol arle ni lu
auloridad contemplan su propio inlerds, sino que,
como ya lo hemos dicho, no prepavan ni ordenan nada
que 1o sea en inlerés de wjuellos para uienes ejecutan



48 PLATON

¥ ordenan, proponiéndose siempre el bien del méas débil
y no el del mas fuerte. Es por esto por lo que, muy
querido Trasimaco, decia yo hace un momento que
nadie quiere aceptar un empleo publice, ni trafar de
curar Jos males de los demas gratuitamente, sino que
s¢ exige en cambio una remuneracidn, porque todo
aquel que desea ejercer convenientemente su arte no
cjecuta ni ordena nunea — las reglas del arte lo
prescriben -— lo que es mas ventajoso para si sino
para aquel para quien ejecuta y ordena. Ha sido pues
preciso, a fin de atracr a los hembres al poder, la
creacion de una recompensa, como cl dinero y los ho-
nores, o la de un castigo para el caso de que se nic-
guer.
3. — GLAUCO
& Gono explicas L esto, Socrates? Conozeo bien las
dos primeras recompensas; pero no comprendo ese
casligo cuya excepcion propenes tu como uia tercera
recompensa.
SOCRATES
& No conoces L la Tecompensa de los sabios, aguella
gue delermina a las gentes honradas a tomar parte en
los negocios? ; INo sabes t1 que ¢l amor a las riguezas
v a los honores es considerado como vergonzoso, v que
en efecto lo es?
GLAUCO
Lo sé,
SGCRATLES
Las gentes hionradas no desean enirar ¢n los nego-
cios por las riquezas ni por los honores. Si aceptasen
cllas abiertamentc un salario por cjercer el poder,
temerian que se las calificase de mercenarias, o gue s
las declatase culpablis de pecalado si hiciesen en €l



LA REPUBLICA. --- LIBRO PRIMERO 49

desempeiio de sus funciones utilidades scerefas. Tam-
poco son los honores los que esas gentes tienen en
mira, porque no son ambiciosas, I<s pues indispensable
que para cllas exista una necesidad y un castigo que
las determine a tomar parte en los asuntos publicos;
¥ acaso sea por esto por lo que es un tanto vergonzoso
solicitar con ahinco los honores sin esperar a ¢ue éstos
sean necesarios. Ahora bien : el mayor castigo para
aquellos que no desean gobernar ¢s el de ser goberna-
dos por gentes mas malas o inferiores a ellos; ¢s este
temor lo que determina a los hombres de bien a inter-
venir cn los asuntos publicos, cuando toman parte en
ellos. Por tanto, sc mezelan en esos asuntos no por
interés personal, ni por placer, sino por necesidad, y
por no peder confiarselos a hombres mas dignos, oalo
menos tan dignos como ellos. Si, pues, un Estado cstu-
viese compuesto unicamente de genles de bien, se
ambicionaria en ¢l la condicion de simple particular
como s¢ ambiciona hoy ¢l poder, y se veria claramente
que el magistrado de verdad no tiene en manera
alguna en mira su propio interés sino el de los ciudada-
nos a quienes sirve. De esta suerte, cada cindadano,
persuadido de esta virtud, preferiria que su felicidad
estuviese al cuidado de otros a trabajar por la felici-
dad de ellos. No convengo yo con Trasimaco en que
ia justicia sca el inferés del mas fuerte; pero estudia-
remos este punto una vez mas, Doy mayor impor-
tancia a lo que dice Trasimaco sobre que la vida
del hombre injusto es mas dichesa que la del justo.
LA qué te atienes ti, Glauco? ;Cual de estas dos
opiniones cs la verdadera ?

GLAUCO

Creo que la suerte del justo es la mas ventajosa.

T. I, 4



50 PLATON

SOCRATES
Acabas de oir la enumeracion, hecha por T'rasimaco,
de los bienes que acompanan la vida del hombre in-
justo,
GLAUCO
Si; pero no estoy convencido,
SOCRATES
i Quieres ta que husquemos algiin medio de pro-
batle que no estd en lo cierto?
GLAUCO
& Por qué no he de quererio?
SOCRATES
Sien ¢l curse de la disensién le oponemos un dis-
curso tan largo como el suyo, a fin de hacer resaltar
todas las ventajas de la justicia, y €1, a su turno, pro-
nuncia otro al cual no repliquemos, sera preciso contar
y pesar todas las ventajas de una y de otra parle, v
ademas tendremos necesidad de jueces que dicten un
fallo; al pase que si convenimos amablemenle con é1
en lo que nos parezea verdadero, o falso, seremos nos-
ofros misinos, a la vez, ahogados y jueces.
GLAUCO
I“so es verdad.
SOCRATES
L Cnal de estos dos métodos te agrada-mas?
GLAUCO
El segundo.
4. — SOCRATES
1 Vamos! Respondeme, Trasimaco, comenzando
esde ¢} principio. '} eny U que la injusticia
desde el p pio, g Pretendes tu que 1 ust
perfecta es mas venlajosa que la perfecta justicia?



LA REPUBLICA. -— LIBRO PRIMERO al

TRASIMACO
Si, v he dado mis razones.
SOCRATES _
Muy bicn; mas gqué piensas ti de esas dos cosas?
¢Das 1 a la una ¢f nombre de virtud y ¢l nombre de
vicio a la olra?
TRASIMACO
Sir duda,
SOCRATES
¢Das ti acaso ¢l nombre de virlud a Ia justicia v el
nombre de vicio a la injusticia?
TRASIMACO
En la apariencia si, caro amigo, pues que digo que
la injusticia es ventajosa y que la justicia no 1o es.
SOCRATES
Y entonees gqué es lo que dices?
~ TRASIMACO
Todo lo conlrario,
SOCRATES
j Como ! ;la justicia un vieio?
TRASIMACO
Noj; pero es una grande y hermosa tonterfa.
SOCRATES
¢Llamas t maldad a la injusticia?
TRASIMACO
No; pero si la llamo sabiduria.
S0GRATES
Entonces los hombres injustos gte parecen bue-
nos y sabios, Trasimaco?



52 PLATON

TRASIMACO

Si; Ins que son perfectamente injustos ¥ lo suficien-
temente poderosos para someter a su yugo a los Esta-
dos y a las naciones, g.Acasoe erees LG que me refiero a
Jos especuladores de bolsa? Y no es que ese oficio no
tenga también sus ventajas, en tanto que no se coja
infraganti a los que lo cjercen; pero dichas ventajas
no son nada en comparacion de las que acabo de ex-
presar.

SOCRATES

Concibo muy bien tu pensamiento, pero lo gue me
sorprende es gue ta des a la injusticia los nombres de
virtud y de sabiduria, y a la justicia los nombres opues-
tos.

TRASIMACO

Y, sin embargo, es lo que hago.

SOCRATES

Eso esta bien, querido, ¥ no sé como refutarte, Si
_dijeses simplemente que la injusticia es ventajosa y
que, como otros, convienes cn que, no obstante, ella
es un viclo y algo que causa vergiienza, podriamos
decirte lo que cominmente se responde a esa opinidn;
pero es evidente que ti le atribuyes también la fuerza,
la belleza, y todos los demas calificatives que damos a
Ia justicia, desde el momento en que te has atrevido
a elevarla al rango de virtud y de sahiduria.

TRASIMACO
Lo has adivinado bicn.

SOCRATES
Elexamen de la cuestion no habra de desagradarme
mientras tenga razén para creer que hablas seria-
mente, pues me parece, Trasimaco, que no sc trata de



LA REPUBLICA. — LIBRO PRIMERO 53

una burla de tu parte sino que dices lo que te parece

verdadero,
TRASIMACO

Qué te importa que yo diga o no lo que me parece
verdadero; limitate a refularme.
, SOCRATES
¢Qué me imporia, en verdad? pero procura res-
ponder a esto : g Crees tii que el hombre justo quiera
imponerse en algo a otro hombre justo (1} también?
TRASIMACO
Nuneca; porque no scria ni tan complaciente ni tan
tonto como yo lo supongo.
SOCRATIS
j Como ! ¢ Ni siquiera tratandose de un acto justo?
TRASIMACO
Ni siquiera en cse caso.
SOCRATES
i Querrfa al menos imponerse al hombre injusto, y
creeria poder hacerlo con justicia?
TraSTIACO
Creeria poder hacerlo y basta lo desearia, pevo sus
esfuerzos serian indtiles.
SOCRATES
No es eso lo que yo quicro saber; no te piéy sino
que me digas si ¢} justo no tendria ni la preten-ion ni
Ia voluntad de imponerse al justo, sino tnicam. ate al
hombre injusto,

(1} En este caso cs necesario considerar al justo en el sentido de
absoluta perfeceion. Lo que Stcrates dice algo mas adelan e, 2on res-
pecto al médico ¥ al musico, debe enlenderse también en el sentido
de médico ¥y musico perfectos,



54 PLATON
TRASIMACO
Si, tal es la dispusicion del justo.
SOCRATES
Y el hombre injuslo, jquerria imponérsele al justo,
aun Lratandose de aclos justos?
TRASIMACO )
Si, sin duda, pues que su deseo es el de inpondrsele
a tode el mundo.
SOCRATES
¢ Querra, pues, imponerse lambién al hombre
injuste, aun tratandose de aclos injustes, y se esfor-
zard por imponerse a todos?
TRASIMACO
Seguramente,
D. — SOCRATES
Asi pues, ol justo, segin decimos, 110 se impone a su
semejante, sino a quien le ¢s contrario; en Lanlo que
el hombre injusto procura imponerse al uno y al ofro,
TRASiMACO
Eso esta muy bien dicho.
SOCRATES
El hombre injusto es sabio ¥ es bueno; ol justo ne
es ni 1o uno ni lo olre.
TRASIMACO
Eso es también corriente.
SOUCRATES
(Entonces tenemos que el hombre injusto es seme-

jante al sabio y al bueno, y que el justo no se les pa-
rece?



o
Ll 4

LA REPUBLICA. -~ LIBRO PRIMERO

TRASIMACO
Aquel que liene cierto modo de ser, se asemeja a
los que son como €l; y el que no es de ese modo de ser,
no se les asemeja. ¢ Ts posible que ello sea de otra
manzra?
SOCRATES
Muy bien. ;Cada uno es, pues, como aquellos a
quienes s¢ asemeja?
TRASIMACO
Pero jqué importa?
SOCRATES
Sea, Trasimaco; gno dices L0 de un hombre que es
miisico ¥ de otro que no lo es?

TRASIMACO
Si.
SOCRATES
Cual de los dos es el sabio? (1); gl que noes mag-
sico?
TRASIMACO
El musico ¢s sabio y el olro no lo es,
SOCRATES
Tenemos entonces que ¢ uno ¢s bueno (2), perque
es sabio, y ¢l otro es malo por la razoén contraria.

TRASIMACO
51,

(1) La palabra griega To0vined significa saber, ser emmipelente
on su arte. Aungue impropiamente usada en esle pasaje, la hemos
preferido porque haee ver mejor el curso del razonamientn y ¢l carde-
ter de los soflstas, tan dados a usar las palabras de dohle sentido.

(2) Es éste un equivoco semejaile al anlerior, porque las palabras
bueno y malo corresponden a las palabras griegas dyaflos y zomdz,
hitbil ¢ inhabhil.



a6 PLATON
SOCRATES
¢, No stcede lo mismo con respecto al médico?

TRASIMACO
Si.
SOCRATES
,Crees th que un musico gque encorda su lira desea,
cuando templa o destempla las cuerdas (1) de su ias-
trumento, ejercer superioridad sobre un misico, o que
pretende obtener ventajas sobre é1?
TRASIMACO
No.
SOCRATES
;0 que pretende ejercer superioridad sobre otro
queno conoce fa musica?
TRASIMACO
Necesartamente gue si.
SOCRATES
Y tratiandose del médico, gerees tu que cuando
ordena a su cliente que beba o que coma, pretende
ejercer superioridad sobre otro médico, o sobre la per-
sona misma del médico, o sobre el arte que profesa?
TRASIMACO
No.
SOCRATES
£ 0 sobre aquel que no es médico?

TRASIMACG
SOCRATES
Tratandose de cualquicr ciencia que uno conozea

(1) Las palabras de doble significado eslin muy bien trafdas en esta
discusion preliminar, cuya {orma es intencionadamente soflstica.



LA KEPUBLIGA. — LIBRO PRIMERO 7

0 no, ta diras, si te parcee, que ¢l que la posee querra
imponerse, con sus palabras y con sus actos, al que
también la posee, o si dirda y hara lo misimo que, en
igualdad de circunstancias, hace su semejante.
TRASIMACO
Puede (ue sea necesario que ello sea asi.
SOCRATES
$Qué hara el ignorante? ;No pretende él a L vez
imponerse sobre el que sabe y sobre ¢l que no sabe?
TRASIMACO
Quiza,
SOCRATES
Pera pes que el hombve de cicacia es sabio?

TRASIMACO
S

SOCRATES
LY el sabio es bueno?

TRASIMACO
Si.

SOCRATES

Asi, pues, el que ¢s sahio y bueno no deseara cjercer
superioridad sobre quien posea esas cualidades, sino
sobre quien no las posec.

TRASIMACO
Asi parcece.
SOCRATES
Pero aquel que es malo e ignorante si querra ejercer
supcrioridad, a la vez, sobre quien también lo sea y
sobre quien no lo sea.
TRASIMACO
Evidentemente.



58 PLATON

SOCRATLS
Tenemos, pues, Trashuaco, que ef hombre injusto
procura impouerse schre su semcjantie y sobre su
contrario; gno es cso Jo que has dicho?

TRASIMACO
Si
SULRATLS
&Y no es verdad que el justo no tralard de impornerse
a su semejante, sino 4 su contrario?
TRASIMACO
Si.
SOURATES
Entonces el juste se asemeja al hombre sabio y
bueno, ¥ el injusto se asemeja al malo y al ignorante.
TRASIMACO
Puede ser.
SOCRATES
Pero estabamos acordes en quce ol uno v el olro son
come aquellos a quienes se aserejan,
TRASIMACO
in efeclo, en ese punlo estabamos acordes.
SOCRATES
Tenemos, pues, demostrado que el juslo es bucno
v es sabio, y que el injuslo es ignorante y malo.

1X

Trasimaco convino en todo cslo, mas noe con la
misma facilidad con que lo digo; con gran irabajo
logré que lo confesase. Sudaba copiosamente, y tanto



LA REPUBLICA. — LIBRO PRIMERO 59

mas cuanto que hacia wa cador ubenso; v por ia pri-
mera vez le vi sonrojarse. Al cabo quedamos de acuer-
do en gue la justicia era sabidavia y era virlud, y cn
que la injusticia era vicio e ignorancia.
I. — socnaTES
; Vamos ! He ahi un punto resuelto; pero habiamos
diche que la injustivia ticne como plinda a I fuerza;
e acuerdas de ello, Trasimavo?
TRASIMACO
Me acuerdo de ello; pero no me agrada lo que aca-
bas de decir, y tengo argumentos para replicarfe. Sé
muy bien que si apenas abro la boca dirds que ya he
pronunciado un discurso. Déjame, pucs, hablar a
gusto, y si fe es preciso interrogarme, hazlo; conles-
taré afirmativamente a lodas las preguntas, como en
los cuentos de brujas, y lo haré con movimientes de
cabeza para aprobar o desaprohar,
SOCRATES
Te ruego no digas nada contra tu conviceion.
TRASINACGO
Haré lo que Le agrade, pues que no quicres dejarie
hablar; ;qué mas descas?
SOCRATES
Nada. 11az lo que te parezea; voy a interrogarte.

TRASIMACO.
Interroga,
SOGRATES
Una vez mas Le pregunto --- a o de tomar la dis-
cusién en el punto en que la hemos dejado — en qué
consiste la justicia, comparada a la injusticia, Sc ha



60 PLATON

dicho, me parece, que la injusticia cs mas fuerte y
mis poderosa que la justicia; pero sila justicia es sabi-
durfa y virtud, facil serd mestrar que es mas fuerte
que la injusticia, desde cl momento en que esta alii-
ma implica ignorancia. No hay quien lo ignore; pero
Yo no quiero cortar asi la cuestion de un solo golpe,
como que deseo examinarla desde este otro punto de
vista : { No hay Estados injustos que procuran some-
ter a otros, injustamente, a su yugo, ¥ que ya tienen
a otros sometidos a la esclavitud?

TRASIMACO
Sin duda, tales Estados existen; pero es¢ no ocurre
sino con aquellos Estados muy bien gobernados y que
Hevan la injusticia hasta su ltimo grado de perfec-
cion.
SOCRATES
Ya sé que ese es tu modo de pensar; pero lo que yo
quisiera saber es si un Esfado que se hace amo y se-
nor de otro Estado puede legar a la realizacion de
este comelido sin la justicia, o si se vera obligado a
recurrir a ella.
TRASIMACO
Si, como decias hace un momento, la justicia ¢s
sabiduria o pradencia, preciso serd que el Estado en
cuestidn se sirva de olla; mas si las cosas son como yo
lo digo, entonces emplearia la injusticia.

SOCRATES
Me encania, Trasimaco, que no te limiies a mani-
festar con signos de cabeza tu aquicseencia o tu im-
probacién, y que me contestes tan bien,
2, — TRasimaco
Lo hago peor complacerte.



LA REPUBLICA. -— LIBRO PRIMERO 61

SOCRATES
Por ello te quedo muy reconocido. Hazme adin el
favor de decirme si un Estado, un ejéreito, una cua-
drilla de bandeleros o de ladrenes, o cualquiera otra
sociedad de cse género, podria obtener la realizacién
de sus injustas empresas si sus micmbros viclaran
entre sf las reglas de la justicia.

TRASIMACO
Indadablemente que no.

SOCRATES
Mas si las observaran ¢ no podrian obtener un éxito
mayor? :
TRASIMACO

Desde luego que si-

SOCRATES
.Y no obedeceria esto a que la injusticia provocaria
entre ellos odios y luchas en tanto que la justicia
engendraria la armonia y la concordia?

TRASIMACO

Convengo ¢n ello por no entrar en polémicas con-

tigo.
SOCRATES

Haces bien, querido; pero contéstame Lodavia a esta
pregunta : Sies propio de la injuslicia engendrar odios
y disenciones en dondequiera que se la encuentra, ;no
producira el mismo efecto, tanto entre los hombres
libres como entre los esclavos, y no los pondra en
incapacidad de emprender cosa alguna en comin?

TRASIMACO
Si.



Hha PLATON
SOCRATIES
Y si ella se encuentra cn el alma de dos hombres,

6110 producird entre cllos la disension y 1a guerra? ; No
se odiardn matuamente, asi como odian a los justos?

TRASDHIACO
Si.
S5O0CHATLS
Y st sucede, guerido amigo, que solo inspira los
actos de un hombre, g perderd su cardcler en todo,
0 solamente en parie?

TTRASIMACO
Yo creo que lo conserva.
SOCRATES
Es pues evidente que es propio de la injusticia,
dondequiera que se la encuentre, ya sea cn una Rept-
blica, en una nacidn, o en un ejéreito, o en una socie-
dad cualquiera, impedir la accion en comun a conse-
cuencia de las disensiones y de las diferencias que
excita; ademas de que la hace enemiga de ella misma
y de cuantos elementos le son contrarios, o sea, de los
hombres justos. No es cierto?

TRASIMACO

Si.

SOCRATES:

Y aunque no inspirase sino los actos de un hombre,
producira los mismos efectos, porque lo pondra en
incapacidad de obrar, debido a las rebeldias que des-
pertard en su alma, y, por lo tanto, las contradiccio-
nes en que cse hombre se cncontrara consige mismo,
lo convertirdn ademas en su propio enemigo y en
encmigo de todos los justos; gno es verdad?



LA REPUBLICA., —— LIBRO PRIMERO 63

TRASIMACO
St
SOCRATES
Pero, querido, jno son los dioses justos también?
TRASIMACO
Supongamos que lo son.
SOCRATES
Entonces el hombre injusto serd también cnemigo
de los dioses, y el justo serd su amigo.
TRASIMACO
{ Valor! Gozale con lus discursos, No habré de
contradecicte por no refiitme con quienes nes escu-
chan.
SOCTBATES
Pucs bien, prolonga, por complacerme, la alegria
del festin y continta contestando a mis preguntas.
Acabamos de ver que las gentes de bien son mejorces,
mas sabias y mas fuertes que las gentes malas; que
estas ultimas nada pueden emprender, ni por si solas
ni en compania de otras; y cuando hemos supueslo
que los hombres injustes no han hecho nunca cosa
alguna duradera de concicrto y cn comun, cllo fué
simplemente una suposicion grafuita, porque no se
habrian respetado entre si si hubiesen sido completa-
mente injustos; pero es evidente que entre cllos hubo
un fondo de justicia que les impidié hacerse mal a la
vez que se lo hacian a los pueblos que atacaban y que,
por tanto, la juslicia les sirvié para cl logro de sus
empenos. [n realidad, un sentimiento de injusticia
los llevd a realizar eriminales empresas; pero ese scnli-
miento los habia hecho malos solamente z medias,
porque quienes son malos e injustos del todo son tam-



61 PLATON

bién absolutamente impotentes para realizar cosa
alguna. Iis asi como yo comprendo las cosas, y no
come li decias al principio. Precisa que examine-
mos ahora si la suerte del justo es mejor y mas ventu-
rosa que la del hombre injusto; cuestion que hahia-
mos reservado para el fin. Me parece que, después de
lo que hemos diche, la cuestion se clara; pero exami-
némosla mas a fondo, porque no se trata aqui de una
simple hagatela, sino de estudiar la regla de toda
nuestra conducta,
TRASIMACO
Examina, pucs.
SOCRATES
IIso es precisamenie lo que voy a hacer. Respon-
deme: jno tiene el caballo, en tu opinién, una funcién
que le es propia?
TRASIMACO
5i. g No consideras 1 como funcion del caballo, o
de cualquiera otro animal, aquella sin cuya coopera-
cion nada se puede hacer, o no puede hacerse mejor?

TRASIMACO
No comprendo.
SOCRATES
Raciocinemos de olra manera. §Puedes ta ver
de otro modo que no sca por los ojos?

TRASIMACO
No.
SOCRATES
o Puedes oir de etro modo gue no sea por los oidos?

TRASIMACO
No.



LA REPUBLICA: — LIBHO PRIMERO 0H
SOCRATES
JPuodremos decir con toda propiedad que tales son
las funciones de esos dos sentidos?
TRASIMACO
Si.
SOCRATES
¢No podria une podar la vifia con un cuchillo, o
con cualquicr otro instrumentoe?
TRASIMACO
Sin duda.
SOCRATES
Empero, nada hay més adecuade que la podadera
gue ha sido hecha expresamente para eso.
TRASIMACO .
Es verdad.
SOCRATES
& No podriamos, pues, decir que esa es'la funeion de
dicho instrumento?
TRASIMACO
Si.
- 3. — SOCRATES
Creo que ahora comprendes mejor la pregunla que
Le hacia hace un instantle, cuando te pregunlaba si la
funciéon de una cosa no era lo que solo ella podia des-
cmpedar, o lo que podia desermpeiar mejor que nin-
guna olra.
‘ TRASIMACGO
Lo comprendo, v creo que es convendente delinir
lo que es la funcion de una cosa.

SOCRATES
Perfectamente. Pero todo o gue desempeiia una

1. 1. i}



66 PLATGN

funcién especial, ;no tiene también una virtud que le
es propia? Y para velver a los ejemplos de que va me
he servido, ¢no tienen los ojos una funrion que llenar?
THASIMACO
S
SOCRATES
¢ Tienen también una virtud que les s propia?
TRASIMAGO
Si.
SOCRATES
¢No ocarre lo mismo con los oidos v con olras
cosas?
SOCRATES
Espera un momenlo. jPodrian los ojos lenar su
funcién si no tuviesen la virtud ue les ¢s propia, o si
en lugar de ella tuvicsen el vicio contrario?
TRASIMACO
¢ Como podrian tenerlo? ;Acaso también enliendes
por vicio, en este caso, ¢l que la ceguera haya susti-
tuido a la facultad de ver?
SOCRATES
Cualquiera que sca la virlud de los ojos, no es eslo
precisamente lo que yo deseo saber. Pregunto, sola-
mente, si cada cosa desempena bien la funcidn que i
corresponde por la virtud que le es propia, ¥ si la
desempeiia mal porgue adolece del vicio condrario.
TRASIMACO
- Fsto es come ti lo dices.
SOCRATES
Asi pues, los oidoes, privados de la virtud que les
es propia, ¢Henaran mal sus {unciones?



LA BEPUBLICA. LIBRO PHIMERO 67

TRASIMACO
S,
SOCRATLES
¢ Hemos dicho lo propio de Ias demas cosas?

THASIMACO
Asilo pienso.
SOCRATES
Pues bien, estudia ahora lo que voy a decir : jNo
tiene el alma una funcién que ninguna otra cosa po-
dria desempeifiar, como por cjemplo mandar, delibe-
rar, evitar cuanto pueda hacerle dafio, y demas? g Sc
pueden alribuir estas funciones a cealquiera otra cosa,
distinta del alma, ¥ no tencmos razén al decir que cllas
le son propias? _
TRASIMACO
No; no se le pueden atribuir esas funciones a nin-
guna otra cosa.
SOURATES
LINO es vivir, lambién, una de las Tunciones del
alma?
TRASIMACO
Si, la principal.
SOCRATES
¢No tiene Lambién el alma su virlud especial?

TRASIMACO
SE
SOCRATLS
Privada el alina de esta virlud, 4podra lenar bicil
sus [unciones, o es ello imposible?

TRASIMACO
Lis imposible,



68 PLATON
SOCRATES
I%s, pues, inevilable que un alma inala gobierne o

adiministre mal, y que un alma buena desempejie bien
todas sus funcionces,

TRASIMACO
Elto ¢s inevilable.
SOCHATES
Pero, no nos hemos puesto de acterdo en que la
Justicia es una virtud y la injusticia un vicio del alma?
TRASIMAGO
Ln este punto estamos acordes.

SOCRATES
Por consiguiente, ¢l alma y el hombre justos vivi-
ran bien, y ¢l hombre injusto vivird mal.

TRASIMACO
LEllo s evidentle, de acuerdo con lo que has dicho.

SOCRATES
Pere ol que vive bien es feliz, y el que vive mal s
desgraciado.,
TRASIMACO
& Quién fo duda?
SOCRATES
De donde tenemos que o juslo es feliz y el injusto
desgraciado.
THASIMACO
Sea.
S0CRATES
Pero no ¢s en manera alguna ventajoso ser desgra-
ciado, y serfcliz silo es,



YA REPURLICA. — LIBRO PRIMERN £0

TRASIMACO
& Quién lo niega?
SOCRATES
Iis pues, fals_o, divine Trasimaco, que la injusticia
sea mas ventajosa que la juslicia,

TRASIMACO
Lo que dices es maravilloso, Socrates; he ahi tu
festin e las Bendidias,

SOCRATES

Pero eres ti quien ha sido mi anlitrion, caro Trasi-
maco, desde el momento cn que le has mostrado
complacicnte y ha cesado {u mal hemor contra mi.
‘Sin embargo, no he quedado satisfecho; mas Ia falta
no ha sido tuya, sino mia. Me he conducido come los
glotones que se lanzan avidos sobre todos los manja-
res, a medida que van llegando, sin haber gustado
suficientemente agucllos que les han sido servidos
primero. Antes de haber resuclto la primera cuestion
que nos habiames propuesto acerca de la naturaleza
de la justicia, la he abandonado para investigar, apre-
suradamente, si ella es vieio o virted,ignorancia o sabi-
duria. En seguida se ha presenlado el deseo de saher
si la injusticia es mas ventajosa que la juslicia, y no
he podido evitar ¢l abandono de la primera para
seguir en pos de la segunda, de suerte que en todo cl
curso de la conversacién no he aprendido nada, por-
que no sabiendo lo que es la justicia, ;eémo podria
saber si ella es o no una virtud, o si quien la posee ¢s
feliz o desgraciado?



