Il. kxDERECHO ROMANO» Y FORMACION
DELACRISTIANDAD . ...

.Razéndeorden. ........ ...
. Lalegislacion como vehiculo de laideologia palitica. . . . . .
La"“recepcion” del derecho romano en ladogmatica cristiana.
La comunidad politicay € corpus mistico ..............
CEKKAEGTO O TEQNUIML . ettt e
. ¢Corpus misticumo ente publico?.....................
CLaStESCIItUraS . . o
. Hodtilidad y persecucion . ............... ... ...,
. Burocratizaciony absorcion. . ........ . i

CONOUTAWNE



«DERECHO ROMANO»Y FORMACION
DE LA CRISTIANDAD

SuMARIO: 1. Razdn de orden. 2. La legislacion como vehiculo de laideo-
logia politica. 3. La “ recepcion” del derecho romano en la dogmatica
cristiana. 4. La comunidad politica y e corpus mistico. 5. ExkAeoia 0
regnum. 6. ¢Corpus misticum o ente publico? 7. Las* escrituras’ . 8. Hos-
tilidad y persecucion. 9. Burocratizacion y absorcion.

1. Razdn de orden

He sefidlado que los ideal es politicos de la humanidad son un conjun-
to de doctrinas cuyos principios, dogmas y objetivos son parte de la
tradicion juridica de Occidente, herencia de la jurisprudencia roma-
nay que la jurisprudencia medieval no fue Unicamente la ciencia de
la aplicacion e interpretacion del derecho sino, también, la Unica teo-
ria coherente del Estado.! Estas afirmaciones pareciera que son vali-
dasunavez que € “derecho romano” habiasido recibido en Italia, una
vez que el Corpusiuris se habia convertido en laratio scripta.

La autoridad del “derecho romano” en tal periodo es un hecho
indiscutible. Sabemos que desde el renacimiento del estudio del dere-
cho romano, afinales del siglo xi, los tedricos politicos (fueran juris-

1 Unateoriaalternativadel Estado pudo, en su origen, localizarse en ladoctrinadelalgle-
sia(i.e., en los primeros padres, en los apologistas). Mas adelante veremos hasta qué grado
constituy6 una teoria consistente y de qué formala doctrina de la Iglesia recibe lainfluencia
de las instituciones seculares y como la fusion del dogma cristiano con la jurisprudencia
romana crearia los cimientos de una teoria politica europea.

21



22 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

consultos, filésofos o tedlogos) adaptaron los conceptos, distinciones
de lajurisprudencia para formular sus concepciones politicas. ¢Como
alcanzo tal autoridad el derecho romano?

En este capitulo me propongo explicar las condiciones que hicieron
posible larecepcion del “ derecho romano”2 en la dogmatica cristiana,
condicion que permitio a la jurisprudencia convertirse en la doctrina
politicade Europa (i.e., en laideologia normativa de un derecho euro-
peo supranacional). La“recepcion del derecho romano” en el seno de
la cristiandad no es un feliz accidente, presupone un largo proceso
de gestacion. A este respecto quiero insistir que este libro se ocupa de
ideas politicas (de su origen y de su implementacion) y tiene como
proposito, inter alia,® mostrar la extraordinaria habilidad (o la inepti-
tud) exhibida por los protagonistas de la accion politica durante la
Edad Media.

En cuanto a discutido asunto que ocupa a este y otros capitul os, en
cuanto a que la Iglesia haga uso del poder coactivo del Estado para
imponer sus creencias, descarto desde luego la supinatesis de que éste
€s un asunto teol6gico y no incumbe ala ciencia politica. Los hechos
milagrosos de los lideres espirituales, en cuanto a su aspecto religio-
so (e.g. conversion de San Pablo) pueden seguir siendo ignorados por
los escépticos; sin embargo, € aspecto teol dgico no puede ser obstécu-
lo para dar cuenta de estos hechos como parte del acontecer politico.
Las“visiones’, “revelaciones’ y “conversiones’ son parte de los pro-
cesos sociales que modifican la escena de gobernantes y gobernados,
moviendo a las jerarquias eclesiasticas a recurrir a la coaccion esta-
tal .4

Ser “elegido” o profesar la “verdadera fe” conlleva ala intoleran-
cia. Pero, si laintolerancia puede ser un problema religioso, la coac-
cion estatal es una accion politica. Ciertamente, no se pueden usar
herramientas teol 0gicas para entender |os acontecimientos politicos;
el resultado seria un sincretismo metddico y acarrearia serios malen-

2 Los romanistas e historiadores denominan ‘recepcién del derecho romano’ a “descubri-
miento, sistematizacion, ensefianzay aplicacion del “derecho romano” en la Europa medieval.

3 Vid supra: Proamium.

4 Drake, H.A. Congtantine and The Bishops. The Palitics of Intolerance, Baltimore/L ondres,
the John Hopkins University Press, 2000 (Ancient Society and History), p. Xvi.



“DERECHO ROMANQ” Y FORMACION DE LA CRISTIANDAD 23

tendidos sobre el origen, causas y propésitos de la accién politica de
los lideres de la cristiandad. La tesis de este libro es que la explica-
cion de laaccidn politica de lalglesiareside en la descripcion de pro-
cesos sociaes, no en su interpretacién teol 6gica

Sin duda, la teologia, la jurisprudencia y otras disciplinas, pueden
ser abordadas en el campo que les es propio. Pero, una vez que sus
CONCEPCIoNES Son puestas en préactica, éstas caen irremediablemente
en la escena politica.

2. La legislacion como vehiculo de la ideologia politica

Una “ciencia politica’ como disciplina autbnoma no existia en €l
umbral de la cristiandad medieval. Las ideas politicas de la Edad
Media fueron, primeramente, idearios politicos concebidos e imple-
mentados en la préactica gubernamental . Posteriormente se encuentran
en la exposicion académica del derecho, i.e., en lajurisprudencia.®

Durante gran parte del medievo existe por decirlo asi una “ciencia
del gobierno”, la cual era parte integral de la jurisprudencia. Sin
embargo, esta jurisprudenciano aparece sino hastafinalesdel siglo xi.
De lo anterior surge la siguiente pregunta: ‘¢Como se producen o
manifiestan las ideas politicas antes del siglo x1? Mi respuesta a esta
cuestion puede formularse asi: las ideas politicas, los principios y
maximas de gobierno en la temprana Edad Media se producian y se
instrumentaban en el gercicio del poder, particularmente en la activi-
dad legidativa. Para entonces, la préctica gubernamental ya habia
recibido lainfluencia de la jurisprudencia romana, de varias maneras,
especialmente, encubierto por el dogma cristiano.

Frente alaideaingenua e idilica (manifiestamente erronea) de una
“recepcion triunfal del derecho romano”, quiero destacar €l hecho de
que para que la “recepcion del derecho romano” se produjera fue
necesario un largo proceso.

5 Mid., Ullmann, Walter, Law and Palitics in the Middle Ages, cit., p. 12. Vid., supra:
Proamium.

6 \id., Le Bras, Gabridl, “L’église romaine au service du droit roman”, en Revue d'His-
toire du Droit Francais et Etranger, nim. 44, 1966.



24 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

Antes del advenimiento de la jurisprudencia eran las mismas ins-
tancias gubernamentales (del reino, del Imperio, del papado) las que
formulaban sus propios principios de gobierno, los cuales se encon-
traban “incrustados’ en sus leyes y ordenanzas y, en ocaciones, eran
expuestas de manera académica en los predmbul os (arengas).”

Laideologiapolitica, o parte de ella(e.g., los principiosy objetivos
del gobierno), se encontraba en e derecho positivo, en formade pree
cepta, en leyesy decretos de los gobernantes. No habia libros ni pan-
fletos sobre ideologia politica. El derecho es e vehiculo donde se
alberga la ideologia politica. Las maximas politicas, las ideas del
gobierno, los objetivos gubernamentales, deben ser extraidos del de-
recho positivo (hay que tener en mente que ese tipo de consideracion
se aplica con especial fuerza al derecho publico).8

La sistematizacion de conceptos y doctrinas politicas que pueden
ser “aidadas’ de las manifestaciones gubernamentales concretas
como lalegislacion, presupone ciertafamiliaridad con el derecho, con
su creacion y con su forma de aplicacion. De ahi que € estudio delas
ideas politicas sea, hasta entrado €l siglo x11 parte de una jurispruden-
ciapositiva. De esto se desprende que €l derecho positivo es elemen-
to crucia y vital de la actividad politica. Un conocimiento claro de
este fendmeno permite un mejor entendimiento de la “recepcion del
derecho romano”.

3. La“recepciéon”’ del derecho romano en la dogmatica cristiana

Es un lugar coman afirmar que el “derecho romano” fue factor deci-
sivo en la estructuracion de la sociedad durante la temprana Edad
Media. Lo paraddjico del caso es que esto es asi cuando la aplicacion
del derecho presenta, como sefiala Walter Ullman, obstacul os virtual -
mente insuperables® (ignorancia, falta de comunicacion, etcétera). Los
materiales legidativos (leyes, decretales, ordenanzas) tenian que ser
continuamente promulgados para que la poblacion los conociera. La

7Vid., Ullmann, Walter, Law and Palitics in the Middle Ages, cit., p. 27.
8\id.,, Ibid., p. 28.
9\id., Ibid., p. 29.



“DERECHO ROMANQ” Y FORMACION DE LA CRISTIANDAD 25

necesidad constante de repromulgar (sit venia verba) leyes se debia,
también, a la falta de disponibilidad de estos materiales. No existian
colecciones de leyes; tampoco bibliotecas publicas ni archivos oficia
les. Era necesario copiar y repromulgar permanentemente las leyes.
Debido en parte a estas condiciones histéricas y a las tensiones de la
situacion contemporanea, |os juristas se vieron envueltos en laimpre-
sionante empresa de la transformacion de la sociedad medieval.

Dado € papel central del derecho, no es dificil imaginar que uno de
los problemas fundamentales de los gobernantes |o constituyera la
cuestion de la creacion del derecho: qui competit legem condendi?
Dos grandes tendencias se oponen a este respecto: (1) Latesis*ascen-
dente”’, cuyo argumento central es que € poder creador del derecho
reside en el pueblo. El poder “asciende”, por decirlo asi, de laamplia
base del pueblo y culmina en un gobernante. Este no tiene mas poder,
gue aquel que el pueblo le ha conferido.l© (2) Latesis “descendente”,
localiza la fuente del poder en una instancia trascendente, en la divi-
nidad, fuente de todo poder publico y privado. Latotalidad del poder
“desciende desde arriba’. En la cuspide se encuentra el gobernante,
guien harecibido €l poder de ladivinidad. Este, a su vez, lo distribu-
ye hacia abgjo. En contraste con la tesis ascendente, |os funcionarios,

10 En la Roma republicana la garantia mas eficaz de los derechos del individuo estaba
constituida, en Ultima instacia, por la garantia dada por € mismo populus de que protegeria
esos derechos. “Los actos principales del derecho romano —dice Rudolf Von lhering— se
concluian bajo tal garantia; todos |os derechos, |os més importantes, se apoyaban directamen-
te sobre su reconocimiento y garantia por € pueblo” (L'Espirit du droit roman —Geist des
romischen Recht— trad. de O. de Menleare, Paris, Chevalier-Morescq, 187, t. 1, p. 221). Lex
—dice Gayo (c. 115-c. 180 aC) en e siglo I|— eslo que & populus ordenay establece (1, 3:
Lex est quod populus iuber atque constituit). Segin Gayo las constitutiones del emperador
tenian fuerza de Lex (1,5,) €l emperador mediante una determinada lex, una lex regia, habia
recibido protestas del populus. EI modo como el populus confiaba a emperador su autoridad
para promulgar constitutiones con fuerza de lex, se expresa con las siguientes palabras de
Ulpiano: Quod principi placuit, legis habet vigorem: utpote cum lege tegia quae de imperio
eius lata est, populus & et in eum omne suum imperium et potestamem conferat (D., 1, 4, 1).
Lex no es otra cosa mas que laforma en que el populus se obliga en su conjunto. Lex es una
convencion celebrada entre los cives. Por ello Papiniano consideraba la lex como una com-
munis rei publicee sponcio (D., 1, 3, 1). Consecuentemente, para los romanos, la fuente de
todo derecho lo era el populus romanus, inclusive el derecho contenido en los decreta 'y res-
cripta del emperador.

En efecto, las constitutiones valian como leyes, porque € popul us habia sefial ado median-
teestalexregia, que valieran como talesy obligaban al populus en su conjunto (paraunamas
detallada explicacién de lalex regia y su funcion, vedse: mi libro: Introduccion al estudio de
la congtitucién, cit., pp. 38-44 y 121-129.



26 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

No son representantes, son delegados del gobernante supremo. Como no
existen representantes, el consentimiento (del pueblo) no juega papel
alguno.lt

Ahora bien, por razones que no puedo detenerme a explicar, en
Roma durante el periodo del principado la tesis ascendente!? |legd a
ser sustituida por la tesis opuesta. Esta Ultima la encontramos, desde
comienzos del siglo v cubierta con una vestidura cristiana.l® Para
entonces el dogma cristiano habia absorbido cantidad de helenismo,
derecho oriental y filosofia antigua, en particular Platon.

Ahorabien, quiero enfatizar que en los siglosi1 y 111 empezo un pro-
Ceso en que no Unicamente se asimila el derecho romano pagano a
concepciones cristianas, sino, también, se introduce la terminologia,
el material y el método del derecho romano a la ideologia cristiana.
Este hecho debe ser tenido en cuenta en la descripcion de laevolucion
politica de Europa.

En laformacion del dogma cristiano se encontraba € derecho roma-
no, convertido pronto en parte de é. Nada mas elocuente para eviden-
ciar este hecho que la obra de Tertuliano. Tertuliano (150-230) vaciala
ideareligiosaen conceptosjuridicosy conforma, con laayudadel dere-
cho romano, la entonces embridnica doctrina cristiana.* L as rel aciones

11 Vid.: Ullmann, Walter, Law and Padlitics in the Middle Ages, cit., p. 29.

12 | atesis ascendente del poder que se encontraba detrés de las formas republicanas cedio
ante laenorme centralizacion. Este cambio o describe James Bryce con las siguientes palabras:
Esa ostentacion de humildad que la politica sutil de Augusto habia concebido, que la
celosa hipocresia de Tiberio mantenia, decayd gradualmente en sus sucesores, hasta
que el despotismo, por ultimo, fue reconocido, en principio, como laformade gobier-
no del Imperio Romano. Con una aristocracia decadente, un populacho degradado y
un gjército que ya no se reclutaba en Italia, la apariencia de libertad, que alin sobrevi-
via, podia borrarse con impunidad. Las formas republicanas nunca fueron reconocidas
en las provincias ... Los primeros gobernantes habian disfrazado su supremacia
haciendo de un Senado esclavo € instrumento de sus mas crueles y arbitrarios actos.
Con el tiempo, aln este velo desaparecié y, en época de Septimio Severo, €l empera-
dor se afirm6 ante todo €l mundo romano como centro y Unica fuente de la accion del

poder politico.

(Bryce, James V., The Holy Roman Empire, Londres, MacMillan and Co., Ltd., 1925, p. 4).

13 \id.: Hoffmann, J., “Droit canonique et théologie du droit “, en Revue de Droit Cano-
nique, Nim. 20, 1970, p. 289y ss; Le Bras, Gabriel, “ Law II. Canon Law “, en Grump, C.G.
y E. F, (eds.)), The Legacy of the Middle Ages, cit., pp. 321-361.

14 \id., Vitton, P, | Concetti giuridici nelle opere di Tertuliano, 1934.



“DERECHO ROMANQ” Y FORMACION DE LA CRISTIANDAD 27

entre Diosy el hombre, eran entendidas por Tertuliano como relacio-
nes juridicas manifestadas en derechos y obligaciones. Facilmente se
observaen el curso de su exposicion que su patron de pensamiento es
el esquema tedrico de la jurisprudencia romana. Sorprende ver con
qué facilidad surgen las doctrinas del derecho romano cuando Tertu-
liano explicatemas biblicos o religiosos dificiles (e.g., laidea de cor-
pus). Numerosos son los términos juridicos que utiliza para cubrir los
credos religiosos con la vestimenta del derecho romano.1®

Laformulacion de la doctrina cristiana en términos de jurispruden-
cia romana devino una de las condiciones de la rdpida aceptacion de
las doctrinas autocraticas defendidas por los apologistas cristianos.
Por otro lado, el monoteismo de la religion cristiana fue un poderoso
agente para tal propdsito. Ademas, no olvidemos que la practica
gubernamental de los Ultimos emperadores parecia reflgjar, singular-
mente bien, la monarquia divina.

Estafusion de “ derecho romano” y credo cristiano fue, igualmente,
factor decisivo en el proceso de legitimacion de la iglesia cristiana.
Esta legitimacion, iniciada con las medidas legidativas de Constanti-
no, puede ser considerada como & comienzo de una ideologia politi-
cacristiana.

La préactica gubernamental romana de los ultimos tiempos del
Imperio se concebia como querida por la divinidad. Los cristianos, a
finales del siglo 1, sostenian una clara distincién entre la persona del
emperador y su poder politico. Concepcion que reflejalatesis de San
Pablo: “Que toda persona sea subdita de |os gobernantes; puesto que
no existe més autoridad que la de Dios y los gobernantes que existen
han sido puestos por Dios’.1® Negar caracter “divino” a emperador,

15Vid.: Ullmann, Walter, Law and politic in the Middle Ages, cit., p. 33.

16 Rom, 13 1: “mdoa \IJU)(T] E«‘;ouclous Urreps)(ouoms Unoraoosoﬁm ol yap goTwv
sgouclo( g1 um umo Beol, ol 8¢ oloot UTo Beol TeTaypevan glotv. (La version griega de
La carta de Pablo a los Romanos es tomada de Aland, Kurt y Aland, Barbara (Eds.) Greek
New Testament y de Nestle, Eberhard y Nestle, Erwin Novum testamentum Graxce, en Dou-
glas, J. D. (Ed.) The New Greek-English Interlinear New Testament, Wheaton, lllinois,
Tyndale House Publishers, Inc., 1993). Para la version en espafiol sigo la version inglesa de
New Revised Sandard Version, New Testament, de Philip W. Confort, en Douglas, J.D. (Ed.)
The New Greek-English Interlinear New Testament, ul. cit. Estas son misfuentes paralas pos-
teriores citas de |os Evangelios.



28 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

caracter que definitivamente rechazaba la comunidad cristiana, con-
trastaba con su idea del origen divino del poder. La persona del empe-
rador era, como lade cualquier otro miembro de lalglesia, pero, en su
capacidad gubernamental poseia poder sobre sus stbditos. Este poder
no era mundano, erade origen divino. De esta forma Tertuliano decia:
“sed quid ego amplius de religione atque pietate christiana in impe-
ratorem guem necesse est suspiciamus ut cum quem dominus noster
elegerit. Et merito dixerim, noster est magis caesar, ut a nostro deo
congtitutus’.t” Dios —dice el apostol de Tarsus— se manifestaba en
el poder del emperador; por tal razon, € derecho establecido por €,
debia ser obedecido: “Por tanto, €l que se oponga a gobernante orde-
nado por Dios... serajuzgado” .18 Latesis de San Pablo es clara: quien
resista el poder del gobernante, resiste el poder de Dios.

El poder y & derecho eran materiales objetivamente aprehensibles.
El derecho Ilega a ser, asi, drasticamente distinguido de |a persona del
organo creador. Esta separacion del derecho como objeto, de lainstan-
ciaguelo crea, esrasgo caracteristico de laideol ogia politicadel siglo
IV en adelante.®

Al gercer € poder los Ultimos emperadores romanos se presenta-
ban, paradecirlo con las palabras de Pablo, como “ministrosde Dios’.
Esta naciente ideologia respal daba fuertemente la forma monarquica
de gobierno

4. La comunidad politica y el corpus mistico

Lafusién de laidearomana de societas y la nocion paulina de corpus
hizo gque la agrupacion reconocida por Constantino fuera guberna-
mental y juridicamente inteligible.2° Al igual que latesis del poder, la
tesis societaria habria de ser muy difundida (es tema persistente entre

17 Apologet., 34.

18 Rom., 13, 2-3: “c)0Te O OVTITaOOOUEVOs TN eEoucior T ToU Beol Siatayf
avbéoTekey, ol 8¢ avBeoTEKOTES EaUTOLS Kpipo AnjuovTan.”.

19 Esta distincion es el antecedente de la diferencia entre la funcién o e cargo (officium)
y lapersona del funcionario.

20 \fid., Ullmann, Walter, Law and Paliticsin the Middle Ages, cit., p. 36; Gaudemet, Jean,
L’ Eglise dans I’ Epire Romain, cit., p. 23.



“DERECHO ROMANQ” Y FORMACION DE LA CRISTIANDAD 29

glosadores y comentaristas).?! Constantino al otorgar el caracter de
societas alalglesia, la sacd de su existencia subterranea; convirtién-
dola en un cuerpo juridico publico: el cuerpo de los cristianos. A par-
tir de entonces, la comunidad politica (societas amplissima) es
considerada el cuerpo publico cristiano. El gobierno y la societas
—¢l poder y el corpus publico— forman, asi, la columna vertebral de
la practica gubernamental.

La cristiandad respal daba fuertemente laidea de que € derechoy €
poder de gobernar eran de origen divino. De estaidea 'y del hecho de
gue la lglesia habia recibido su status societario de manos del empera-
dor, se seguialatesis de que éste tenia supremaciaindisputable sobre la
iglesia cristiana. La forma tan smple en que se dan las medidas legis-
lativas de Constantino revelan este tipo de ideas. Los concilios cristia-
nos eran convocados mediante decreto imperia (e.g., & emperador
preside el Concilio de Nicaea en 325).22 Aln mas, los funcionarios ecle-
siasticos (especia mente obispos) eran considerados funcionarios publi-
cos, nombrados por el emperador; eran parte de la burocraciaimperid.
Mientras mas grande era € papel publico de los funcionarios eclesiés
ticos, mas grande era el ambito de laintervencion imperial.

5. ExkAeoia 0 regnum

El derecho para intervenir en cuestiones religiosas que el emperador
tenia en los tiempos paganos, derecho inherente a su cargo de Ponti-

21 Una de las aportaciones més importantes de los juristas a la teoria politica medieval es
su andlisis de lanaturalezay funcién del Estado. Paralos glosadores la clave se encuentra en
la doctrina romana de la societas (cfr., Inst. Just., 3, 25, 1-9; D., 17. 2,1-84; Gaius, 3, 148-
154b). Desde el siglo segundo |os juristas romanos consideraron alas societas de iure genti-
tum, establecida, en principio, por el simple consentimiento y, por tanto, le era aplicable la
doctrina de las obligaciones y contratos. A este respecto Gaius seflala: Sed ea quidem socie-
tas, de qua loquimur, id est, quae nudo consensu contrahitur, iuris gentium est; itaque inter
omnes homines naturali ratione consistit (“Pero, la sociedad de la que hablamos, esto es, de
la que se crea por mero consentimiento, es de derecho de gentesy por ello se da entre todos
los hombres por razén natural”). (3, 154). La societas es béasicamente una institucion iuris
gentium establecida por el simple consentimiento de aguellos que persiguen un proposito
comun. La doctina juridica de la societas considera a los socii (aquellos que consienten en
perseguir un propésito comun: affectus societatis) como una “ persona’ que actua através de
Sus representantes.

22\fid.: Bryce, JamesV., The Holy Roman Empire, cit., p. 23; Ullman Walter, The Law and
Politics in the Middle Ages, cit., pp. 37-38.



30 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

fex Maximus, fue inmediatamente aceptado. El sacerdocio cristiano,
predicando obediencia, se encontraba complacido de verlo presidir los
concilios, emitir edictos contra la hergjia y otras medidas —incluso
arbitrarias y crueles— parala consolidacion de lafey la destruccién
de ritos paganos.%

Aunque €l tono de la Iglesia se mantenia humilde, su fuerza se
hacia mas y mas grande. No faltaron ocasiones que mostraron el
poder que el futuro le tenia reservado. Esa lglesia—en la decrepitud
de las instituciones—, la cual requeria un mayor rigor en su doctrina
y organizacion, haciendo mésy mas manifiesta la nocién de un cuer-
po visible de feligreses unidos por los mismos credos, mantenia y
propagaba en todo el mundo la idea de un solo pueblo romano. Asi,
cristianitas y romanitas se convirtieron en sinébnimos dentro del
Imperio.2

Sobre la*“acomodacion” de la Iglesia a la organizacion politica del
Imperio, como lo Ilama Francois Dvornik,2 cabe sefidlar que lalgle-
sia, desde los primeros tiempos de su existencia, se habia conforma-
do para organizar su administracion a la division politica del
Imperio.?s Esta acomodacion —observa Dvornik— habia sido intro-
ducida por los mismos apdstoles. Estos se vieron constrefiidos a
comenzar su predicacion en las grandes capitales del Imperio. Como
toda la vida econdmicay politica del Imperio se centraba en las capi-
tales, se comprende que sus obispos fueran poco a poco considerados
los mas importantes de la jerarquia eclesiastica. Esto o demuestra el
mismo titulo que ostentaban |os obispos de las capitales: ‘ metropoli-
tanos’, toda vez que residian en las petpomoAeic. Esto se aplica por
igual a obispo de Roma como al pratiarca de Constantinopla; su
sede era a mismo tiempo laresidencia del emperador y la capital del
Imperio. Esta “acomodacion” no solo se adapto a la estructura admi-
nistrativa del Imperio (diécesis, provincias, etcétera), Sino que en sus
deliberaciones los obispos seguian e protocolo que regulaba las

23 \fid., Bryce, James V., The Holy Roman Empire, cit., pp. 11-12.

24 \id., ibidem.

25 Bizancio y € primado romano, trad. de D. B. Williams, Bilbao, Desclée de Brouwer,
1968 (Coleccion “Que sean uno”), pp. 23y ss.

26 Para un estudio méas detallado de la cuestion, vease del mismo Dvornik su libro: The
Idea of Apostolicity in Byzantium and the Legend of the Apostle Andrew (Cambridge, Mass.,
1958, pp. 3-39) y su Histoire des conciles (Paris, 1962).



“DERECHO ROMANQ” Y FORMACION DE LA CRISTIANDAD 31

sesiones del Senado.?” Asi, la disciplina administrativa imperia era
reconstruida en lalglesia.

De conformidad con estaidea, sostenida por €l obispo de Roma, la
Iglesia comenzaria su ascenso a poder. La Iglesia era una nueva
sociedad e, iniciaba asi, una novitas vita, como sefidla Pablo;2 de
Mateo, 16, 18,2 se sigue que esta nueva sociedad debia ser autocréti-
camente gobernada.

Laperfectaunion, vidumbradaa principio, no fue duradera. Lacomu-
nidad cristiana poseia un gobierno propio en aquellos guiasy maestrosen
quienes € nacimiento del sacramentalismo y sacerdotalismo (St venia
verba) es una consecuencia necesaria—estableciendo una creciente dis-
tancia entre elos y € resto de los cristianos—. Como la organizacion
eclesiéstica no podia ser idéntica a la secular, devino su contrapartida.
Llegada d poder de forma repentina—frente aunavastay variada esfe-
ra de accion—, la Iglesia se vio obligada a continuar € proceso que ya
habia iniciado: disefiar su gobierno bgo € modelo de la administracion
secular, i.e., la congtitucion imperid, acentuando su carécter autocrético
de gobierno. A partir de entonces la libertad primitiva de los cristianos y
susiglesiaslocaes fue sepultada por laideade unavisbleiglesauniversd.

L os apdstoles no fueron solamente testigos de la palabra de Jesus;
durante su vida pastoral fueron instancias de decision y conduccion.
Asi nacieron y se manejaron las primeras ekkAnoioi (i.e. las comuni-
dades de fieles).%° A |a desaparicion de los apostoles, éstos son subs-

27 \fid., Dvornik, Francois, Bizancio y €l primado romano, cit., pp. 25-27.

28 Rom, 6, 4: “..\va cdomep NyEpdn XPLOTOS €K VEPKGOV... OUTS Kol TUELS EV
kaavotn Tt Ceons mepimaTrowpey.” (... Asi como Cristo se levantd de entre |os muertos...
asi también nosotros podriamos caminar en una nuevavida.”).

29 “Kayod 8¢ oot Aeyw OT1 ou €l TTéTpos, kol el ToUTn TH METPX O1koSopT|ow Hou
v exkAeciav...” (Y yo también te digo que t0 eres Pedro [TTéTpos] y sobre esa roca
[méTpa] edificaré mi Iglesia..”). Vid. supra: n. 15, in fine.

30 En tiempo de los ap6stoles la comunidad cristiana de Jerusalem tenia una Gnica cabeza
en la persona de Jaime, hermano del Sefior. En las ékkAnoicn de gentiles la conduccién se
encontraba en algin celebrado guia espiritual —e g. € primer converso de una ciudad, como
Stephanas en Corinto— bajo la autoridad de un apdstol como Pablo. (Md.: Chadwick, Henry.
“The Early Christian Community”, en McManners, John. The Oxford Illustrated History of
Christianity, Oxford, Oxford University Press, 1992, p. 34) eld., “The History of Christianity”,
en Encyclopaadia Britannica. The Church and its History, en Encyclopaadia Britannica, Ultima-
te Reference Suite, DVD-05/00, Chicago, Encyclopaadia Britannica Inc. 1994-2005.



32 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

tituidos por figuras prominentes, lideres espirituales. Pero, esta dis-
persion impedia la consolidacién de un nuevo y Unico canon, asi
como de unaaccion unitaria. La expansion de lafe hacia pensar en un
corpus amplissimus, integrador; se pensaba en una sola y Unica
ExkAnoia, lacual, como el Imperio, participaba de una vocacion uni-
versal. Yano era un corpus misticus (0 no solo) sino una universitas
que requeria una estructura més solida. Las exkAnotai locales (comu-
nidades integradas Uni camente con lazos espiritual es) fueron absorbi-
das con la emergencia de este poder centralizador. Asi naci6 latriada
de los ministerios eclesiasticos: obispos (emiokotmot), preshiteros
(TpecBuTepot) y didconos (Srakovot).3t

Ciertostextos del siglo primero se refieren ados particulares minis-
terios: los obispos y los diaconos. El titulo de ‘obispo’ es también
aplicado a los individuos denominados ‘ presbiteros' . El surgimiento
de esta “ administracion episcopa” fue més rdpido en algunos lugares
que en otros. El obispo y su clero formaban una manifestacién visible
de la continuidad de la comunidad. Un obispo representaba a su
comunidad en la ordenacion de obispos en las comunidades vecinas.
También mantenia correspondencia con otros obispos. Presidiala reu-
nién eucaristica y administraba las dadivas y donaciones. La plebs
elegia a sus obispos, pero como sus comunidades (ekkAnciat) ahora
eran parte de una ékkAnolo universal (kaBoAikn), necesitaban el con-
sentimiento y la consagracion de manos de |0s obispos circunvecinos.

L as el ecciones episcopal es no siempre eran pacificas, especialmen-
te s e ministerio enfrentaba familias prominentes o grupos influyen-
tes. Por otro lado, e sufragio popular significaba que las facciones
rivales gritarian afavor de su propio candidato. L os aspirantes busca-
ban designios, presagios, cuando no fabulaciones.3? Para evitar desig-
naciones belicosas el Concilio de Nicea —convocado por el
emperador Constantino en 325— invistio a los obispos de las metré-
polis con un veto. Ademas, en el mismo concilio se establece que los
obispos de las grandes ciudades (e.g. Antioquia, Algjandria, Roma)

31 \id.: Ibid., pp. 33,34y 35 e lhid.

32 En Roma en € siglo 111, un preshitero de nombre ‘Fabian’ consideré que habia sido
designado obispo porque una paloma se habia posado en su cabeza. En tales designaciones
se sostenia que el Sefior habia prometido su presenciasi dos o tres obispos estaban de acuer-
do en lanominacion. (Md.: Ibid., p. 35 e Ibid.).



“DERECHO ROMANQ” Y FORMACION DE LA CRISTIANDAD 33

podian egjercer su jurisdiccion méas ala de su propia diécesis. Este
canon marca el primer paso crucial hacia la creacion de los “ patriar-
cados’ (TaTtpiapyxai): Jerusalem, Constantinopla, Algjandria, Antio-
quiay Roma.® (Aungue después de lainvasion musulmana (638-640)
s6lo Romay Constantinopla conservaron su autoridad.

6. ¢Corpus misticum o ente publico?

Bgjo ladecisivainfluencia de |las doctrinas juridicas —subyacentes al
sistema imperial— y por necesidad practica, la Iglesia instituy6é una
jerarquiade patriarcas, metropolitanos y obispos cuyajurisdiccion fue
reconocida —e incluso, implementada— por |a autoridad secular.3*

Si observamos la historia de la difusion del cristianismo, desde los
dias de Constantino, encontramos que el cristianismo se extendio por
la adicion de masas de individuos, no por la conversion de personas
en particular. Hubo raras excepciones, pero generalmente, la acepta-
cion del cristianismo fue “asunto de Estado” .3

Un sistema religioso originado de tal manera era, hasta en la mas
refinada expresion, parte de la estructura social. Su organizaciéon se
encontraba inextricablemente relacionada con el poder secular. Los
lideres poderosos se enorgullecian de su tarea * evangelizadora’. Con-
sideraban la resistencia no solo como una afrenta a Dios sino a la
comunidad en su conjunto. El cristianismo, aunque lleno de misterios,
Nno era un campo esotérico de précticas y creencias. Rapidamente
devino un elemento inseparable en la vida de los hombres, exacta-
mente como las antiguas religiones lo habian sido.%¢ Fue asi que €l

33 \id. Ibidem e ibidem.

34 Bryce James V., The Holy Roman Empire, cit., pp. 10-11.

35 Con €l correr del tiempo, bajo €l liderazgo del papado “cristianizaron” los reinos de
Europay con ellos, a sus subditos. El éxito de San Bernabé en €l siglo viii, por giemplo, fue
debido principalmente, ala adhesion de los magnates locales y a respaldo de poderesintere-
sados desde afuera. Vid.: Powicke, F. M., “The Chistian Life”, en Crump, C. G y Jacab, E. F.
(eds.), The Legacy of the Middle Ages, cit. En el mismo lugar €l profesor Powicke dice: La
“conversion” de Noruegailustra la drastica politica de un despiadado rey. El rey Olaf Trigg-
cason procedié metodicamente, provincia por provincia; y €l Heimskringla, la Ultima histo-
ria de los reyes de Noruega, relata algunas ... interesantes historias de la devocion hacia los
antiguos dioses, la cual @ tenia que suprimir, algunas veces con incrible crueldad (ibid., p. 29).

36 \Mid., Ibid., pp. 29-30.



34 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

paganismo cristiano substituy6 al paganismo de las religiones ante-
riores.3” La historia de la Iglesia es la cronica de la gradual y mutua
adaptacion del cristianismo a paganismo y viceversa

El cristianismo, ciertamente, es un fuerte ingrediente del medievo;
pero el cristianismo desde |os primeros afios, comienza con una ade-
cuacion a su entorno; crecey se consolidaen el Unico espacio que dis-
pone: € Imperio Romano. El cristianismo, 0 mejor, su Iglesia,
sobrevivio en la medida que se “romanizd”.

Sall de Tarsus (en lo sucesivo ‘Pablo’)38 era fariseo riguroso; ira-
cundo perseguidor de cristianos. Llegd a Jerusalén para estudiar con
Rabi Gamaliel 1. Aungque educado en lafejudia, Pablo eragriego; cre-
ci6 con completo dominio del griego coloquial y experimentd la
atmosfera de una ciudad helenizada, cosmopolita. Tarsus era un cono-
cido centro de lafilosofia estoica. Laformacion rabinica hizo a Pablo
un experto en lainterpretacion “delaley” . Ambos aspectos habrian de
influir notablemente en & éxito de su vida pastoral, como se aprecia
en sus Cartas.®® Después de su subita y sorprendente conversion —
gue ocurre mientras perseguia cristianos—, Pablo cambia sustancial-
mente la imagen del cristianismo salvandole, con ello, de su
inevitable desaparicion.

37 Entiendo por ‘ paganismo’, siguiendo a Powicke, un estado de sumision, de aquiescen-
cia, 0 nueva actividad profesional, sin acompafiamento de experiencia religiosa sustancia y
disciplinainterior. La conformidad cristiana comienza con el bautismo —entendido por los
germanicos como ritos magicos—, participa en lafiesta de los santos y martires, en los pere-
gringjes y ceremonias, en la coronacion de reyes, en la difusion de milagrosy en la Cruzada.
Agréguese a ellos sus monumentos, iglesias y catedrales con sus ritos simbolicos; escultura,
cuadros, y tenemos las formas materiales que fijan la creencia del cristianismo del medievo.
(Cir., Ibid, pp. 30y 36).

38 Como muchos judios, Pablo heredd |a ciudadania romana, probablemente por servicios
prestados por generaciones anteriores. Este hecho explica sus dos nombres; usaba su hombre
judio *Salll’ dentro de la comunidad judiay su nombre romano cuando hablaba griego (Vid.:
Lindars, Barnabas. “Paul, the Apostle, Saint”, en Encylopaadia Britannica. Ultimate Referen-
ce Suite, DVD-05/00, cit.). No existen fuentes confiables sobre la vida de Pablo, lo que se
sabe de @ se narra en Actos —escrita muchos afios después de su muerte—. Las fuentes pri-
marias son sus propias Cartas. —de las cuales Romanos, Corintios| y |1 y Galateos son con-
sideradas indisputablemente genuinas—. Sus Cartas constituyen los textos més antiguos del
cristianismo —sus primeras Escrituras, por decirlo asi—y, conjuntamente con su misiones
pastorales, constituyen el cimiento de la difusién del credo cristiano.(Md. 1bid.).

39 \id. Ibid.



“DERECHO ROMANQ” Y FORMACION DE LA CRISTIANDAD 35

Pablo esta convencido de que la palabra de Jeslis esta més ala del
precinto cerrado delaley judia. Sefiala Henry Chatwick —nuestra auto-
ridad en estos menesteres— que Pablo decide difundir la fe a gentiles
(no judios), convencido de que la mision universal de la ExkAeolo de
Cristo, implicita con lallegada del Mesias, significaba un rompimiento
absoluto con e conservatismo rabinico.* Por lo contrario, la comuni-
dad cristiana de Jerusalén, bgjo la guia de Jaime —hermano de Jeslis—
insistia en congregar Unicamente a judios y mantener sus ritos. Los ju-
dios conversos ala nueva fe dejan Jerusalén abandonando a los cristia-
nos de habla aramea en su reducto, donde se mantenian cas en
clandestinidad por miedo a transgredir laLey de Moisés.

Con Pablo, €l cristianismo deja de ser una sectajudiay se transfor-
maen unareligion universal difundidaen griego. Lapatriadel cristia-
nismo se extiende por todo e espacio geografico recorrido por Pablo*
(donde se hablaba griego). Pablo no era el primero en predicar a gen-
tiles; en esto le precede Filon de Algandria (c. 12 a C- ¢. 48 d C);*2
tampoco el unico. Por o demas, los Evangelios sindpticos —escritos
después de la Cartas paulinas— tenian un auditorio de gentilesy esta-
ban escritos en griego.®®

El mundo de Pablo (y & que habria de seguir por mychos s:igl 0S) se
inscribe en un sdlo escenario: € Imperio Romano. LaskkAsoia delos

40 \jid.: Chadwick, Henry. “The History of Christianity” en Encylopaadia Britannica. Ulti-
mate Reference Suite, DVD-05/00, cit.

41 Con la labor pastoral de Pablo laiglesia cristiana de los gentiles (no judios) se conso-
lido. Entre tanto, € cristianismo judio se deplomo; primeramente con la caida de Jerusalén
(70) y, luego, con la expulsién de los judios de la ciudad ordenada por €l emperador Hadria-
no (135). Los judios cristianos practicamente desaparecieron sin vinculos con la sinagoga ni
con laiglesiade gentiles. (Md.: Ibid.)

42 Fil6sofo judio de habla griega, € mas importante del judaismo helénico. Fue el prime-
ro en intentar conciliar la revelacién de la fe con la razén filosofica. La lglesia le considera
uno de los pioneros de la teologia cristiana. (Encylopaadia Britannica, “Philo Judagus’ en
Encylopaadia Britannica. Ultimate Reference Suite, DVD-05/00, cit.).

43 A este prop6sito conviene recordar que los Evangelios Gndsticos (Evangelio de Tho-
mas, Evangelio de Felipe, Evangelio de la verdad, Evangelio de lo egipcios, € Libro secre-
to de Santiago, € Apocalipsis de Pablo, la Carta de Pedro a Felipe y el Apocalipsis de
Pedro) descubiertos en Nag Hammadi son traducciones a coptico de manuscritos muy
antiguos de alrededor de 1500 afios. Los originales habian sido escritos en griego. De
hecho —cincuenta afios antes del hallazgo de Nag Nammani— se habian descubierto frag-
mentos de la version griega original del Evangelio de Thomas. (Md. Pagels, Elaine. The
Gnostic Gospels, Nueva york, Vintage Books, Random House, Inc. 1989, p. xvi).



36 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

cristianos o, simplemente: la ExkAeola, tuvo que hacer cambios y
gjustes para, primeramente, mantenerse y, después, consolidarse.

En cuanto a su credo, |os cristianos no representaban ninguna ame-
naza; predicaban humildad y resignacion frente a la perversidad y €l
infortunio. Los pobres y desvalidos debian resignarse. Ni siquiera la
esclavitud les preocupd —no antes del siglo Iv—. Los cristianos pen-
saban solo en su salvacion. Conservan del judaismo la prejuiciosa
idea de “ser elegidos’. Esta“eleccion” los distanciaba de toda practi-
ca que los comprometiera. Para los cristianos todo era idolatria y
pecado. Lamoral cristiana—o, megjor, lareglaimpuesta por susjerar-
quias emergentes— alejaba a | os cristianos de la sociedad.

El entorno en que nace la Iglesia era tolerante. EI mundo greco-
romano vivia una mezcla sincrética de cultos y mitos diversos. La
religion del Estado estaba asociada con la busqueda del éxito; losdio-
ses garantizan lavictoria en la guerra, la buena cosecha, prole vigoro-
sa. Una ofrenda en un altar civico significa una expresion natural de
gratitud, asi como los son los vitores entusiastas hacia pugilistas y
atletas. La religion romana tradicional era un culto publico, civico,
solidario; no participar era desleal, en ciertos casos, una afrenta. Los
judios también se rehusaban; pero se mantenian aparte. Los cristianos,
por el contrario; hacian lo posible para convencer a los demas a no
seguir las costumbres de sus padres. Los cristianos, amén de ganarse
la antipatiay el resentimiento de la gente, se encontraron con la ani-
madversion del Imperio.

Si las costumbres ancestrales eran tolerantes, las corrientes filoso-
ficas o eran también. Habia platonistas, aristotélicos, estoicos, epicu-
reos, escépticos... y cristianos. En e siglo 1 surge un marcado
eclecticismo y, para el siglo 11, estas escuelas filosoficas producen un
corpus de conocimiento compartido por lamayoria de la gente educa-
da. Este acervo filosofico proporciond el punto de partida paralos pri-
meros apologistas, cuyas lineas fundamentales aparecen en Filén de
Algjandria,** cuyo pensamiento habria de influir fuertemente en Cle-

44\id. supra.



“DERECHO ROMANQ” Y FORMACION DE LA CRISTIANDAD 37

mente de Algjandria (150-c. 211)* y en Origenes (185-254).46 Esta
apertura filosofica proveyd e marco metafisico dentro del cual los
cristianos podian interpretar el esquematotal delaCreacion, laEncar-
nacion, la Redenciony sobretodo el papel delalglesia.#” Habia, quié-
rase 0 no, un mundo no escindible entre cultura clasica, mitos paganos
y cristianismo. Era urgente para la Iglesia construir en su credo una
clara separacion de este mundo, tan bueno como pudiera ser. No
importaban las formas; era preciso.

Como sefia é anteriormente, durante su vida pastoral los apésto-
les fueron instancias de decision y conduccion. Asi nacieron las pri-
meras ekkAnotal. A la desaparicion de los apdstoles (Pablo muere en
67) las comunidades de fieles son conducidas por lideres nuevos. Lo
gue provocaba la dispersion. Pero la expansion de la fe requeria de
una solay tnica ExkkAnoio.

Comenta Henry Chadwick que la disciplina gercida por la jerar-
quia eclesistica era importante, particularmente cuando la Iglesia
enfrentd a grupos de iluminados que reclamaban reconocimiento por
sus capacidades espirituales.*® Asimismo —sigue diciendo Chad-
wick—, la competencia de los obispos debidamente investidos se
incrementd aln mas, como consecuencia del resultado de otro debate
iniciado en € siglo 11: laposibilidad de absolucién por pecados come-

45 Apologistay lider conocido de la comunidad cristiana de Alejandria. Fue convertido a
cristianismo por su maestro Pantaenus —fil6sofo estoico, €l primerio en conducir la Escuela
catequética de Algjandria— Clemente sucede a Pantaenus a la cabeza de |a Escuela en 180.
(Md.: Fredericksen, Linwood. “Clement of Alexandria, Saint”, en Encyclopaadia Britannica.
Ultimate Reference Suite, DVD-04/00, cit.).

46 Sin duda € tedlogo més célebre de entonces, su obra méas importante es el ExamAa
—unasinopsis de seis versiones del Antiguo Testamento— Su influencia fue decisiva. Duran-
telapersecucion del Emperador Decius (250) Origenes fue preso y torturado. (Mid. Chadwick,
Henry. “Origen”, en Encyclopaadia Britannica. Ultimate Reference Suite, DVD-05/00, cit.).

47 Pablo citaba poetas paganos como Aratus (315-245 a C), Menander (342-292 aC) o
Epiménedes (s. Iv a C). Cristianos educados cultivaban laliteratura. AUn mas, los defensores
de la fe frente a paganismo —especiamente Justino (Martir) y Clemente de Algjandria—
eran conocedores de |afilosofiaclésica. Clemente de Algandria poseia gran erudicion sobrelos
clésicos; su discipulo y sucesor Origenes fue gran cientifico y fue el primero en aplicar los mé-
todos de lafilologia agandrinaalos textos de la Biblia. (Md.: Chadwick, Henry. “The History
of Chrigtianity” en Encylopaadia Britannica. Ultimate Reference Suite, DVD-05/00, cit.).

48 |os gnasticos afirmaban que poseian secretos trasmitidos a ellos por el propio JesUs,
los cuales no se encontraban recogidos en ninguin evangelio. (Vid.: Encyclopaadia Britannica.
Ultimate Reference Suite, DVD-05/00, cit.).



38 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

tidos después del bautismo. No obstante las protestas,*® e consenso
final fue que & poder de “atar y desatar” (i.e. para excomulgar y absol-
ver®0) habia sido investido en obispos y preshiteros en e acto de su
ordenacion.

En € las provincias orientales y en Africa del Norte cada ciudad
tenia su propio obispo (¢mickotos). En Occidente los obispos eran
muy pocos, por |o que eran responsables de enormes extensiones, las
cuales, desde siglo v en adelante, se designaron con €l término secu-
lar de ‘didcesis (Siotkeats). A finales del siglo 111 el obispo de las
capitales provinciales increment6 su autoridad sobre sus colegas. La
Iglesia adquiria la configuracion del Imperio; se romanizaba.

L os obispos eran electos por sus congregaciones, i.e. por €l cleroy
los seglares —legos— reunidos. Pero el consenso de los legos decre-
cié en suimportanciaen tanto que € “reconocimiento” de los obispos de
las otras exkAeotol aumentd. Los “metropolitanos’ y otros obispos
provinciales eran tan importantes como la propia congregacion en su
conjunto. Con frecuencia vetaban la designacién de alguien, favore-
ciendo (o no) € control de unafaccion o familia poderosa. A partir del
siglo 1v los emperadores intervenian con no poca frecuencia para
cubrir las vacantes en las sedes importantes.>!

7. Las " escrituras’

A las cuestiones estructuralesy alaformacion de lajerarquia eclesias-
tica habria que afiadir €l problema del credo cristiano, i.e. e evange-
lio (svayyehov) y su trasmision. Solo éste garantizaba la
autenticidad y continuidad de la exkAeoio de Cristo. Los primeros
cristianos, siendo judios, heredaron eo ipso la Biblia hebrea como “la
palabra de Dios’.52 La confeccion del Nuevo Testamento es mas com-

49 Especialmente provenientes del cisma conducido por e tedlogo Novatiano (Novatia-
nus) obispo de Roma en 251. Novatiano fue el segundo antipapa en la historiay el primer
tedlogo en escribir en latin. (Vid. ibidem).

50 \id infra.

51 Vid. Chadwick, Henry. “The History of Christianity”, en Encyclopagdia Britannica,
Ultimate Reference Sute DVD-05/00, cit.

52 Jeslis es judio, hijo del Dios de Israel. Ademés, € advenimiento de Jes(is como €l ver-
dadero Mesias, autenticaba las profecias judias.



“DERECHO ROMANQ” Y FORMACION DE LA CRISTIANDAD 39

plgay controversia. El tema, por demas importante no podré des-
arrollarlo aqui; haré sdlo referencias incidentales.

Con excepcidn de la Biblia hebrea, los cristianos del siglo 1 hacian
uso de la tradicion oral mas que de la forma escrita para difundir los
actos y la predicacion de JesUs. El primer documento cristiano, como
sefidé anteriormente, lo constituye el corpus epistolar de Pablo.5?
Pero, con ello —como Pablo y su contemporaneo Philo de Alexandria
hicieron manifiesto—, e Antiguo Testamento habia dejado de ser la
“Ultima palabra de Dios’. En el comienzo —antes de Pablo— El Anti-
guo Testamento fue la Biblia de los primeros cristianos; sin embargo,
se creia que el Espiritu del Sefior habia cesado de manifestarse des-
puésdel Libro de Malaquias (Malachi). Lallegadadel Mesias (i.e. del
XploTos) era € signo de una nueva era. Ahi termina € episodio
judio.> Por ello —y para ello— era necesario un nuevo Canon. Afios
después, lejos de Judea, se concibe laidea de componer El Evangelio.

Se concihi6 asi la idea de componer una narracion. Un texto fiel-
mente copiado proporcionaba seguridad contrala alteracion de la pre-
dicacion. Marcos fue un texto sucinto; al cual siguieron otros, entre
ellos Mateo y Lucas, los cuales, conjuntamente con Marcos, fueron
usados por Justino, en laformade un todo (i.e. deunasinopsis). A esta
sindpsis seguiria el Aiatecoapov de Tatiano (120-153), compilador
sirio quien, incorporando e Evangelio segin Juan, conformd una
narrativa continuada de los cuatro evangélios escrita en sirio (c. 150)

53 El Corpus pauliano estaba en circulacion en todo el mundo cristiano antes de afio 90.

54 El contexto histérico del Nuevo Testamento indiscutiblemente contiene un fuerte com-
ponente judio, sin embargo éste tiene que considerarse conjuntamente con el mundo heléni-
co en € cua se propaga. El judaismo de donde la Iglesia surge es parte de un mundo
grandemente helenizado. Ademés de las conquistas de Algjandro (331), la sutil, pero contun-
dente influencia de la cultura, de lalenguay de las costumbres griegas helenizd al mundo.
Los judios de Palestina como de la didspora, no escaparon de la helenizacion (sit venia
verba). Del imaginario cultural griego, los judios habrian de tomar muchas ideas religiosas
(e.g. el dualismo cosmico). Palabras griegas de fuerte connotacion religiosa fueron trandlite-
radas al hebreo y al arameo, e.g. cuvarycoyn (sinagoga), cuvedpiov (sanedrin), TopdkAeTos
(intercesor), etc. Podria sostenerse que la verdadera preocupacion con los textos y tradicio-
nes antiguos y su interpretacion es un fenémeno helénico. Lo que pareciera ser € elemento
maés en la actividad de los escribas y rabinos (lectura de textos ) es parte de la cultura de
entonces —basicamente helénica— (Fredericksen, Linwood; Rylaarsdam, J. Coert; Faherty,
Robert L.; Nahum, M. Sarna; et al. “New Testament History”, en Biblical Literature, en
Encyclopagdia Britannica, Ultimate Reference Suite, DVD-05/00, cit.).



40 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

cuya version en griego habria de influir decididamente en el texto de
los evangelios candnicos.5®

L as fuentes de conocimiento de Jestis de Nazareth son las cartas de
Pablo y los cuatro evangelios canonicos incluidos en El Nuevo Testa-
mento. Los documentos no candnicos son considerados aypadot
(‘fuerade Las Escrituras, i.e. ‘no en el Canon’). Las referencias en
fuentes no cristianas —e.g. Flavius Jossephus (37-100), Técito (56-
120), Suetonio (69-122), y textos talmudicos— son casi indiferentes
(salvo para sostener laidea de que Jesus pudo nunca haber existido).

Lostres primeros evangelios, literariamente, guardan una composi-
cion andloga, ademés de estar relacionados entre si, formando una
sinopsis® de ahi que sean llamados ‘ sindpticos’. Marcos fue proba-
blemente usado por Mateo y Luque. El otro evangelio canénico, Juan,
difiere tanto en su estructura como en su contenido. Dice Chadwick
gue los evangelios no son despachos prolijos de los acontecimientos,
hechos para preservar informacion historica. Los evangelios fueron
escritos paraservir propositos religiosos. La narrativa obedece a moti-
vos legendarios y apologéticos, asi como a las preocupaciones de las
ekkAnoton paralas cuales fueron escritos.5

La lglesia escogio veintisiete textos como patrén de su viday pre-
dicacion, i.e. como su Canon.%8 Existen otros escritos, sin embargo,
la Iglesia los desechd. A través de un complicado proceso fijo €
Nuevo Canon en €l siglo 1v. El canon contiene el Aiateooapov de
Tatiano (Mateo, Marcos, Lucasy Juan), Los Actos, veintiuna cartas y
la Revelacion. Estos no son necesariamente 10s textos mas antiguos,

55 \id.: Encyclopagdia Britannica, “Diatessaron” en Encyclopagdia Britannica. Ultimate
Reference Suite, DVD-05/00, cit.).

56 Del griego: cuvoyois: ‘disposicion gréfica o literaria que muestra cosas relacionadas’,
‘esguema’, ‘sumario’. (Mid. Real Academia Espafiola, Diccionario de la lengua espafiola,
edicion electronica [CD-ROM], cit.

57 “The History of Christianity”, en Encyclopagdia Britannica. Ultimate Reference Suite,
DVD-05/00, cit.

58 Del griego kavcv, literalmente: * unavara o un trozo de madera usado como medida de
longitud’ y, extensivamente: ‘regla o ‘estdndar’. (Mid. Real Academia Espafiola, Diccionario
de lalengua espariola, edicion electronica [CD-ROM], cit.).

%9 E.g., la Aidaxo (Ensefianza de los Doce Apéstoles), Evangelio de Pedro, Primera
Carta de Clemente, Carta de Barnabas, Apocalipsis [Revelacion] de Pedro, El Pastor de
Hermas, etc.



“DERECHO ROMANQ” Y FORMACION DE LA CRISTIANDAD 41

no todos son revelaciones, ni todos se refieren alalglesia. El Nuevo
Testamento es, por decirlo asi, e “precipitado” de diversos manuscri-
tosdelossiglosi y 1.

Pero e Nuevo Canon no se agrega, como un libro mas a la trilogia
del Antiguo Testamento (Torah, Nevi&imy Ketuvim); no, constituye,
mas bien, la segunda parte de la Biblia cristiana.

8. Hostilidad y persecucion

El gobiernoy los ciudadanos romanos no veian nada bien que los cris-
tianos no respetaran |as tradiciones civicas ancestrales. Por o demas,
la predicacion del advenimiento de un nuevo reino sonaba sediciosa.
Los cristianos no eran gratos. El rumor popular los hacia sospechosos
de vicios terribles.®° La antipatia que provocaban estas comunidades
hizo que, afinales del siglo 1, profesar el cristianismo se convirtiera
en delito punible con la muerte (aunque redimible por apostasia).

Las primeras persecuciones fueron esporadicas; se producian en
ocasiOn a acontecimientos locales y dependiendo de la actitud de los
funcionarios. Pero la desconfianza fue creciendo por la renuencia a
servir en laburocraciaimperial o en el gjército. El desagrado y la des-
confianza hacia los cristianos era tal que eran culpados de cualquier
cosa (malacosecha, derrotaen laguerra, hambruna, et sit cetera), eran
victimas propiciatorias. En 248-230, cuando las tribus germanicas
amenazaron el Imperio, la hostilidad publica se hizo intensay culmi-
n6 con la persecucion del emperador Decius (249-251): por edicto
todos los ciudadanos debian ofrecer sacrificios a los dioses de la ciu-
dad y obtener de los funcionarios un documento acreditando € acto.
Esto originé un problema de conciencia (los documentos podian ser
comprados). Bajo un nuevo atague (257-259), nueva persecucion.

60 Como matar y comer nifios (probablemente debido al secreto de sus reunionesy el uso
de expresiones como ‘ comer €l cuerpo...” 0 ‘beber lasangre...”). Plinio & Joven (c. 61-113),
gobernador de Bitinia, en 111 le comunica al emperador Trajano que para su sorpresa habia
descubierto que los cristianos no eran culpables de practicar ningdn vicio, sino Unicamente
de obstinacién y supersticion. No obstante, podria gjecutar sin remordimiento a aquel que
rehusara apostatar. (Vid. Chadwick, Henry. “The History of Christianity”, en Encyclopaadia
Britannica. Ultimate Reference Quite, DVD-05/00, cit.).



42 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

Lalglesia, no obstante, parece prosperar. El emperador Valerius (?-
260), perseguidor de cristianos,5! fue hecho prisionero 'y no solo cesan
las persecuciones sino, ademés, su hijo Gallienus (218-268)52 emiti6
un edicto de tolerancia restituyendo las iglesias confiscadas y los
cementerios. Cierta paz se mantuvo hasta 303. En febrero de ese afio
tuvo lugar la peor persecucion bajos los emperadores Dioclesiano
(245 316)83 y Galerius (?-311).54 La persecucion ceso con e Edicto de
Milan,5> emitido en esa ciudad por los emperadores Licinius (?-325)56
y Constantino en febrero de 313.

9. Burocratizacion y absorcion

Desde la construccion de su jerarquia (obispos, presbiteros y didco-
nos), la comunidad habia perdido su espontaneidad y su independen-

61 Publius Licinius Valerianus en su persecucién, mando ejecutar a varios cristianos pro-
minentes, como a Cipriano, obispo de Cartago y a Sixto 11, obispo de Roma. (Md.: Encyclo-
pagdia Britannica, ‘Valerian’ en Encyclopaadia Britannica. Ultimate Reference Suite,
DVD-05/00, cit.).

62 Publius Licinius Egnatius Gallienus, emperador, conjuntamente con su padre, Valerian;
alamuerte de su padre goberno hasta 268; fue asesinado mientras sitiaba Milan. (Mid.: Ency-
clopaadia Britannica. “Gallienus’ en Encyclopaadia Britannica. Ultimate Reference Suite,
DVD-05/00, cit.).

63 Gaius Aurelius Valerius Diocletianus, emperador de Roma 245-316. Gran administra-
dor; reorganizo el Imperio y lo rescaté de laAnarquia del siglo 1. Sus reformas condujeron
alafundacion del imperio bizantino y detuvo, por un buen tiempo, el deterioro de la parte
occidental del Imperio. (Md.: Cousin, Jean. “Diocletian” en Encyclopaadia Britannica. Ulti-
mate Reference Suite, DVD-05/00, cit.).

64 Gaius Galerius Valerius Maximianus apegado a las tradiciones romanas indujo a Dio-
clesiano a perseguir cristianos (culpables siempre de los infortunios del Imperio.). En 310
Galerius enferma quedando fisicamente incapacitado. Pensando que su enfermedad podria
ser unavenganza del dios de |os cristianos emite (con particular renuencia) un edicto de tole-
ranciael 30 de abril de 311. (Md.: Encyclopaadia Britannica“ Galerius’ en Encyclopaadia Bri-
tannica. Ultimate Reference Suite, DVD-05/00, cit.).

65 Un ordenamiento que establece de forma permanente la toleranciareligiosadel cristia-
nismo dentro del Imperio. Fue la consecuencia de un acuerdo politico entre los co-empera-
dores. El edicto emitido por Licinio para el Oriente, otogaba a todas |as personas la libertad
de profesar lareligion que quisieran y el derecho de organizar iglesias. Asimismo, ordenaba
la pronta restitucion de los bienes confiscados a los cristianos. (Vid.: Encyclopagdia Britanni-
ca“Milan Edict” en Encyclopaadia Britannica. Ultimate Reference Suite, DVD-05/00, cit.).

66 Valerius Licinianus Licinius, emperador (308-324). Por su participacion en latoleran-
cia; Lactancio (240-320) y Esusebio —obispo de Cesérea— pensaron que se habia converti-
do; sin embargo renudd la persecucion en 320. (Md.: Encyclopagdia Britannica “Licinius’ en
Encyclopagdia Britannica. Ultimate Reference Suite, DVD-05/00, cit.).



“DERECHO ROMANQ” Y FORMACION DE LA CRISTIANDAD 43

cia; con la canonizacion, se pierde la devocion y surge la discipling,
i.e., el sometimiento alaregla. Pero, ahoraes peor, lalglesia(lajerar-
quia eclesiastica —los creyentes ya habian dgjado de contar—) es
absorbida por el Imperio, la Iglesia deviene parte de la burocracia
imperia. El Imperio empieza a arbitrar las disputas, incluso doctrina-
les ¢no acaso e emperador es el pontifex maximus? Pero, como quie-
ra gque sea, € Imperio es la mejor defensa contra las hergjias. La
Iglesia, una vez reprimida se convierte en aparato represor.

Fue asi que los cristianos “ perdieron” su iglesia. Primero, la emer-
gencia del clero; luego, su absorcién por € Imperio. Una vez en €
poder politico, lalglesiade Cristo (!?) no pudo cambiar de derrotero.



