VIII.

REGULACION DE LA IGLESIA EN INDIAS .. ...... 201

Real patronato . . . . . . . . .. ... 21
Constitucidn del vicariatoregio . . . ... ... ... ... ... 204
Elregalismo borbdnico . . . .. .. . ... ... . 209
Regulacién de 1a IglesiaenIndias . . . . . .. .. .. ... ... 214
Jurisdiccidn eclesidstica . . . . . ... ... .. ... . ... .. 217
Tribunal del Santo Oficio de la Inquisicién . . . . . . . ... .. 218
Regulacion de las universidades . . . ... ... ... ... .. 218

Derecho candnico indiane . . . . . .. .. .. .. ... ... .. 225



VIII. Regulacion de la Iglesia
en Indias

REAL PATRONATO

En la Baja Edad Media, uno de los mas grandes doctores de derecho comun, Enrique
de Susa, llamado ef Ostiense, afirmé en su Commentaria in V libros Decretalium
{c. 1270) que ‘‘con la venida de Cristo todo cargo y todo principado y todo dominio
y jurisdiccién, conferme a derecho y por justa causa, les fue quitado a todos los
infieles por Aquel que tiene potestad suprema y no puede errar, y se transfirié a
los fieles””. Ahora bien, siendo el papa vicario general de Jesucristo, le correspondia
el dominio temporal sobre las tierras de infieles. Fue por ello que los Reyes
Catoélicos, una vez producido el descubrimiento de las Indias, solicitaran al sumo
pontifice la donacién de ellas, de la misma manera como habian actuado los
portugueses respecto del Africa y otros principes en otras ocasiones. He ahi el
origen de la profunda vinculacion entre la Iglesia y la Corona en América. La Santa
Sede accedid a la peticién formulada emitiendo una serie de bulas de donacidn.

En dos de ellas, las Intercaetera de 3 y 4 de mayo de 1493, se encargaba a los
reyes castellanos la evangelizacion de los habitantes: “Debéis destinar a las tierras
¢ islas citadas varones probos y temerosos de Dios, doctos, peritos y expertos para
instruir a los residentes y habitantes citados en la fe cat6lica e inculcaries buenas
costumbres, poniendo en lo dicho toda la diligencia debida.” Estas bulas constitu-
yen el inicie de la funcidn misional del Estado hispanoindiano, pues se entendio
que con ellas se habia entregado a los reyes castellanos la exclusividad para realizar
la tarea de evangelizacion.

En concordancia con estas tareas asumidas, envio la Corona a La Espafiola una
mision presidida per Bernarde Boyl, al que la Santa Sede dio facultades para su
ministerio como vicario papal mediante la bula Piis fidelium de junio de 1493,
dirigida a ¢! mismo.

Sin perjuicio de otras bulas intermedias, algunos afios mas tarde, en 1501, por
medio de la Eximiae Devotionis de 16 de noviembre de aquel afto, Alejandro VI
cedio a los reyes el derecho a percibir los diezmos eclesidsticos como una manera
de facilitarles la tarea emprendida, lo que fue confirmado y aclarado por Julio i1



202 REGULACION DE LA IGLESIA EN INDIAS

mediante bulas de 8 de abril de 1510y 13 de agosto de 1511. Disponia la primera
de las bulas citadas:

os concedemos a vosotros ¥ a los que por tiempo os fueren sucediendo, de autoridad
apostdlica y don de especial gracia, por ¢l tenor de las presentes, que podais percibir y
llevar licita y libremente los dichos diezmos en todas las dichas islas y provincias de
todos sus vecinos y moradores v habitadores que en elfas estdn o por tiempo estuvieren
después que, como dicho es, las haydis adquirido y recuperado, con que primero
realmente y con efecto por vosotros y por vuestros sucesores s¢ haya de dar y asignar
dote suficiente a las iglesias que en las dichas Indias se hubieren de erigir con la cual
sus prelados y rectores se puedan sustentar congruamente y llevar las cargas que por
tiempo incumbieron a las dichas iglesias y ejercitar cdmodamente el culto divino a
honray gloria de Dios Omnipotente y pagar los derechos episcopales conforme la orden
que en esto dieren los diocesanos que entonces fueren de los dichos lugares, cuyas
conciencias sobre esto cargamos [...].

Partidas 1,20, 1, definia el diezmo como **la décima parte de todos los bienes
que los hombres ganan derechamente y ésta mand6 Santa Iglesia que sea dada a
Dios porque El nos da todos los bienes”. El 3er. concilio limense se refirié al punto
“disponiendo que los paguen de todos los frutos de la tierra, aunque sean silvestres
y nazcan sin sembrarlos’ (Polfitica indiana, lib. 4, cap. 21, nim. 7). En Indias se
limitaban tos diezmos en general a la produccién agricola —diezmos prediales—,
quedando entregado en gran medida a la costumbre el pago de este derecho. Por
ejemplo, la produccion de alfalfa en el Peri tributaba diezmo segin relata Solérzano
(Politica indiana, lib. 4, cap. 21, nim. 3). En México se pagaba el diezmo de la
lana de ganado que mataran los abastecedores de carnicerias, sobre esto hubo un
pleito que terminé en el Consejo de Indias en 1727 declarando la obligacién de
dicho pago (nota de Francisco Ramiro Valenzuela a la Politica indiana, lib. 4, cap.
21, nam. 4). En Buenos Aires causaban diezmo la cal, tejas, ladrillos, cuero, sebo
y grasa porque en la ereccién de su catedral se habia dispuesto dichos pagos, lo que
fue confirmado por sentencia de 1727 que refiere Valenzuela en el mismo libro y
capitulo de la Politica indiana en el nimero 13. No se pagaban nunca diezmos sobre
bienes raices “‘porque si se pagaran vinieran todos en poco tiempo a ser de la
iglesia™ (Solérzano, Politica indiana, lib. 4, cap. 21, nim. 23). Otra Eximige
devotionis de 8 de abril de 1510 declaré que no correspondia cobrar diezmos
respecto de la produccion de oro, plata y metales, aplicando en Indias la misma
costumbre que en Castilla. Se llamaba a los diezmos que recafan sobre el esfuerzo
de las personas mds que sobre las cosas mismas —como es el caso de la produccion
minera, que requiere de extraordinario trabajo para sacarla— diezmos personales
los que, por punto general, no se pagaban en Indias segun lo declara la Recopilacicn
de Leyes de Indias (Rec. Ind) 1, 16,20. Rec. Ind. 1, 16, 1 a9, indica casuisticamente
los bienes por los que se diezmaba. En cuanto a las personas obligadas al pago, no
habfa exclusion ni para indios (salvo que existiese costumbre en contrario: Rec. Ind.
L, 16, 13) ni para caballeros de las 6rdenes militares (Solérzano, Politica indiana,
lib. 4, cap. 21, mims. 14 y ss. y Rec. Ind. 1, 16, 17).



REAL PATRONATO 203

Poco antes de producirse el descubrimiento colombine, en 1486, cuando se
esperaba la caida de Granada en manos catdlicas, Femmando e Isabel habian
solicitado al papa el otorgamiento del derecho a presentar a la curia romana los
candidatos a obispos de Granada y a conceder todos los beneficios eclesiasticos, a
io que accedi6 Inocencio VIII. En 1440 se habia logrado este derecho para cincuenta
dignidades castellanas y en 1455 Enrique 1V habia obtenido que los cargos de
arzobispos, obispos y abades recayesen en personas que le fuesen aceptables. De
este modo habia surgido e! llamado derecho de presentacion. Ya que la Santa Sede
habia encargado a los reyes castellanos la evangelizacion de las Indias, parecia
que habia mayor razén que en el caso de Granada para ejercer el derecho de
presentacion. Asi lo pensé Fernando ef Catdlico y lo solicité en 1505. Julio I1, por
la bula Universalis Ecclesiae del 28 de julio de 1508, concedi¢ a los monarcas
castellanos la facultad de presentar personas idoneas para dirigir a las iglesias
metropolitanas, catedrales y colegiales y para todas las demas dignidades eclesias-
ticas cuya provisién correspondiera el pontifice en consistorio, esto es, acompafiado
de los cardenales. Para los demas cargos y prebendas eclesiasticas el rey o su
representante sefialaria a quienes consideraran aptos al obispo pertinente. Como
puede apreciarse, todos estos derechos se conseguian solicitandolos al sumo pon-
tifice y reconociendo las facultades de éste. Constituyen la Universalis Ecclesiae
y las Intercaetera los documentos fundamentales en torno a los cuales se constitui-
ran y basarén los derechos regios en materias eclesidsticas.

Continuaron los monarcas de Castilla e Indias su acometida ante los papas para
lograr nuevos privilegios en América. Se sumé a los ya existentes, ¢l de poder fijar
los limites de los obispados en ciertas circunstancias, otorgado por Leén X a Carlos
I en 1518 por la bula Sacris Apostolatus Ministerio. Era ésta una materia de gran
trascendencia pues implicaba la proposicién de la constitucién de un obispado con
todo lo que ello traia consigo: ereccion de catedral, establecimiento de un cabildo
catedralicio compuesto de cierto numero de canénigos, asignar bienes para su
sustento, seflalamiento de su extension, etcétera. Las tres primeras didcesis habian
sido creadas en las Antillas por Julio II a través de la bula f/lius fulciti de 15 de
noviembre de 1504: pero no habiendo quedado suficientemente clarificada la
potestad real en esas materias, se solicité y obtuvo la mencionada Sacris Aposto-
latus.

En 1573 Gregorio X111 facult6 a la Corona para percibir la Bula de la Santa
Cruzada, de Vivos, Difuntos, Composicién y Lacticinios, 0 sea, una limosna que
ingresaba a la Real Hacienda, en carécter de indulto, para poder consumir carne en
determinados dias. La autorizacién respectiva duraba dos afios (a diferencia de
Espafia donde solo duraba uno) “‘y la limosna de ellas, por las que toman indios y
negros y cualesquier personas que sirven a otras estd tasada en dos reales de plata,
en los demés, espafioles en ocho v en los que tienen algln cargo y oficio real o
indios en encomienda, en dieciséis™ (Solérzano, Polifica indiana, lib. 4, cap. 25,
num. 11). Habia en Espafa un comisario general, delegado de la Santa Sede, el que
nombraba unos comisarios subdelegados en Indias —generalmente candénigos—,
habiéndolos en Lima, México, Santa Fe de Bogota, Cartagena, Guatemala, Santo
Domingo y Manila. Estos podian nombrar comisarios menores en otros distritos.



204

REGULACION DE LA IGLESIA EN INDIAS

Para efectos jurisdiccionales, el comisario subdelegado administraba justicia en los
asuntos vinculados a esta bula y para apelaciones se constituia un tribunal formado
por el comisario ¥ oidor decano, actuando como fiscal el de lo civil, auxiliados por
un contador y otros empleados (Rec. Ind. 1, 20, 1).

Diversas circunstancias que hacian temer un estado de desorden en el Consejo
de Indias movieron a Felipe Il a designar en 1567 un visitador, cargo que recayd
€n un notabilisimo hombre de Estado, Juan de Ovando, formado en la Inquisicién,
quien se dio pronto cuenta de la ignorancia de los consejeros respecto del derecho
efectivamente vigente. Para remediar este mal, ademas de otros muchos, dispuso
el inicio de una codificacidn de las leyes indianas que no se termind. Sin embargo,
se promulgaron como ordenanzas aisladas ciertas disposiciones que primitivamente
formarian titulos del c6digo. Entre ellas, las Ordenanzas de Patronato Real de
1574, con las que s consolidé el sistema de relaciones entre Iglesia y Estado que
se ha denominado Real Patronato o Patronazgo. Manue] Giménez Fernandez, gran
canonista espafiol, lo ha definido como *‘una institucién juridico-eclesiastica, por
la que las autoridades de la Iglesia universal confian a los reyes de Castilla Ia
jurisdiccién de disciplinar en materias canonicas mixtas de erecciones, provisiones,
diezmos y misiones, con obligacién de cristianizar y civilizar a los indigenas™. De
este mado se ha cenfigurado el Real Derecho de Patronato en que, reconociendo la
Corona castellana los derechos de la Santa Sede para intervenir en los asuntos
eclesidsticos de Indias, recibe de ella ciertas facultades: fundar y dotar iglesias,
curatos de misién, conventos, hospitales y obras de beneficencia; presentar candi-
datos para cargos eclesidsticos; fijar limites de los obispados y percibir ciertos
derechos econdmicos eclesiasticos: diezmos y el producto de la bula de la Santa
Cruzada.

CONSTITUCION DEL VICARIATO REGIO

La préactica llevé a los reyes y a sus representantes en Indias a extender sigilosa y
continuamente su intervencion administrativa en la Iglesia; por ejemplo, el virrey
Francisco de Toledo a fines del siglo XV1, introdujo el derecho de presentacion en
cargos menores, por el cual los obispos debian presentar a los aspirantes a curas y
otros oficios al vicepatrono, La Santa Sede estaba por entonces bastante complicada
con los sucesos europeos para gjercer una autoridad demasiado severa respecto de
las Indias: las herejias protestantes y la posterior reforma de la Iglesia reclamaban
su quehacer. De este modo, la Corona iba avanzando paulatinamente en su absor-
cion.

La ambicion de Felipe II era que se crearan sendos patriarcados en Nueva
Espafia y el Peril, dependientes de la Corona; pero habiéndose negado la Santa Sede,
aspir6 a un patriarcado de Indias, que vendria a ser una especie de vicepapado sujeto
al control real. Aunque a la larga fue creado este patriarcado, sélo poseyé caracter
honorifico. La Santa Sede procuraba, a pesar de las adversas circunstancias antes
descritas, tomar un contacto directo con la Iglesia indiana, a lo que los reyes se



CONSTITUCION DEL VICARIATO REGIO 205

opusieron tenazmente. Incluso cuando en 1583 se impuso la visitatio ad liminum,
segun la cual los obispos debfan presentarse ante el papa cada diez afios, la Corona
se las arreglé para que no se produjera sino mediante un apoderado v, éste, bajo el
control de ella.

La Corona, ademas de las facultades reconocidas por la Santa Sede, se fue
haciendo de otras. Aparecen asi el exequatur o pase regio; ios recursos de fuerza;
el derecho a confirmar o desestimar los canones conciliares indianos; ¢l gobiemo
de los presentados antes de su aceptacion por la curia romana; la percepcion de los
dieztnos de las sedes episcopales vacantes y de los expolios.

El exequatur, introducido por Carlos 1 en 1538, consistia en que ninguna
disposicion papal podia aplicarse en Indias si no era previamente aprobada por el
Consejo. Su posible precedente podria hallarse en Aragon, donde Alfonso V, a
consecuencia del cisma de Occidente, habia ordenado en 1442 que toda bula fuera
examinada antes de su puesta en practica. Con anterioridad, Urbano VI {1378-
1389), al iniciarse el mismo conflicto, habia permitido que sus aliados retuvieran
buias apocrifas. En el sistema indiano si alguna disposicién pontificia planteaba
dificultades de aplicacion (por ejemplo, si vulneraba algunos de los derechos que
la Corona invocaba) se suspendia su cumplimiento y se suplicaba al sumo pontifice
su modificacion, pues, se decia, habia que evitar que el papa, por ignorancia de la
realidad americana, incurriese en algin error.

Elrecurso de fuerza puede ser definido como una rectamacién por la que quien
se considera agraviado por algun juez eclesiastico, recurre ante el tribunal secular
implorando su proteccion para que se ponga fin a la fuerza o violencia. Segiin la
violacion, se dividia en tres clases: en conocer y proceder, que ocurria cuando el
juez eclesidstico conocia de materia en que no tenia jurisdiceion; en el modo de
conocer y proceder, cuando, aunque la materia fuera de jurisdiccion eclesiastica,
no se observaba el procedimiento y en no otorgar una apelacion o concederla en el
solo efecto devolutivo correspondiendo en ambos efectos.

El procedimiento variaba segiin la clase de recurso de que se tratara. En el
primero no habia necesidad de preparacién. Se pedia inhibitoria al juez eclesidstico
v, al negarse, se recurria ante el tribunal real. Este, por medio de un auto de legos,
recogia los autos obrados por el eclesidstico, los declaraba nulos y remitia el asunto
al tribunal competente. En los otros dos casos s¢ pedia reforma de la resolucion
agraviante, apeldndose en caso de negativa. Negandose el tribunal a lo uno o lo otro
se insistia en la apelacién protestdndose que se haria uso det recurso de fuerza, Si
no se lograba efecto, se ponia en practica el referido recurso.

La Santa Sede de ninguna manera estaba de acuerdo en esta intromisién
secular, la que el rey justificaba como una consecuencia de su deber de velar por
el bienestar de sus siibditos. A raiz de ello, el papa Julio I, aprovechando una
antigua costumbre multisecular, segiin la cual los dias jueves santos se leia pabli-
camente por los obispos unas censuras que la Iglesia imponia por la comisién de
diversos pecados, incluy¢ en el catilogo de éstos los recursos de fuerza y la
retencion de bulas mediante exequarur. Pio V mandé en 1567 y 1568 que se
publicara la Bula in Poena Domini en todas las didcesis. Obviamente, ello provocd
consternacion en Espafia e Indias, por lo que la Corona procedié a su suplicacion



206 REGULACION DE LA IGLESIA EN INDIAS

a la Santa Sede, lo que se practicaba foties quoties, o sea, se reclamaba cuantas
veces fuese necesario. No obstante esta reclamacion y

aunque conticne [la bula referida] muchas cosas que parecen contrarias o impeditivas
de la real jurisdiccién, todavia por la gran reverencia que a ella se debe y a la Santa
Sede Apostolica de donde ha dimanado, se ha permitido por el Real Consejo de las
Indias que se pueda publicar y publique en todas las iglesias catedrales de las provincias
de ellas todos los afios el dia del jueves santo, sin perjuicio de la suplicacion y
suplicaciones que de algunos casos y puntos de ella se han interpuesto y pudieren
interponer ante la misina Sede, como vi practicar en la iglesia de Lima en ¢l tiempo que
estuve en dicha ciudad, aunque no asistia a ¢lla la Real Audiencia [...] (Soldrzano,
Politica indiana, ib. 4, cap. 25, nim. 35).

Algunos autores, como Frasso y Salgado de Somoza, con el fin de evitar la
censura de esta bula, explicaban el recurso como una mera ‘‘defensa politica,
natural, auxilio regio, proteccion caritativa’, quitandole el caracter de actuacion
jurisdiccional.

La necesidad de velar por la evangelizacién de los indigenas indujo a la
celebracion de concilios provinciales, los que tuvieron lugar en Lima (1551) y
México (1555) inicidndose asi una practica corriente, que se vio potenciada por las
disposiciones del Concilio de Trento, aplicables en Indias por disposicién de Felipe
1f de 12 de julio de 1564, A ello se agregaron los sinodos, reuniones de clérigos,
religiosos y laicos convocadas por el obispo y realizados dentro de cada didcesis
para fines pastorales. El mismo Felipe 11 dispuso, por real cédula de 31 de agosto
de 1560, incorporada a Rec. Ind. 1, 8, 6, que todas las disposiciones conciliares
debian ser aprobadas por el Consejo de Indias antes de su publicacién e impresidn,
a fin de que no se incurriera en menoscabo de las facultades reales. Las sinodos, a
su vez, requerian aprobacién de los virreyes, presidentes y Audiencias.

El gobierno de los presentados aun antes de su confirmacién por la Santa Sede
fue otro abuso que los monarcas fueron practicando, bajo pretexto de que no
convenia mantener sin titular los obispados. Al efecto, se extendian en favor del
agraciado cartas ejecutoriales, instandosele a hacerse cargo del gobiemo de la sede
vacante. Los cabildos catedralicios recibian, a su tumo, cartas de ruego y encargo
a fin de que acogieran al nuevo gobernador de la ditcesis. De este modo, la curia
romana se encontraba con un hecho consumado y no tenia més salida que confirmar
a quien habfa sido nombrado por ¢! rey. Continuande con la practica iniciada
probablemente en tiempos de los Reyes Catolicos en Espaiia, el obispo debia prestar
juramento de fidelidad al monarca, a lo que se refiere Rec. /nd. 1, 7, 1. Explicaba
Frasso que, para evitar prohibiciones canénicas al respecto, se juraba ‘el respeto a
los derechos del rey; no cometer fraude alguno en el pago de los dos novenos [de los
diezmos) ni atentado contra el patrimonio real; asi como ¢l integro respeto a su
derecho de patronato”.

La concesién de los diezmos a }a Corona hecha por el Sumo Pontifice llevo a
la discusion sobre si este hecho los transformaria en profanos. Juan de Solérzano
Pereira y Frasso eran de la opinion que Alejandro VI habia practicado una donacién
modal, por lo que los reyes podian disponer libremente de los diezmos de Indias.



CONSTITUCION DEL VICARIATO REGIO 207

Ingresados éstos al patrimonio real, quedaban perpetuamente secularizados y
sujetos a la jurisdiccion temporal. Que los monarcas destinaran estos bienes a fines
espirituales no significaba en absoluto que perdieran el caracter secular y profano
adquirido por la donacion pontificia.

Los diezmos se pagaban en especie y eran percibidos por los oficiales reales,
cuyo factor debia reducirlos a numerario. La percepciéon misma solia arrendaise
como lo expresa Rec. Ind. 1, 16, 27: “‘mandamos que los oficiales reales asistan a
los arrendamientos de los diezmos tomando la razén de los remates [...]”. La
distribucién estaba predeterminada, de acuerdo a disposiciones de 3 de octubre de
1539, 6 de julio de 1540 y 13 de febrere de 1541. Esta dltima quedé incorporada a
Rec. Ind. 1, 16, 23. De acuerdo a esa disposicion, la masa decimal se dividia en
cuatro partes:

a) de ellas, una cuarta parte correspondia al obispo: la cuarta episcopal;

b) otra cuarta, al cabildo eciesidstico: mesa capitular y

¢) las otras dos (o sea, la mitad) se dividia en novenos, que tenian su suerte
predeterminada.

Cuatro novenos para parrocos y sus auxiliares (en ciudades episcopales lo que
sobrase después de pagados los parrocos acrecentaba la mesa capitular); tres
novenos se distribuian por partes iguales entre construccidn y ornato de las iglesias
y hospitales y los dos novenos restantes eran para la Corona. Normalmente la parte
real era destinada a fines piadosos como construccion de catedrales y otros. La suma
pagada por concepto de diezme por la persona mas acaudalada constituia el
excusado, que estaba reservado a la Corona.

Dos disposiciones incorporadas a Rec. ind., permitian una eventual adminis-
tracion de los diezmos por parte del obispo y cabildo eclesiastico:

Habiendo diezmos bastantes para pagar la dicha dotacion y enterar la ereccion de la
iglesia, los diezmos se administren por el prelado y cabildo y por las personas que por
ellos para ta administracién fueren nombradas, precediendo para esto cédula y licencia
nuestra, la cual mandaremos dar con conocimiento de causa y pedimento del prelado
y cabildo eclesiastico (Rec. Ind. 1, 16, 23 y 29, esta {lltima en términos ligeramente
diferentes).

Consecuencia de la donacion decimal era el que durante las vacancias mayores
{de arzobispados y obispados) o menores (de canongias, prebendas, raciones sin
titular), la Corona percibiera las rentas provenientes de este tributo. Si bien ya habia
antecedentes hispanicos al respecto (por ejemplo, Partidas 1, 5, 18), en Indias la
Corona fue absorbiendo las vacantes por practica reiterada. Se comenzé con
la particién de los diezmos entre el prelado sucesor y la fabrica o edificacion de la
catedral. Los obispos creyeron que era un derecho suyo el percibir esta mitad.
Cuando fray Jerénimo de Tiedra, que compartia este criterio, reclamo su derecho
a la mitad de vacantes del arzobispado de Charcas en 1616, Felipe 1 se vioen la
necesidad de poner los puntos sobre las ies aclarando, por real decreto de 21 de
enero de 1617, que las vacantes eran reales y que el monarca podia distribuirlas



208

REGULACION DE LA IGLESIA EN INDIAS

de la manera que estimara adecuada. Aunque se procurd dar un uso espiritual a las
vacantes, dividiéndolas en tres tercios —uno percibido por la Real Hacienda, la que
debia invertirlos en obras pias; otro, para fibrica de catedral y otro para el obispo
sucesor— casos hubo {como cuando Carlos 11 se vio atrozmente urgido econémi-
camente en 1687) en que se invirti6 integramente en usos profanos.

De la misma concepcion sobre el cardcter de los diezmos se nutre la posicién
respecto de los expolios. Ddbase esta denominacion a los bienes que los obispos y
arzobispos dejaban al tiempo de su muerte habiéndolos adquirido de las rentas de
fa mitra. Hasta 1560 se incluian solamente las rentas eclesiasticas que se hallaban
al deceso; pero Pio IV extendi6 el concepto, ademds, a todas las adquisiciones
hechas por contratos 0 mercaderias ilicitas. Los doctores de derecho canénico
habian sostenido que tanto expolio como vacantes correspondian a la cdmara
apostélica —la Santa Sede— y que, por ende, el nuncio papal debia recoger estos
bienes. Habiendo emitido Paulo III una bula en 1541 tendente al cobro de expolios,
la Corona hispanoindiana dict6 1a disposicidn que se halla incorporada a Rec. Ind.
1, 9, 4, segiin la cual los breves y bulas sobre esta materia que se encontraran en
Indias en manos de personas que pretendieran cobrar por la Santa Sede expolios o
vacantes debian ser suplicados y enviados al Consejo de Indias. En el mismo cuerpo
legal se hallaban otras normas, como la que imponia a los virreyes la obligacion de
recabar de los oficiales reales el cobro y administracion de vacantes y expolios (Rec.
Ind. 1,7, 37). Para evitar confusiones de bienes, los pbispos debian practicar un
inventario al momento de hacerse cargo de sus didcesis (Rec. /nd. 1,7, 38). Lo que
se adquiriera después del inventario por herencia o donacion pertenecia a los
herederos del prelado. Por tratarse de bienes reales, las incidencias sobre expolios
correspondian al conocimiento de las Reales Audiencias.

Toda esta construccién empirica que la Corona habia ido montando a través
del tiempo requeria de una fundamentacion juridica. Nace, por ello, la doctrina del
regio vicariato indiano, definida como una “institucion juridica, eclesiastica y civil
por la que los reyes de Espafia ejercitan en Indias la plena potestad canénica
disciplinar con implicita anuencia del Pontifice, actuando dentro del ambito fijado
en las concesiones de los pontifices y en la legislacién conciliar de Indias™.

Segin esta teorfa, los reyes castellanos habrian recibido del papa el caracter de
vicarios 0 delegados suyos al encargarles el bienestar espiritual de los habitantes
de Indias, lo que conilevaba el ejercicio de las atribuciones papales en el ambito
seifalado. Se da por iniciador de ella al franciscano francés Juan Focher, doctor por
la Universidad de Paris y residente en México, cuya intencion era magnificar las
facultades reales para defender los derechos de los religiosos frente a los obispos.
Las siguientes palabras suyas en Jtinerarium Catholicum 1o muestran:

Los [ministros del Evangelio] que son enviados [a las Indias] pot ¢l rey son enviados
inmediatamente por él, mediatamente por el Papa, puesto que hacer por medio de otro
es como hacer por uno mismo. De aqui que estén en las mismas condiciones los
enviados inmediatamente por el rey catélico, puesto que tanto éstos como aquéllos se
dicen igualmente enviados por el sumo pontifice y gozan igualmente de los privilegios
que el papa concede a los que nominalmente él, por si mismo, envia.



EL REGALISMO BORBONICO 209

Los vicarialistas reconocen que los derechos que posee la Corona respecto de
la Iglesia provienen de la Santa Sede, aunque algunos los extienden demasiado, lo
que provoco la prohibicién de algunas obras por decreto pontificio. Como fue el
caso de De Indiarum iure de Juan de Solérzano Pereira, ingresada al Index el 20 de
marzo de 1642 y que, sin embargo, circuld en los reinos hispanoindianos. Entre los
vicarialistas mas citados pueden mencionarse al recién sefialado Soldrzano: a Pedro
Frasso, autor de De Regio Patronaty; a Francisco Salgado de Semoza, autor de
Tractatus de regia protectione y Tractatus de suplicatione; a Jerénimo Cevallos,
autor de Tractatus de cognitione per viam violentiae in causis ecclesiasticis; a Pedro
Gonzailez de Salcedo, autor de De Lege Politica; a Jeronimo Castillo de Bovadilla,
autor de Politica para corregidores y sefiores de vasallos en tiempos de paz y de
guerra, obra que no faltaba en ninguna biblioteca indiana; a fray Gaspar de Villa-
rroel, autor de Gobierno eclesidstico pacificoy unién de los dos cuchillos pontificio
¥ regio, quien enseflaba que ‘‘el Patronazgo de nuestros reyes catolicos [...] tiene
gran suma de privilegios en virtud de los cuales unos doctores [laman al rey vicatio
general, otros (y muchas veces) legado ad latere porque el Papa puede, aunque no
sea eclesiastico el rey, darle jurisdiccion en lo civil y en lo criminal [...]".

En elocuente frase del profesor de la Universidad de Madrid, Alberto de la
Hera, el vicariato es una “extension o exacerbacién del Patronato extra legem”.
Cuando lo juridicamente aceptable dentro del derecho candnico hubiera sido que
la Iglesia en Indias estuviera sometida a un legado o nuncio papal, el rey pasa a
ocupar un papel superior al de patrono e inferior al de legado o nuncio,

EL REGALISMO BORBONICO

Como se ha visto, yaen los siglos XvI y XVII se habian configurado importantisimas
atribuciones de la Corona en asuntos eclesiasticos. El cambio de dinastia por muerte
de Carlos 1l y advenimiento de Felipe V va a extremar dichas atribuciones,
dandoseles una fundamentacién diversa. Los vicarialistas, segan hemos hecho
notar, siempre estimaron que las facultades mayestaticas provenian del papa. L.a
tendencia dieciochesca serd a considerar estas facultades como derechos inherentes
a la Corona, que ésta posee por derecho propio y no por concesion pontificia.
Bien podria decirse que el siglo Xvil es el siglo de Luis XIV. La influencia del
pensamiento francés en Europa es enorme. No es extrafio, entences, que esa par-
ticular manera de concebir las relaciones entre la Iglesia y el Estado, que es el
galicanismo, haya tenido una amplia repercusion fuera de las fronteras de Francia.
La tendencia francesa a obtener una libertad, en lo posible total, respecto de la Santa
Sede, databa de antiguo. Ya en tiempos de Felipe ef Hermoso y Bonifacio VIII el
enfrentamiento habia tenido caracteres dramaticos. Pero es desde fines del sigio
XV1, con los escritos de Pierte Pithou (Les libertés de léglise gallicane, 1594), que
este movimiento se va haciendo cada vez mas intransigente. Contribuye a eilo el
estudio erudito de la historia de la Iglesia, en que los autores se percatan de que
muchas pretensiones de la curia romana habrian surgido sélo con el derecho comiin



210

REGULACION DE LA IGLESIA EN INDIAS

de los siglos X11 y Xlll, en tanto que el derecho del primer milenio de la Iglesia
mostraria una posicion mucho mas disminuida de la Santa Sede frente a una libertad
muy grande de las Iglesias nacionales. Se observa una tendencia que se dice
continuadora del pensamiento del Concilio de Trento, a purificar a la lglesia de
desviaciones.

En consecuencia, segin estos autores, habria que volver a una disciplina
eclesidstica mas acorde con la Iglesia primitiva. Asi, las 6rdenes religiosas —a
veces relajadas— debian estar sometidas a los obispos; el Estado debia tener una
esfera de actividad en lo temporal no coartada por la Iglesia; la autoridad del papa
debia estar por debajo de la de los concilios aun en lo dogmatico (de acuerdo con
el Concilio de Constanza de 14 14), debiendo sujetarse aquél a los sagrados canones;
debia respetarse el derecho consuetudinario candnico y el derecho particular de
cada Iglesia. Entre los muchos autores que piantean este ideario, en todo o en parte,
deben ser mencionados Pierre Dupuy, al que en su tiempo apoyo Richelieu;
Edmond Richer {1560-1631); Pedro de Marca, a quien pertenece De concordia
sacerdotii et imperii (Paris, 1641); Jean Mabilion, monje benedictino cuyo Tratado
de estudios mondsticos da una perspectiva histérico-juridica erudita, que obtuvo
emuladores en muchas partes; Claude Fleury, historiador de la Iglesia, que destaca
el poder excesivo asumido por la curia romana a través del tiempo a despecho de
las antiguas practicas y Jacques Bénigne Bossuet, redactor de la Declaracicn del
clero galicano (1682), en que se fij6 con diafana claridad el pensamiento oficial de
la Iglesia francesa, el que también desarrollé en su Politique tirée de !'écriture
sainte (1709).

Ayuda a conformar un pensamiento organico en estas materias el jansenismo,
movimiento religioso rigorista en lo moral e inclinado a la predestinacién, de origen
flamenco, que tuvo una acogida fuerte en Francia. Ademas, no puede dejarse de
lado el amplio influjo del pensamiento de Descartes, que se presentaba como un
modelo légico francés susceptible de competir con la escolastica.

El galicanismo, que habia ido insinuando suavemente sus postulados, se fue
haciendo cada vez mas duro, sobre todo después de la Declaracion de 1682, Surgen,
enfonces, juristas osados como Zengerus Bernardus Van Spen, catedrdtico en
Lovaina, quien en su fus ecclesiasticum hodierne disciplinae accomodatum sostie-
ne la preeminencia de la autoridad episcopal sobre la papal. Es partidario de la
designacion y consagracidn de los obispos, aun sin confirmacion pontificia, Adhie-
re a la postura de Richer, para ¢l cual *‘los érdenes eclesiasticos son ministerios de
la comunidad y los jerarcas cabezas ministeriales”. La inspiracién jansenista
de estos postulados hizo que se pusiera esta obra en el fndex romano de libros
prohibidos en 1704, lo que no fue dbice para su inmensa difusion. La Corona
espafiola retuvo las bulas que prohibian su lectura, razdn por la cual circulaba sin
cortapisas en la monarquia hispanoindiana: atn mas, la Universidad de Zaragoza
la hizo obra oficial de ensefianza en 1775 y lo propio hizo la de Valencia en 1787.

Discipulo de Van Spen fue Nicolas von Hontheim, obispo auxiliar de Tréveris,
rabiosamente episcopalista, quien bajo el seudénimo de Justino Febronio, publico
De statu Ecclesiae degue legitima potestate Romani Pontificis liber singularis, obra
que sirvié de base a los excesos de la intervencién austriaca en asuntos eclesiasticos,



EL REGALISMC BORBONICO 211

conocida como josefinismo. Segiin Febronio, el poder de las ilaves fue otorgado
conjuntamente a San Pedro v a los apostoles, quienes representaban a toda la
comunidad eclesiéstica, incluidos los seglares. Estos, por ende, debian participar
en los concilios. También contribuy¢ al desarrollo del josefinismo Escipidn Ricci,
obispo de Pistoia y de Prato, el cual convocé a un sinodo en Pistoia en 1788, a
efectos de hacer dar sancién oficial a las intromisiones estatales en la esfera
eclesidstica. En la misma postura se hallaban autores como Tamburini, Pereyra y
otros.

Si bien el galicanismo ya habia ejercido influjo en autores del siglo xvIi, fue
con el cambio de dinastia que cobré mayor presencia en Espaiia. Juan Luis Lopez,
alcalde del crimen en la Real Audiencia de Lima, gobemador del mineral de
Huancavelica y consejero del virrey duque de ta Palata, a quien se premiara con el
titulo de marqués del Risco, fue autor de varias obras, entre las cuales una Alegacidn
historico-furidica politica en defensa de la jurisdiccion, publicada en Lima en 1685;
una Historia legal de la Bula de la Cena, que aunque redactada entre 1684 y 1685,
sélo vino a darse a los moldes en 1768 (nada menos que con un prélogo de
Campomanes) y unas Observationes Theopoliticas, fechadas en 1690, que consti-
tuyen un comentario o glosas al libro 1o. de la Recopilacidn de Leyes de Indias. En
todas estas creaciones, [.opez defiende arduamente el derecho divino de los reyes,
su jurisdiccion y las facultades reales frente a la Iglesia. Estas se remontan al reino
hispanovisigodo. Sienta el principio de que los reyes deben velar por el buen
funcionamiento de la Iglesia, para lo cual pueden tomar las medidas pertinentes a
fin de restaurarla a su pureza original. De ello deduce diversas regalias, como la
relativa a la convocatoria de los concilios con aprobacién real.

Producida la Guerra de Sucesién, el papado se puso del lado del pretendiente
Carlos de Austria, por lo que Felipe V cortd en 1709 relaciones con Roma, que no
se reanudaron hasta el Tratado de Utrecht. La Corona aprovecho esta circunstancia
para presionar ante la Santa Sede a fin de obtener para Espaiia los mismos derechos
frente a la Iglesia de que estaba en posesion en Indias.

El principal teérico del regafismo es Antonio José Alvarez de Abreu (1683-
1775), a quien se otorgg la distincidn de marqués de la Regalfa. En su Victima Real
Legal, discurso inico, juridico-histdrico-politico, sobre que las Vacantes Mayores
¥ Menores de las Iglesias de las Indias Occidentales pertenecen a la Corona de
Castillay Ledn con pleno y absoluto Dominio, publicada primeramente en 1726 y
retocada en 1769, sostiene, a través de una argumentacién plasmada en 794
art{culos, que los reyes

ejercen la eclesidstica y espiritual gobernacién de aquellos reinos, asi entre seculares
como entre regulares con plenaria polestad para disponer de todo aquello que les
pareciere més conforme y seguro en el espiritual gobierno, en orden a conseguir,
ampliar, establecer y promover la religién catdlica y el aumento espiritual de los fieles
y conversion de los infieles.

Para él, los reyes castellanos habian recibido del papa el regio vicariato; sin
embargo, aun sin concesién papal, igualmente habrian podido ejercer este derecho,
pues



212

REGULACION DE LA IGLESIA EN INDIAS

esta autoridad del Vicariato concedida a nuestros reyes por la Santidad de Alejandro
V1 para la conversion de los indios y establecimiento de la [glesia en esta su nucva
replblica, se mirard sin reparo si consideramos que mucho antes que este Pontifice les
diese este titulo tenian los reyes por divino instituto el venerado caricter de Vice-Dioses
en la Tierra; no s6lo en cuanto al gobierno temporal, sino también para el espiritual por
lo respectivo a las tierras conquistadas a los infieles.

Notese aqui en forma meridiana la nueva postura en estas materias: la compe-
tencia de los monarcas castellanos para intervenir en asuntos eclesiasticos es ante-
rior a cualesquiera concesiones pontificias. Es un derecho inherente a ia Corona,
una regalia.

El regalismo se transforma en una moda. Quienes quieren caer en gracia a los
reyes se sumen en el tema, exagerando muchas veces las posiciones. Entre los re-
galistas pueden mencionarse el jesuita Andrés Marcos Burriel, confesor de Fernan-
do VI; Gabriel de la Olmeda, creado marqués de los Lianos, auter de una instruccién
que incide en el recurso de fuerza (1749); el erudito valenciano Gregorio Mayans
¥y Siscar; el jesuita expulso Juan Francisco Masdeu (1744-1817), etcétera. Entre los
que se refieren concretamente al regalismo en Indias tenemos al mexicano Antonio
Joaquin de Rivadeneira y Barrientos (1710-1772), al arzobispo de México, Fran-
cisco Antonio de Lorenzana y al panamefio Manuel José de Ayala (1728-1815); el
primero publica en Madrid en 1755 su Manual Compendio de el Regio Patronato
Indiano, obra llamada a tener una enorme difusion; el segundo, que llegé a ser
arzobispo de Toledo, primado de Espafia e inquisidor general rezuma acendrado
regalismo en sus obras histdricas. El tercero exagera la posicion regalista en sus
Notas a la Recopilacion de Indias.

Pedro Rodriguez de Campomanes, creado conde de Campomanes fue uno de
los colaboradores de Carios III que mayor influencia ejercio en los ambientes
politicos e intelectuales con sus ideas regalistas. Su Tratado de la regalia de la
amortizacion (1765), en que critica la tenencia de tierras en manos muertas, como
lo eran las de las drdenes religiosas, si bien no dio frutos en su momento, gjercid
una influencia considerable en la politica del siglo XI1X en estas materias tanto en
Espafia como en Indias. La expuision de los jesuitas y la subsecuente extincion de
ta Compaifiia, de que Campomanes y los demas asesores del rey hicieron un caballo
de batalla con rotundo éxito, amén de sus implicancias econdmicas y temor al
tiranicidio a través de 1a doctrina probabilista, tenia también un contenido de lucha
contra el antirregalismo de la mayor parte de esos religiosos. Lograron Campoma-
nes y sus seguidores, mediante la reforma de los estudios universitarios, proscribir
a los autores peligrosos para la doctrina oficial, introduciendo en su reemplazo a
otros, empapados de ideas galicanas y libres de cualquier desviacion probabilista.
Es de recordar que el probabilismo fue la corriente moral sustentada por la mayor
parte de los jesuitas, segun la cual, en casos de incertidumbre moral podia elegirse
entre varias posibilidades probables aun aquella que lo fuera menos. Llevado al
territorio politico, implicaba ello que puesto un sitbdito a deliberar entre las
posibilidades de actuar frente a su rey, podia elegir como una de las probables la
de darle muerte.



EL REGALISMO BORBONICO 213

El mismo Campomanes pretendio una reforma —infructuosa— de la Iglesia
en Indias mediante dos reales cédulas, de 13 de noviembre de 1768 y 17 de octubre
de 1769. Se referfa la primera a los concilios provinciales. Se introdujo, reviviendo
la pretérita practica de la Espafia visigoda, el tomo regio, que implicaba que los
temas a tratarse en los concilios serian los sefialados por la Corona, asistiendo
ademas un representante suyo. En el caso del concilio celebrado en Méxicoen 1771,
¢l representante real fue Antonio Joaquin de Rivadeneira y Barrientos, de receno-
cida militancia regalista. Ni este concilio ni los que se celebraron en Manila en
1771, Lima en 1773, Caracas en 1774 y Santa Fe de Bogota en 1774 wvieron el
éxito que la Corona pretendia, por lo que sus normas ne lograron sancion oficial.
Tampoco logré mayor éxito la segunda real cédula, relativa a la reforma de las
ordenes religiosas,

Es el regalismo borbéniico, en consecuencia, un movimiento juridico, critico,
erudito, revisionista y reivindicacionista que plantea resucitar los derechos que en
tiempos a veces remotos, tenian la Coronay los obispos {vinculados estrechamente
a ésta) que habrian sido arrebatados o desconocidos por la Santa Sede. Con el calor
de las argumentaciones, y en la préctica, se van desconociendo derechos, incluso a
los mismos obispos, en aras de una intervencidn cada vez mas fuerte del poder civil.
En la bsqueda de precedentes, se acude con frecuencia a las practicas visigéticas.
El canonista espaficl Manuel Giménez Ferndndez definid el regalismo como una
““institucién juridica meramente civil por la que los reyes espaiioles borbdnicos se
arrogan la plena jurisdiccion candnica en Indias como atributo inseparable de su
absoluto poder real, fundamentandolo en las doctrinas antipontificias del absolu-
tismo, el hispanismo y el naturalismo™. Por hispanismo quiere decir una version
espafiola del galicanismo.

La doctrina regalista incrementa derechos que ya existian y que habian sido
defendidos por los vicarialistas como el exequatur, el rechazo a las visitas ad liming,;
el juramento de adhesién a la Corona y sus regalias y la concepcion secular de los
diezmos, Aparece un campo relativamente nuevo, el de la desamortizacién de
bienes eclesiasticos, se procura disminuir la jurisdiccion eclesidstica y aumenta la
preocupacion, como ya se ha dicho, respecto de las drdenes religiosas, evidenciada
por la expulsién de los jesuitas y las visitas para la reforma de varias de ellas. Se
inmiscuye el Estado grandemente en los estudios de seminarios y universidades
limitandose la libertad de opinién, la publicacion y difusién de libros.

En cuanto a jurisdiccion eclesiastica hay una marcada politica de jibarizacién
de las facultades de los tribunales respectivos en aras de una mayor intervencion de
los jueces seculares. El juez eclesiastico quedé impedido de conocer de sucesiones
testamentarias o abintestato de clérigos o legos cuyas herencias correspondiesen a
eclesidsticos (1784), tampoco pudieron conocer de los asuntos temporales relativos
aldivorcio (1787) ni de las demandas de capellanias y obras pias contra legos (1789)
ni de los juicios de disenso. En el misme ambito, dispisose que los notarios de los
tribunales eclesidsticos quedaran, en general, sometidos a los mismos examenes
que los escribanos piblicos; se dieron pasos para evitar recursos a Roma y se limité
¢l derecho de asilo.



214 REGULACION DE LA IGLESIA EN INDIAS

Ejemplo y resumen de la enorme amplitud de la intervencion estatal en
materias eclesidsticas es la real cédula de Carios Il de 14 de julio de 1765, en que
expresa que, por efecto de las bulas de Alejandro VI, es

vicario y delegado de la Silla Apostdlica, y en virtud de la cual, compete a mi real
potestad intervenir en todo lo concerniente al gobierno espiritual de las Indias, con tanta
amplitud, que no sdlo me estd concedida por la Santa Sede sus veces en lo econémico
de las dependencias y cosas eclesiasticas, sino también en lo jurisdiccional y conten-
cioso, reservandose solo la potestad de orden de que no son capaces los seculares.

REGULACION DE LA IGLESIA EN INDIAS

Dominando las tendencias en las épocas ora el patronato ora €l vicariato ora el
regalismo, el funcionamiento de la Iglesia en Indias quedé regulado por el derecho
candnico general contenido en el Corpus iuris canonici, las bulas papales autori-
zadas por el Consejo de Indias, los canones conciliares indianos debidamente
autorizados, los sinodos indianos debidamente autorizados, decretos episcopales,
consuetas y la abundante legislacién que desde Espaiia y en Indias dictaron quienes
tenfan facultad para ello: el rey y su Consejo o el rey y su secretario de Indias,
virreyes, gobernadores, Audiencias.

Ellibro 1 de Rec. Ind., da en sus 24 titulos una idea de como estaba estructurada
la Iglesia. Coexistian dentro de ella el clero secular y regular. Al primero se refieren
los titulos 7 —sobre obispos, arzobispos y visitadores eclesiasticos—, 11 —sobre
dignidades y prebendados de las iglesias metropolitanas y catedrales de Indias—,
12 —de los clérigos— y 13 —de los curas y doctrineros.

Respecto de obispos y arzobispos, ya se ha hablado sobre su presentacion y el
llamado gobierno de los presentados. También se ha hecho referencia a su juramen-
to de fidelidad al rey, a sus ingresos y a los expofios. El juramento de fidelidad
apuntaba al acatamiento del Patronato, reconocimiento de la jurisdiccion real y
facilitamiento de la cobranza de los derechos y rentas de la Corona, tema al que se
refiere el capitulo 6 del libro 4 de la Politica indiana de Solérzano, Sus facuitades
son las generales fijadas por la Iglesia universal. También se ha hablado sobre la
visita ad fimina, que podian hacer por procurador y para cuyos efectos debian enviar
relacion del estado de la didcesis al Consejo de Indias para su ulterior informe a la
Santa Sede. Al interior de sus dicesis debian procurar los obispos hacer visita para
enterarse del verdadero estado del obispado (Rec. Ind. 1, 7, 13 y 24). Algunos
arzobispos fueron metropolitanos, esto es, tenian una particular dignidad frente a
los demas obispos, como ocurria por ejemplo, con el de Lima, que presidia los
concilios provinciales. Recuerda Solérzano que en su época habia seis Iglesias
metropolitanas y treinta y dos sufraganeas. Eran metropolitanas las iglesias de
Santo Domingo, Santa Fe de Bogot4, México, Lima, Caracas y Manila. Larelacion
entre obispos y la Corona ha hecho pensar a algunos sobre si aquéllos realizarian
tareas funcionarias para la Corona. Ello ha sido desestimado al tomarse en consi-
deracion el respeto que los reyes normalmente demuestran frente a los obispos:



REGULACION DE LA IGLESIA EN INDIAS 215

mientras que a todas las autoridades se les dan perentorios mandatos a los obispos
se les “‘ruega y encarga’’.

Los obispos indianos tenian mayores facultades que otros prelados del mundo,
las que seflala Solérzano y que se debian a la gran distancia respecto de Romay a
la mejor conversién de los indios:

pueden absolver en los casos contenidos en labula fn Coera Domini; consagrar el Santo
Crisma con €] balsame que en aquella tierra se hallare en falta de aceite y con el nimero
de clérigos que buenamente pudieren juntar; consagrar uno solo nuevos obispos; visitar
los umbrales de San Pedro sélo de cinco en cinco afios, y eso por Procurader; dispensar
en toda irregularidad exceptuada la de homicidio voluntario fuera de guerra y tam-
bién en simonia y en los grados prohibidos para el matrimonio desde el tercero y con
los indios en todos los no prohibidos por derecho divino y en los conjuntos y atinentes.
Alguna vez también en los impedimenios que dirimen el matrimonio contraido, si
fueren ocultos. Con los ilegitimos, para ordenarse y aun para poder tener beneficios
curados de indios a titulo del idioma y de la mejor conversion de ellos. En la bigamia,
aunque provenga de delito publico. En la simonia, aunque también sea piblica en
cuanto a las censuras y penas. Y tienen también facultad de absolver a todos v
cualesquier indios del crimen de herejia y de otros de casos reservados, y de dispensar
con los mismos indios y a tos que se ocuparen en su conversion en el voto de la castidad
perpetua (lib. 4, cap. 7, nim. 9).

Se puede apreciar, pues, la particularidad del derecho canénico indiano, que
lo diferencia del general.

Colabora con el obispo el cabildo catedralicio o cabildo metropolitano, segin
si la iglesia sea simple catedral o sede del metropolitano. Estos cabildos constaban
“de las dignidades, candnigos, racioneros y otros ministros que en sus erecciones
estan expresados, habida consideracion de las ciudades donde residen y de las rentas
que les estan situadas para su congrua sustentacién’ (Soldrzano, Politica indiana,
lib. 4, cap. 14, nim. 2). Entre otros cargos existian los de dean, archidiacono o
arcediano, chantre, maestrescuela, tesorero, etcétera. Constituian ¢l coro de la
catedral, que debia celebrar los oficios divinos con la prolijidad y asistencia debidas.
Entre los canonigos habia distintas actividades como la de candnigo magistral
(encargado de predicar), canénigo penitenciario (encargado primordialmente de
administrar confesion), etcétera. Los nacidos en Indias y descendientes de primeros
pobiadores, tenian particular derecho a ser nombrados en prebendas, dignidades,
etcétera (Rec. Ind. 1, 6, 5), a lo que se refiere Soldrzano en el capitulo 19 del libro
4 de la Politica indiana, quien da como razones para ello su mayor ameor a la tierra,
el conocimiento que tienen de las lenguas vernaculas y que

los criollos pocas veces consiguen en Espafia premio alguno por sus estudios, méritos
y servicios y si también se sienten privados de los que pueden esperar en sus tierras y
que se los ocupaban los que van de ofras, podrian venir a caer en tal género de
desesperacion que aborreciesen la virtud y los estudios, pues pocos hay gue los sigan
sin esperar alguna honra, premio vy utilidad [...].

Los clérigos o presbiteros eran los colaboradores de los obispos en sus tareas
pastorales. Hubo una tendencia de la Corona a evitar que fueran ordenados como



216

REGULACION DE LA IGLESIA EN INDIAS

tales los mestizos. Al respecto hay que hacer presente que sélo se entendia por
mestizo al hijo de espafiol o espafiola ¢ india o indio y no a los descendientes de
éstos (Solérzano, Politica indiana, lib. 4, cap. 20, nim. 6). La limitacion a los
mestizos terming refiriéndose sdlo a los ilegitimos: Rec. Ind. 1, 7, 7, respecto de
los cuales un breve de Gregorio XIII, de 1576, autorizaba a los obispos para que los
dispensaran de su ilegitimidad. Tenfan los clérigos varias prohibiciones como no
ser abogado, aicalde, escribano, comerciante, minero o girar en perlerias (Rec. ind.
1,12,2, 3, 4y 5). Su conducta debia ser intachable y los obispos podian desterrarlos
con parecer del virrey o presidente (Rec. /nd. 1, 12, 9). Dos tipos de actividad
apostélica desarrollaban los clérigos: o en parroquias de espafioles o en doctrinas
de indios. Fue corriente que las doctrinas se transformaran en parroquias segiin iba
pasando el tiempo, aumentando el mestizaje v la civilizacion.

A los encargados de doctrinas de indios o curas doctrineros se refiere el titulo
13 del libro 1 de Rec. Ind., los que debian saber lenguas indigenas. Al establecerse
en las universidades en que habia Audiencia, cdtedra de lenguas indigenas, se exigié
a los doctrineros cursar por lo menos un afio (Rec. Ind. 1,22, 46,48y 56; 1, 13, 4;
1,6,29;1,15,5,6,7,8y 10). Desde el gobierno de Francisco de Toledo en el Per,
se hizo costumbre que las presentaciones de curas parrocos y doctrineros las hiciera
el obispo al virrey y éste elegia. Mas tarde se reglamenté el procedimiento
disponiéndose que se llamara a concurso, tras lo que los concursantes debfan ser
examinados y de entre los mejores se propondrian tres nombres al vicepatrono,
quien nombraria a quien le pareciera conveniente o, incluso, si nadie le satisfacia,
podia pedir nueva lista, Cuando las doctrinas fueran atendidas por frailes, la orden
a la que pertenecieran debia presentar la lista al vicepatrono. Hasta 1795, en que se
introdujo la préctica de un juicio candnico, parrocos y doctrineros podian ser
removidos por el vicepatrono y el prelado conjuntamente sin apelacién alguna, ya
que la provisién y candnica institucion se hacia “‘por via de encomienda y no en
tttulo perpetuo sino amovible ad nutum de la persona que en nuestro nombre los
hubiere presentado juntamente con el prelado™ (Rec. Ind. 1, 6, 38).

Al clero regular constituido por las érdenes religiosas se refieren los titulos 14
¥ 15 del libro 1 de Rec. Ind. El clero regular, que fue el primero en llegar, goz6 de
bastante independencia frente a los obispos, lo que éstos procuraron coartar. Los
institutos religiosos coparon en un primer momento las doctrinas de indios, frente
a o que la Santa Sede reacciond, pues el Concilio de Trento habia dispuesto que
los curatos fireran provistos en el clero secular. Una solucién intermedia fue la
arbitrada por el 3er. concilio limense de 1583, que permitié el mantenimiento de
doctrinas en manos de religiosos, pero exigi6 colacion del obispo respectivo. En
general se vio en el siglo XVI una pugna entre el clero secular —auxiliado en sus
pretensiones por la Santa Sede—, que aspiraba a los cargos que detentaban los
regulares y éstos, que fueron defendidos en sus derechos por el rey. Fruto de lo
altimo fue la tendencia de los religiosos desde el franciscano Focher en adelante a
defender los derechos reales, contribuyendo asi, como se ha visto mas arriba, a las
posiciones vicarialistas. Los priores de las 6rdenes debian comunicar a las autori-
dades civiles —virreyes, gobernadores, Audiencias— la necesidad de religiosos,
lo que se transmitia al Consejo de Indias, que determinaba la factibilidad de su



JURISDICCION ECLESIASTICA 217

envio. Ningin religioso podia pasar sin licencia real, pues se detectd una cierta
tendencia a enviar elementos discolos. Hacia 1568, una junta de reforma eclesias-
tica que pretendia una tuicién mas directa sobre las ordenes religiosas, sugirio a
Felipe 11 que éstas designaran sendos comisarios generales en la Corte, con lo que
solo cumplieron los franciscanos. La conducta de las érdenes religiosas fue fre-
cuentemente mundana en el siglo XVI1, que se vio ensombrecido por luchas, a veces
campales, entre congregaciones antagonicas. Ya en el sigle Xvill el poder real
procurara, infructuosamente como se ha comentado, intervenir en las 6rdenes
religiosas, cuya organizacion internacional le resultaba sospechosa.

En cuanto a las religiosas, sus conventos y monasterios requerian para estable-
cerse autorizacidn real a virtud del Patronato, a lo que se refiere el titulo 3 del iibro
1 de Rec. ind.

JURISDICCION ECLESIASTICA

Era el obispo juez ordinario en los asuntos eclesiasticos, tanto por la materia misma
cuanto por las personas involucradas administrando justicia en primera instancia.
Correspondia la segunda al metropolitano y la tercera a la Santa Sede. Aunque los
obispos podian imponer penas pecuniarias, se les encargaba que no condenaran en
ellas a los indios ni los mandaran a obrajes o servicio personal (Rec. Ind. 1, 10, 6,
7 ¥ 8). No podian gjecutar a los seculares sin el auxilio real, lo gue debian solicitar
a la Real Audiencia (Rec. Ind. 1, 10, 12 y 13). Normalmente los obispos adminis-
traban justicia a través de sus vicarios generales de los que se decia que el que

asi nombrado tiene la misma jurisdiccién ordinaria y no delegada que ¢l que le nombra
y constituye un propio tribunai. Lo cual obra que no se pueda apelar de los vicarios a
sus obispos, por juzgarse por una misma persona y que es legitima causa de recusar al
vicario el tener por sospechoso al obispo y que recusado el obispo, lo queda también
su vicario (Soldrzano, Politica indiana, lib. 4, cap. 8, nim, 1y cap. 14, nim. 31).

Que no se pudiera apelar ante el abispo no significaba, segiin aclara Solorzano
ah{ mismo, que no hubiera otros recursos “‘como el de la recusacion, nulidad, y
restitucion y reservacion v advocacion porque por mucha autoridad que les den
siempre es mayor la que en ellos queda y asi pueden prohibir que no procedan sus
delegados y moderar las penas que por ellos se hubieren puesto”, agregando
Francisco Ramiro de Valenzuela que ‘‘aunque no se da apelacién de la sentencia
del vicario al obispo se permite el remedio de queja o suplicacion™. Ya se ha hecho
referencia de como en el siglo XVII se intentd vulnerar estas facultades jurisdiccio-
nales. Igualmente se ha hablado de los recursos de fuerza y sus clases.



218 REGULACION DE LA IGLESIA EN INDIAS

TRIBUNAL DEL SANTO OFICIO DE LA INQUISICION

La persecucion de herejias, apostasias, blasfemias heréticas, hechizos, supersticio-
nes y demas delitos de que conocia la Inquisicion en Castilla compitié en Indias,
en un comienzo, a los obispos no sélo por su autoridad ordinaria sino que también
como delegados de la Inquisicién. Pero cuando ya habia mayor poblacién, el
inquisidor general y presidente del Consejo de Castilla, cardenal Diego de Espino-
sa, con acuerdo del Consejo de la General Inquisicién, obtuvo que se estableciesen
también tribunales en Indias, lo que se hizo en 1571 en Lima y México habiendo
dictado Felipe I real cédula el 16 de agosto del afio anterior. En 1610 se establecié
otra en Cartagena de Indias por disposicién de 8 de marzo de aquel afio.

Quedaban expresamente marginados de la competencia de la Inquisicion los
indios “por su rudeza ¢ incapacidad y que muchos de elios ain no estan bien
instruidos en las cosas de nuestra Santa Fe Catolica” (Solorzano, Politica indiana,
lib. 4, cap. 24, nim. 18).

Integraban el tribunal dos inquisidores y el obispo. Estaban auxiliados por
comisarios y familiares. Los primeros eran eclesiasticos y los segundos, laicos,
“personas quietas, de buena vida y ejemplo™. Los comisarios practicaban las
primeras diligencias en las causas de que tuviesen noticia o que se les denunciasen,
lo que era particularmente importante en los lugares como Chile o Buenos Aires
en que no habia tribunal.

En caso de dudas sobre la competencia, disponia una concordia de 1601,
despachada en 1610 en su numero 25:

el oidor més antiguo de nuestras Audiencias Reales de Lima o México respectivamente
se junten con el Inquisidor més antiguo de dicha Inquisicion y ambos confieran y traten
sobre el negocio en que hubiere la dicha competencia y procuten concordatlo por la
via y orden que mejor les pareciere y no concordandose los dichos Inquisidor y oidor
mas antiguo, que los Inquisidores nombren y escojan tres dignidades eclesiasticas y
que de ellos el virrey elijauno que se junte con los dichos Inquisidor y oidor mds antiguo
y se guarde lo que pareciere a la mayor parte y si no 1a hubiere por ser todo tres votos
singulares, el virrey vea la causa y se guarde el parecer con quien conformare.

REGULACION DE LAS UNIVERSIDADES

Uno de los puntos a que se extendfa el Patronato era el de las universidades, razon
por la que a ellas estd dedicado el titulo 22 del libro 1 de Rec. ind.

La Corona castellana demostro, a través de los siglos que durd su dominacién,
cabal interés por la extensién de la educacién. Las Leyes de Burgos de 1512
contienen varias disposiciones que pretendian extender las luces de la cultura a los
aborigenes. En Nueva Espafia, por poner un ejemplo, hubo interesantes estableci-
mientos educativos como el Colegio Santa Cruz de Santiago Tlatelolco, ideado por
el obispo y oidor Sebastian Ramirez de Fuenleal y puesto en practica por el obispo



REGULACION DE LAS UNIVERSIDADES 219

Juan de Zumarraga, a cargo de los franciscanos. Grandes personalidades como Juan
Focher y Bernardino de Sahagin dieron clases ahi. En €l se educaron Antonio
Valeriano, apodado ¢/ Cicerdr indio y Antonio Huitziméngari Mendoza y Calzon-
tzin, hijo del rey tarasco Caltzontzin. Llegé a ser Huitziméngari experto en latin,
griego v hebreo, amén de su conocimiento de castellano y lenguas aborigenes.
También resaltd come latinista Juan Badiano, que traduje del nahuatl al latin De
las hierbas medicinales de los indios de Martin de la Cruz. El colegio Tiripitio de
Michoacan, de los agustinos, fundado en 1540, conté con una biblioteca espléndida
y tuvo como profesor de teologia y filosofia al sabio filésofo, tedlogo y jurista
Alonso de la Veracruz, quien fue su rector. Léese al efecto en Rec. Ind. 1,23, 12:
“declaramos que pertenecen a nuestro patronazgo real el colegio de espafioles,
mestizos e indios para que estudien gramatica y el hospital de pobres enfermos de
la ciudad de Michoacén de 1a Nueva Espafia y aceptamos fa cesién que en nuestra
real Corona hize el fundador porque los estudiantes y pobres sean mas bien
favorecidos y administrados™. A ellos hay que agregar, sin salimos del siglo xvi,
el colegio franciscano de San Juan de Letran (1529) para “muchachos naturales de
esta tierra’, que en 1553 recibia a nifios abandonados —particularmente encargado
a los virreyes en 1557 (Rec. Ind. 1, 23, 14)— y de los jesuitas el Colegio de San
Pedro y San Pablo (1573) —que maés tarde pasard a ser el Colegio de San Pedro y
San Pablo y San Ildefonso, por real cédula de 1618, conocido mas bien como
Colegio Real de San Ildefonso—, Seminario de San Gregorio (1575), Seminario
de San Miguel (1576} y Seminario de San Bernardo (1576). Hay que agregar el
Colegio Mayor de Santa Marfa de todos los Santos (1573), que tenia diez becas
para alumnos pobres y el Colegio de San Pablo de los agustinos (15375). Todo ello
da, pues, una visién de como en un solo reino, cabecera de un antiguo imperio,
habia un nimero considerable de institutos de educacién a lo que se adiciona la
aparicion de la primera imprenta de América, la de 1a casa alemana de Sevilla de
los Cromberger, que a través de Pablos la establece en México en 1539, cien afios
antes que apareciera la primera en las colonias inglesas. El cuidado educativo no
era solo patrimonio de Nueva Espafia, esto lo evidencia la siguiente disposicion, en
que se resumieron varias;

Para que los hijos de caciques, que han de gobernar a los indios sean desde nifios
instruidos en nuestra sania fe catdlica, se fundaron por nuestro orden algunos colegios
en las provincias del Perii dotados con renta que para este efecto se consigné. Y por lo
que importa que sean ayudados y favorecidos, mandamos a nuestros virreyes que los
tengan por muy encomendados y procuren su conservacion y aumento, y en las cindades
principales de! Perl y Nueva Espaiia se funden otros, donde sean llevados los hijos de
caciques de pequefia edad y encargados a personas religiosas y diligentes que los
ensefien y doctrinen en cristiandad, buenas costumbres, policia y lengua castellana y
se les consigne renta compelente a su crianza v educacion (Rec. Ind. 1,23, 11).

En el Peri hubo varios colegios en que participé lo mas granado de la sociedad
virreinal. Asi tuvieron destacada vida en Lima, el Seminario de Santo Toribio v los
colegios de San Martin (regido por los jesuitas); San Pablo; San Felipe y San
Marcos (fundado en 1575 aunque sélo tuvo regularidad hacia 1592) y el Real



220

REGULAGION DE LA IGLESIA EN INDIAS

Colegio de San Carios, del siglo X V11, en que se fundieron los previos de San Martin
y San Felipe y San Marcos. En el Cuzco tuvieron fama los colegios de San Antonio
Abad y San Bemnardo.

La educacion superior aparece en Indias en 1538 cuando los dominicos, en
virtud de la autorizacion dada por bula de 28 de octubre de ese aflo, debidamente
autorizada por el Consejo de Indias, abrieron una Universidad en Santo Domingo,
que recibid privilegios similares a los de la de Alcald. Con el paso del tiempo se
fueron creando nuevos centros de altos estudios por lo que en la Ree. fnd. 1, 22, 2,
se mencionan, ademds de la citada de Santo Domingo, las de Santa Fe de Bogota,
de San Carlos de Santiago de Guatemala (creada por real cédula de 31 de enero de
1676), Santiago de Chile (donde habia en el siglo XVvII dos —Ila de Santo Tomas,
dominica erigida por bula Carissimi in Christo de Paulo V de 11 de marzo de
1619— ¥ la regentada por los jesuitas, antecesoras de la Real Universidad de San
Felipe creada por real cédula de 28 de julio de 1738) y Manila. Las hubo también
en Charcas (la Universidad Mayor Real y Pontificia de San Francisco Javier),
Cordoba del Tucuman (de fundacion jesuita), Caracas (creada por real cédula de
22 de diciembre de 1721) v otras menores como dos en el Cuzco (de jesuitas y
dominicos}), etcétera. Con todo las dos universidades mas importantes de la América
espafiola fueron la de San Marcos de Lima y la de México, fundadas ambas en 1551,

Si bien la cédula que creé la del Perti es mas antigua que la mexicana —de 12
de mayo en tanto que la de |a ultima es de 21 de septiembre—, fue la Universidad de
Meéxico la primera en abrir sus puertas en el continente. Su imauguracion se produjo
el 25 de enero de 1553, fiesta de la conversién de San Pablo, con asistencia del
virrey Luis de Velasco y 1a Real Audiencia. Comenzaron sus clases con una oracion
en latin del gran humanista licenciado Francisco Cervantes de Salazar el 3 de julio
de aquel aflo. Ambas universidades se regian en lo que no contuviesen sus consti-
tuciones por las de la de Salamanca. Las primeras constituciones de la Universidad
de México databan de la época de su ereccién y fueron elaboradas por el virrey y
la Audiencia y corregidas en 1380 (por el visitador nombrado por el virrey Martin
Enriquez, oidor Pedro Farfan) y 1586 (por el visitador arzobispo Pedro Moya de
Contreras). En 1625 el virrey marqués de Cerralvo dispuso se hicieran nuevos
estatutos, que se conocieron con el nombre de Constituciones de Cerralvo, que
constaban de 41 titulos. Juan de Palafox, obispo de Puebla, visitador de la Univer-
sidad nombrado por real cédula de 19 de abril de 1639 elaboré nuevas constitucio-
nes {1645) que fueron aprobadas por la Corona en 1648, puestas en vigencia por el
claustro el 26 de septiembre de 1668 y rigieron hasta la abolicién de la Universidad
en 1833. Sefialaba Palafox que hasta su visita se usaban como estatutos ‘‘unas veces
los de Salamanca, otras los de Lima, otras los del Sr. D. Pedro Moya de Contreras,
Visitador General de esta Universidad y otras los del Dr. Pedro Farfan, asimis-
mo Visitador de que resultaba grande confusidon™. Las ordenanzas palafoxianas
fueron publicadas en México en 1668; luego el jurista J. Adame y Arriaga publico
en Sevilla en 1689 /mperalia Mexicana Universitas illustrata ipsius per constitu-
tionum scholia academico generali, commentario theorico practico fundationis
patronatus, instituti privilegiorum, exentiones consuetudinum, que trag comenta-
rios suyos y en 1775 se hizo otra edicién en México.



REGULACION DE LAS UNIVERSIDADES 221

I.a Universidad de San Marcos tuve varias constituciones: tras unas algo
elementales, de 1571, elaboradas por su primer rector seglar, el doctor Pedro
Fernandez de Valenzuela, tuvieron mucha importancia las elaboradas por ¢l virrey
Francisco de Toledo, de 23 de enero de 1578, por Luis de Velasco en 1581; hubo
otras de 1584 de Martin Enriquez y del marqués de Castelfuerte. Los estatutos de
la Universidad de San Marcos fueron publicados por Salazar y Zeballos en Lima
en 1735: Constituciones y Ordenanzas antiguas, afiadidas y modernas de la Real
Universidad y Estudio general de San Marcos de la ciudad de los Reyes del Peru.

Las universidades de ambas capitales virreinales, ademas de reales y, por ende,
sometidas al Patronato Real, fueron distinguidas por la Santa Sede con el caracter
de pontificias.

La ensefianza estuvo centrada en artes o filosofia, teclogia y derecho. Conto
la Universidad de México con catedras de medicinaen 1575y lade Lima en 1634,
dispuesta ésta por el conde de Chinchdn y aprobada por la Corona en 1638. En el
siglo xv111 hubo mayor preocupacion por las matematicas, cuyo estudio no conci-
taba mayor interés entre los estudiantes. Una citedra de suma importancia es la de
lenguas indigenas, as que fueron obligatorias en las universidades situadas en
lugares donde existicra Audiencia. La cantidad de disposiciones que se refieren al
tema dan testimonio de la importancia que se le asignaba: Rec. ind. 1,22,46,48 y
56;1,13,4:1,6,29;1,15,5,6,7, 8y 10.

La universidad era dirigida por un rector, un maestrescuela y consiliarios
electivos. Habia, también, unos diputados electivos, que trataban asuntos econdmi-
cos de la universidad.

La Corona hizo hincapié en que la eleccion de los rectores fuera lo mas libre
posible prohibiendo a los virreyes su intromision (Rec. /nd. 1,22, 5). Duraban un
afio en sus funciones estableciéndose en L.ima la alternancia entre laicos y eclesids-
ticos, 1o que, confirmade por Felipe Il en 1590, se observo regularmente. lgual
disposicion se pretendio aplicar en México en 1609, pero no hubo ahi la misma
exactitud que en Lima. Se procurd, a efecto de mantener la independencia de las
universidades, que los oidores, alcaldes del crimen y fiscales quedaran excluidos
de larectoria. Esta disposicién fue suplicada en México. La importanciade la figura
del rector se demuestra por el singular privilegio que poseia de poder llevar hasta
dos negros con espadas a guisa de lacayos, que le fue conferido por Felipe Il en
1618. Es de hacer notar que este honroso trato no se le permitid ni siquiera al virrey.

El rector tenia jurisdiccion sobre doctores, maestros, oficiales, lectores y
estudiantes:

a) en causas criminales tocantes a estudios por delitos cometidos dentro de las
escuelas siempre que no merecieran pena corporis afffictiva, o sea, que no
llevaran aparejada pena de muerte o mutilacidn;

b) también la tenia respecto de doctores, maestros y estudiantes por delitos
cometidos fuera de las escuelas, pero concemientes a los estudios como
“disputa o conferencia o paga de pupilaje u otra semejante™;

¢) respecto de delitos cometidos por los estudiantes consistentes en juegos,
deshonestidades o distraccion de las escuelas, y



222

REGULACION DE LA IGLESIA EN INDIAS

d) frente a desobediencias de doctores y estudiantes a mandatos en razén de
estudios, constituciones y ordenanzas.

En otros casos correspondia el conocimiento a las justicias ordinarias. Tratan-
dose de delitos graves que se cometieran en las escuelas s6lo correspondia al rector
el prendimiento de los autores, levantar informacién de los hechos y enviar los
antecedentes al juez que correspondiese por prevencidn o que escogiese. Podia
castigar a los alumnos con prisiones o como mejor le pareciese. Asf lo mando Felipe
Il en 1589 y 1597 segtn recuerda Rec. Ind. 1, 22, 12. M4s de algin conflicto se
promovio sobre esta jurisdiccion rectoral, como ocurri6 en 1774 en México, donde
teniendo noticia un alcalde del crimen de que en la universidad habia ladrones, entré
en ella y tomé prisioneros a un hombre que el secretario de escuelas ya habia
apresado, un ladrén de canoas y dos mujeres a todos los cuales condujo a la carcel
e instruyo proceso, de lo que reclamo el rector sin éxito ni ante el virrey ni el Consejo
de Indias, que aprobd lo actuado por real cédula de 10 de octubre de 1776.

El maestrescuela era equivalente a jefe de estudios, correspondiéndole velar
por la docencia que se impartia en la universidad. Primitivamente en la Edad Media
era un representante papal. En Indias era un eclesiastico nombrado por el rey,
pudiendo ser designado interinamente por el claustro pleno. Conforme las ordenan-
zas dadas por Palafox para la Universidad de México, el maestrescuela debia
presentar en el claustro pleno cédula real y titulo més testimonio de haber sido
admitido en el cabildo catedralicio.

Los consiliarios formaban el consejo del rector y lo que podria llamarse un
consejo docente. Su composicidn variaba segiin las constituciones de que se tratara.
Por ejempio, en lo relativo a México eran oche y en el proyecto de Cerralvo, sélo
lo integraban alumnos con los Gnicos requisitos de haber aprobado dos cursos en
alguna facultad y tener veinte afios, prohibiéndose a los doctores, maestros y
catedriticos acceder a estos cargos. En las de Palafox, en cambio, se mantienen los
ocho consiliarios, pero cuatro serian doctores y maestros, uno maestro en artes sin
grado mayor y tres bachilleres pasantes en las facultades de Teologia, Cdnones,
Leyes y Medicina, de veinte afios cumplidos y se elegian al azar.

Se consideraba decano al dector mas antiguo de la Facultad de Canones en
Lima y México, aunque fuera oidor (Rec. Ind. 1, 22, 10). Los profesores tenian
derecho a obtener casa en las cercanias de la universidad, la que si debian pagar
(Rec. Ind. 1,22, 47).

Siendo los catedraticos la arquitectura basica de las universidades, hubo reglas
bastante precisas sobre ellos, sus remuneraciones y sus concursos. Habia catedras
de mayor o menor importancia. Las mds relevantes eran las llamadas de Prima, que
se daban en las mafianas, que eran perpetuas y tenian altas remuneraciones: por
ejemplo, Prima de Canones y Prima de Leyes gozaban de | 000 pesos anuales. Las
de Visperas, que se daban en las tardes, eran temporales y recibian una remunera-
cién considerablemente mas baja. El sistema de provisién de las cétedras por
oposicion, utilizado en Espafia desde tiempos remotos, fue también incoporado a
la usanza indiana como aparece en Rec. fnd. 1,22, 39. Es de destacar la participacion
de los estudiantes en estas elecciones. Las ordenanzas de la Universidad de San



REGULACION DE LAS UNIVERSIDADES 223

Marcos de 1578, hechas por el virrey Francisco de Toledo, daban voto sélo a los
estudiantes de la catedra, sin limitacion de edad, siempre que hubieran cido un curso
de mas de seis meses y superaran la centena. No habiendo tantos estudiantes,
votaban también los maestros y doctores del claustro de todas las facultades. La
participacion de maestros y doctores fue regular desde entonces. En unas ordenan-
zas posteriores, de 1581, se establecieron minimos de edad: 14 afios, salvo en las
catedras de gramdtica, en que bastaban 12. Una cantidad de normas muy casuisti-
cas sefialaban otros requisitos que debian llenar los estudiantes, los que estaban
sometidos a una cantidad de prohibiciones como aceptar sobomos, recibir cartas
de recomendacion, llevar tarjetas de vitores por su candidato o llevar armas. Los
candidatos, a su vez, debian hacer una vida casi monacal: “‘después de opuestos los
opositores a la catedra no puedan salir ni salgan de sus casas si no fuere a las escuelas
a feer sus lecciones o al claustro siendo de él 0 a los demds actos piblicos y secretos
que hubiere en estas escuelas a que tengan obligacion de acudir, etcétera”. Todo
ello demuestra el interés que despertaban estos concursos en la poblacion estudiantil
y en toda la sociedad. Cada candidato el dia fijado por las constituciones debia
‘‘picar puntos”, esto es, abrir con una varilla de plata el libro que contuviera la
materia sobre que concursaba y el punto que apareciera le daba el termna para una
disertacién. Esta debia prepararla en un plazo de 36 horas siendo la catedra de Prima
o de 24 horas si era de las otras. En el primer caso, la exposicién debia durar hora
y media y en los otros, una. Las exposiciones se daban en diversos dias y habia
contrargumentaciones de sus contrincantes, que los candidatos debian responder.
Después de unos alegatos en castellano en que encomendaban a los votantes su
causa, se procedia al sufragio. Era diverso el nimero de votos segtn el niimero de
cursos que hubiera hecho el estudiante, la calidad de clérigo o laico, o los grados
de bachiller, doctor o0 maestro. Un real despacho de 1676, incorporado a la Rec.
Ind. |, 22, 40, varid 1a manera de votar; pero suplicado por la Universidad de San
Marcos, fue revecado estableciéndose por real cédula de 4 de julio de 1687 que se

ampliael voto atodos los de la Facultad de que es la catedra que se contiende, teniéndolo
sin excepeidn alguna el rector, maestreescuela y demés catedraticos y 39 estudiantes
de aquel curso sorteados en 1os que componen los colegios de San Carlos, Santo Toribio
y gremio de manteistas [los que no pertenecian a colegios].

En Meéxico hubo tendencia a rechazar la participacion de estudiantes. Al
respecto se lee en el titulo 24 de las constituciones preparadas por Cerralvo:

El sefior doctor Canseco fue de parecer en cuanto a este titulo que no voten estudiantes
por muchas causas que dijo. Concordaron con este parecer €] padre maestro fray Miguel
de Sosa, el doctor Diego de Barrientos, ¢l doctor Antonio Rogue del Cotero. Y ¢l doctor
Juan Diaz de Arce, catedrético de Escritura, fue de parecer que voten jos estudiantes
porque se acomoda a los estatutos de Salamanca, Farfan y el Arzobispo y a la loable
costumbre de esta Universidad. Con que quedd por la mayor parte que no voten
estudiantes,

En lo tocante a los estudios de derecho, su base era el derecho comiin y sus
catedras las de Prima y Visperas de Leyes, Codigo, Instituta, Digesto Viejo y



224

REGULACION DE LA IGLESIA EN INDIAS

Volumen en cuanto a derecho romano y Prima y Visperas de Canones, Decreto,
Decretales, Liber Sextus y Clementina en cuanto a derecho canénico. Terminados
los estudios, el alumno debia dirigirse a un doctor para que presentase su candida-
tura para lo cual debia prestar juramento de que habia cursado las materias
pertinentes. Era facultativo para el doctor examinarlo para percatarse de sus
conocimientos. Una vez admitido, aunque sigue siendo escolar, se le considera
bachiller, que lo habilita para explicar cursos extraordinarios, suplir a los doctores
y aspirar al doctorado. En cuanto escolares, los bachilleres podian votar a efectos
de provision de catedras siempre que tuvieren cursos de licenciatura pendientes.
Era posible dejar transcurrir algin tiempo para aspirar a la licenciatura y el
doctorado. Sin embargo, en América era muy corriente apurar las circunstancias
para doctorarse lo antes posible: por ejemplo josé Baquijano y Carrillo se doctor6
en San Marcos a los trece afios de edad.

Habia dos examenes para el doctorado, de los cuales el primero era privado o
secreto y estaba destinado a la obtencidn del grado de licenciado. Este examen se
rendia ante las autoridades que correspondiera de acuerdo a las constituciones: Rec.
Ind. 1,22, 18, fijaba en dieciséis el nimero de examinadores doctores, y Rec. fnd.
1, 22, 19, mandaba “‘que los oidores, alcaldes del crimen y fiscales de nuestras
Reales Audiencias de Lima y México, que por tiempo se graduaren o incorporaren
en sus Universidades, hayan de entrar y entren a los examenes secretos de licencia-
dos, supernumerarios a los diez y seis doctores™. Previo al examen se picaban
puntos de textos romanos, canonicos o ambos. El candidato a licenciado debia hacer
una explicacion o lectura, a la que se podian formular objeciones o hacer preguntas
lo que correspondia, de acuerdo a Rec. Ind. 1,22, 21, a *“*cuatro catedraticos de la
Facultad, doctores del claustro, los cuales entren supernumerarios solamente para
el efecto la vez que les cupiere la suerte de argilir, prefiriéndose a los més antiguos”.
La votacién era secreta:

mandamos que al tiempo del votar en los grados de licenciados en cualquier facultad,
para que se haga con la entereza debida, se guarde secreto y no se muestren las AA. ni
RR. que cada uno echare por los inconvenientes que se siguen; y el rector lo haga
cumplir, pena de que el que votare en piblico o diere su letra para que otro la eche,
pierda la propina de aquel grado y luego alli se ejecute aplicada para la caja de la
Universidad y el votar sea poniendo las jarras de plata que para esto hay apartadas sobre
una mesa y levantandose cada uno a votar para gue con esto se guarde el secreto debido
{Rec. Ind. 1,22,23).

Trae la Rec. Ind., mas normas sobre los exdmenes de bachillerato, licenciatura
y doctorado, prohibicién de indulto de cursos y derechos o propinas que debian
pagarse (Rec. Ind. 1,22, 14y s3.).

La segunda prueba para el doctorado era solemne. Ei candidato debia explicar
una /ectio defendiendo una tesis a la que debian hacerse objeciones, que recibfan
el nombre de vejamenes. De acuerdo a Rec. fnd. 1, 22, 17, el vejamen correspondia
al doctor mds modemo de la facultad, que podia ser suplido en la forma que seftala
la misma disposicion:



DERECHO CANONICO INDIANG 225

y pareciendo al rector que hay necesidad de ver €l vejamen antes que se dé en pablico,
lo podra hacer por si mismo o remitirlo a quien le pareciere para que lo vea, censure y
corrija ¢l cual lo firme declarando lo que se debe quitar; y el doctor que dijere mas de
aquello que diere por escrito y se aprobare, pierda la mitad de la propina que por dar
el vejamen ha de llevar, para la caja de la Universidad.

Si la prueba era satisfactoria, la autoridad pertinente de acuerdo a los estatutos
proclamaba doctor al candidato, invistiéndolo de las insignias pertinentes. Tradi-
cionalmente se le daba un libro como sefial de que podia ‘““leer’ o dar clases, un
anillo y el birrete doctoral, pasando a sentarse entre los doctores. Los graduados
debian hacer profesion de la fe catélica de acuerdo al Concilio de Trento y una bula
de Pio IV, debiendo ademads jurar obedienciay lealtad al rey, virrey, Real Audiencia
y rector. Estando jurada en la universidad respectiva la llamada opinién pia, esto
es, la Inmaculada Concepcion de Maria, debia prestarse juramento de ella antes de
obtener los grados mayores de licenciado, maestro o doctor o el de bachiller en
Teologia, bajo penas que indicala Rec. fnd. 1,22, 15, La obtencién de grados, sobre
todo de licenciado y doctor, originaba festejos que debieron ser fastuosos o pabulo
para desordenes, razdn por la cual una real cédula de 21 de mayo de 1771, dirigida
a México, prohibid absolutamente “pompas y paseos a caballo en los grados de
licenciado y doctor™”.

DERECHO CANONICO INDIANO

La Iglesia Catolica de las Indias se encontraba regulada por la legislacion canénica
general, la que debia ser autorizada por el Consejo de Indias mediante el pase regio
o0 exeguatur; por la legislacion canénica criolla —la creada en Indias, constituida
por canones conciliares, sinodos, consuetas, autos y decretos episcopales—, por
una abundante legislacién dictada por la Corona y por la costumbre que, segiin
Hevia Bolafios (Curia Filipica, 1a. parte, VII{, nim. 18) podia llegar a tener fuerza
derogatoria de ley siempre que se la hubiera usado por cuarenta afos.

Interesa particularmente la legislacion candnica criolla. El primer concilio
provincial celebrado en América fue el de Lima reunido en 1551 y el segundo fue
el primer concilio de México de 1555, presidido por el arzobispo fray Alonso de
Montafar, que origind 93 constituciones. Estos canones conciliares mexicanos
fueron publicados en México en 1556. Una real cédula de Felipe 1T de 31 de agosto
de 1560, dispuso que el Consejo de Indias estudiara el contenido de los canones
conciliares y solo después podrian ser promulgados y publicados. Su razon:
“‘porque no contengan algo que perjudique al Real Patronato o retarde la conversion
de los indios o el uso de los privilegios de las érdenes mendicantes™ (Solorzano,
Politica indiana, lib. 4, cap. 7, nim. 16).

Habiendo sido incorporado al ordenamiento juridico castellano, el Concilio de
Trento por disposicidn de Felipe Il de 12 de julio de 1564, fue necesario adaptar
susnormas a la realidad indiana. Fruto de lo cual fue el segundo concilio de México
de 1565 y el de Lima de 1567. El Concilio de Trento disponia que los concilios



226

REGULACION DE LA YGLESIA EN INDIAS

provinciales se celebraran cada tres afios convocados por el metropolitano o el
obispo mas antiguo de sus sufraganeos. Las distancias enormes que habia en Indias
impedian la celebracion tan seguida de concilios por lo que se obtuvo del papa
Gregorio XIII en 1583 su convocatoria en sexenios o septenios. Paulo V en 1610
autorizé su celebracion cada doce afios. La practica impuso su convocatoria cuando
hubiese necesidad al respecto.

El tercer concilio limense tuvo lugar en 1583 y el tercero mexicano en 1585.
Este ultimo, presidido por el arzobispo-virrey Pedro Moya de Contreras provocd
un conflicto de importancia pues se pretendié poner sus cdnones en vigencia sin la
pertinente autorizacién real, lo que hizo retrasar su promulgacién hasta 1621,
publicdndose en México al afio siguiente. Hube un cuarto concilio limense en 1591
y un quinto en 1601, cuyos canones no recibieron sancién real.

Durante e! siglo XVII no se celebro ningflin concilio provincial, actividad que
en cambio tuvo un despertar bajo los Borbones, quienes dentro de su sistema
regalista pretendian imponer su autoridad a la Iglesia. Estos concilios debian
celebrarse previa convocatoria real, con un temario elaborado por el rey —un tomo
regio a imitacién de la institucién visigoda—, con representantes reales y sus
canones debian ser autorizados. Hubo asi concilios en México en 1772, Lima en
1772, Caracas en 1774 y Santa Fe de Bogota en 1775. Su calidad no resulté éptima,
por lo que la Corona no les dio sancién oficial.

Sin intentar dar una vision pormenorizada del contenido de los concilios
provinciales indianos, sefialaremos algunas de las materias tratadas: doctrina,
predicacién, sacramentos, vida y costumbres de los sacerdotes, procedimiento
eclesidstico, delitos eclesidsticos, pecados publicos, oficios, beneficios, inmunida-
des, ayunos, esponsales, matrimonio, visitas, etcétera. Destacan las normas desti-
nadas especialmente a los indios, las que precuran ser adecuadas a su mentalidad.

Bastante importancia local tuvieron las sinodos o reuniones pastorales convo-
cadas dentro de cada didcesis por el obispo y en las que participaban parrocos, prio-
res de ordenes religiosas y laicos. Se procuraba regular la vida pastoral diocesana
de acuerdo a las necesidades de cada territorio. Por ejemplo, en los sinodos de los
obispos de Santiago de Chile, Bernardo Carrasco de Saavedra y Manuel de Alday,
hay normas que son particularisimas de Chile como las relativas al juego de la
chueca, muy popular entre los indios chilenos. Requerian autorizacion del Consejo
de Indias de la misma manera que se ha seiialado para los canones conciliares.

Las consuetas eran costumbres de cada iglesia catedral que se ponian por
escrito para su utilizacion sobre todo en periodos de sede vacante,

Los obispos expedian con desigual frecuencia autos o decretos sobre variadas
materias, como vestimenta de los sacerdotes, supresion de costumbres que pudieran
ser poco decorosas, romerias, etcétera,

En cuanto a la costumbre, ésta era aceptada ampiiamente en los términos
seflalados por Hevia Bolafios ya referidos mas arriba.,



