
Capítulo Séptimo
Prácticas pedagógicas. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

1. Las pedagogías nuevas. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
Summerhill, un aire de libertad. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
El Instituto Cooperativo de la Escuela Moderna. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
Las Prácticas del Institucional. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85

Los C.E.M.E.A. y la educación activa. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86
La Oficina Central de Cooperación en la Escuela. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87
Grupo Francés de Educación Nueva. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88
Korczak o el respeto al niño. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90
Escuelas y liceos ‘‘ diferentes’’ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90

2. Educación a la paz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92
Aprender la paz, viviéndola. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94

3. Escuelas no-violentas. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96
La escuela del Arca. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96
El Centro Martin Luther King. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99



Capítulo Séptimo
Prácticas pedagógicas

R
espeto al  n iño reconociendo sus
diferencias (física y psicológica); negación
de la coerción y de la sumisión como

medios educativos; supresión de las relaciones
de dominación del adulto sobre el niño; desarrollo
de una autonomía real por compartir las
responsabilidades; creación de lugares -de
tiempos- de ‘‘regulaciones que permiten resolver
los conflictos sin violencia;  atención puesta en la
dimensión política de la educación: la experiencia
de ciertas estructuras educativas inspiradas en
las pedagogías nuevas es rica en enseñanza
para la no-violencia.

La educación a la paz en la escuela, buscando el
desarrollo del sentido de la solidaridad, la
eliminación del racismo, de los armamentos, de
la guerra,  provee también elementos
constitutivos de una educación no-violenta.

Finamente, la escuela del Arca (comunidad
creada por Lanza del Vasto) y el Centro Martin
Luther King de Atlanta (Estados Unidos) se
refieren explícitamente a la no-violencia. 

1. Las pedagogías nuevas

Desde el final del siglo XIX aparecen en Europa escuelas,
orfelinatos,  internados, casas para delincuentes, cuya

pedagogía se inspira en la democracia en el pensamiento
libertario. Hoy, todavía, hay liceos, internados,  que

funcionan sobre las mismas bases.

L
os educadores de estos establecimientos
se oponen a los tipos de relaciones
instaurados entre niños y adultos en la

pedagogía tradicional. Se niegan a proponer al
adulto y a sus valores como modelo para el niño,
ponen en tela de juicio la autoridad y quieren
compartir el poder con los niños haciéndolos
iguales en derecho.

Una pedagogía "centrada en el niño"
Para la educación tradicional tal como la
impulsaba Alain, "educar es proponer modelos
dándoles una nitidez, una perfección, es decir un
estilo que no puede alcanzar la realidad
habitual"1. Opuesto a estas concepciones, la
educación llamada nueva (la expresión nació a
principios de siglo) afirma que el niño tiene en sí
toda clase de potencialidades, que conviene
partir de sus elecciones y desarrollar sus
capacidades creadoras: el adulto debe intervenir
lo menos posible y algunos no titubean en afirmar
que "cuando los niños son dejados a sí mismos
no se pierden en el caos, sino que se
autoorganizan, se expresan y se crean"2.

Capítulo 7º   Prácticas pedagógicas

79

1 Georges Snyders. Pédagogie progressiste, París, PUF, 1971.
2 Jean-Marie Besse en Pédagogie au XX siecle, París, Privat, 1975.



Las teorías de la Educación Nueva pueden
conducir a excesos. Ciertamente, la confianza
que se concede a los niños (en nombre, a
menudo, de la convicción heredada de Rousseau
de que el niño es naturalmente bueno) los
conduce a conformarse a lo que se espera de
ellos3 y  desarrol la sus capacidades de
autonomía. Hace falta, sin embargo, desconfiar
de las pretensiones de suprimir toda interferencia
del adulto en la libertad del niño. "No querer
proponer nada, ya es elegir para los niños"4 y no
podemos ignorar que el niño se desarrolla por
imitación y por identificación con los adultos.
Picasso resumía bien esta crítica hecha, un poco
pronto a veces, a los que defendían la
no-intervención: "Se nos explica que hay que
dejar la libertad a los niños. En realidad se les
impone hacer dibujos de niños... Bajo el pretexto
de dejarles la libertad, de no molestarlos, se les
encierra en sus cadenas"5.

Las pedagogías "centradas sobre el niño"
presentan riesgos de manipulación. Los adultos
pueden alcanzar sus fines insidiosamente, aun si
es inconscientemente. Entonces, para el niño es
difícil tomar conciencia y oponerse a ello. Para
esto, Rousseau al pedir al adulto favorecer los
"descubrimientos espontáneos" de Emilio en
realidad confiesa de manera particularmente
edificante: "Que Emilio crea ser siempre el
maestro y que Ud. lo sea. No hay sujeción tan
perfecta como la que guarda la apariencia de
libertad, así se cautiva la misma voluntad". 

Finalmente, frente al niño presentado más o
menos como un ser puro e inocente, el adulto (es
decir, con frecuencia, los padres) corre el riesgo
de parecer desvalorizado por concepciones por
demás románticas.

El poder compartido
Siguiendo hasta el final de sus convicciones
concernientes a las capacidades de los niños y
al respeto que se les debe, los que sostienen las
pedagogías nuevas han compartido con ellos el
poder.

En las Repúblicas de niños como en Summerhill
o en los liceos autoadministrados (Oslo, París...)
las decisiones son tomadas en el transcurso de
asambleas generales en las que cada uno, adulto
o niño, tiene un voto. "Se trata, dice Gérard
Mendel, de instaurar un estatuto de igualdad
entre el niño y el adulto que permita el desarrollo
del fenómeno-conflicto como consenso social
nuevo que sigue al fenómeno-autoridad"6. De
hecho, no se trata de suprimir la ley sino de obrar
de tal suerte que cada uno se sienta implicado en
su elaboración y, por consiguiente, responsable
de su aplicación.

Las faltas a las leyes de la colectividad con
frecuencia son juzgadas por un tribunal delante
del cual puede comparecer el mismo adulto.
Estos "delitos" son entonces considerados por
los niños como la expresión de un malestar, de
un sufrimiento, de una necesidad resentida por el
que los ha cometido: la atención a estas
necesidades es preferida a la sanción aun si ésta
debe ser utilizada.

¿Hasta dónde puede llegar el adulto al compartir
el poder? ¿No debemos intervenir si la asamblea
general  toma decis iones pel igrosas o
irresponsables? En Summerhill, Neill se negaba
y más aun, dejaba disolver la asamblea general
y abolir todas las leyes: Eso no duró sino algunas
horas, antes de que los niños convocaran una
nueva asamblea. Makarenko, en su "colonia
Gorki" para delincuentes, pensaba que, si tal
situación se presentaba, los adultos debían
obtener mediante la discusión que se pospusiera
y luego el abandono de estas decisiones, pero

CODHEM

80

3 Cf. P. Rosenthal et L. Jacobson. Pygmalion à l ’école, París, Casterman, 1971. "La expectativa de una persona frente al comportamiento de otra
persona puede, muy inconscientemente, revelarse exacta por el simple hecho de que existe".

4 Jean-Marie Besse. Op. Cit.
5 Neill escribía que quería preservar a los niños de las influencias nefastas de los padres neuróticos.
6 Gérard Mendel. Pour décoloniser l’enfant. París, Payot, 1971.



que esto necesitaba también de nuevos
planteamientos personales de su parte.

Pedagogías nuevas y no-violencia
Algunos hablan de autogestión para definir estos
sistemas educativos de inspiración democrática
y libertaria7. El término no siempre es apropiado
(los niños de Summerhill, por ejemplo, son
alejados de los aspectos financieros y materiales
de su escuela), pero refleja por lo menos esta
voluntad de sus fundadores de establecer
estructuras en las que son abolidas las relaciones
de dominación entre niños y adultos, y donde el
poder de decisión descansa realmente sobre el
conjunto de los miembros de la colectividad.

Si se considera que "la obediencia es el mayor
proveedor de violencia"8 y si se piensa con
Gérard Mendel que es en la niñez donde se
enraiza nuestra aptitud espontánea a la
obediencia y a la subordinación, una educación
a la no-violencia debe dirigirse a suprimir las
relaciones de autoridad o, por lo menos, a
remplazarlas por relaciones de confianza. En
eso, las pedagogías nuevas aportan mucho a la
investigación sobre la no-violencia en educación.

Las pedagogías "autoadministrativas", al poner
en tela de juicio la autoridad, han permitido
encontrar los medios que se han revelado
eficaces para expresar los conflictos entre
individuos o entre el individuo y el grupo o la
institución y resolverlos en el interés de todos.

Aparecen como un camino abierto hacia menos
violencia para con los niños, como "una
ampliación notable de los derechos concedidos
al niño, tal como el de no modelarse sobre
normas adultas"9.

Summerhill, un aire de libertad

C
asas de todos los colores dispersas en
un parque grande, niños de todas las
edades que juegan, sólos o en

pequeños grupos, o que se juntan, 4 ó 5 en
una sala para un curso, algunos adultos
relajados y disponibles: el visitante o la
visitante lo siente de inmediato, un aire de
libertad flota sobre Summerhill. Sin embargo,
a medida que progresa la visita, a lo largo de
las conversaciones, aparecen
contradicciones, riesgos, debilidades en este
sistema educativo instalado por A.S. Neill en
1923.

En 1984, la escuela de Summerhill contaba con
unos sesenta niños entre 5 y 16 años de edad y
una decena de adultos. Los niños venían de
todas partes: ingleses, alemanes sobre todo,
pero también japoneses, indonesios, franceses...

En Summerhill, los profesores que habitan en el
lugar, asumen todos los papeles educativos,
ayudados por dos "amas de casa"
(housemothers) que se ocupan de los más
pequeños. Desde la muerte de Neill, su esposa
Ena y su hija Zoe aseguran la dirección y la
administración de la escuela10. Las tareas
domésticas (cocina, mantenimiento, ropa) son
atendidas por mujeres del lugar que son las
únicas en ser realmente asalariadas.

Neill quiso instalar en Summerhill lo que llamaba
una "pedagogía de la libertad", crear una escuela
en la que los niños se gobernarían a sí mismos.
Inspirándose ampliamente en las ideas de
Rousseau ("El hombre nace bueno, pero las
instituciones sociales lo hacen malo") y de Reich,
estaba convencido de que "los niños, cuando
tienen el permiso para ser ellos mismos, son
pacíficos, sociables y amables" y pueden
encontrar en sí mismos los valores que les
permitirán su desenvolvimiento en sociedad.

Capítulo 7º   Prácticas pedagógicas

81

7 Cf. Etudes et documents d’éducation, Nº 39 de la UNESCO: "La autogestión en los sistemas educativos".
8 Jean-Marie Besse. Op. Cit.
9 Denise van Caneghem en Alternativas no violentas, Nº 38.
10 Ena Neil se retiró en 1986.



Estimaba, por consiguiente, que el adulto no tiene
porque intervenir imponiéndole normas, ideas,
coacciones, ni siquiera sugiriéndole.

Una pedagogía de la libertad
Toda su experiencia lo confirmaba en esta idea
de que la libertad es la única vía posible en
educación: para responder a los escépticos
citaba el ejemplo de un adolescente que,
habiendo seguido poco los cursos, decidió un día
entrar en la universidad y adquirió en algunos
meses los conocimientos necesarios para pasar
el examen requerido.

Hoy todavía, en Summerhill, el niño es libre.
Organiza su jornada como quiere y la presencia
en los cursos no es obligatoria: cuando lo
visitamos, tres niños nunca iban a la escuela,
otros frecuentaban sólo algunos cursos. Los
mismos niños se encargan de los juegos y de las
tardeadas festivas, los mayores ayudan a los más
jóvenes. Pero esta libertad es desconcertante
para los nuevos: Pascual, llegado de Suiza
algunos días antes,  nos expl icó que,
verdaderamente, se es demasiado libre en
Summerhill. Al no hablar inglés, se sentía
perdido, pero insistió en hacer notar la gentileza
de todos para con él (algunos niños, por ejemplo,
se esforzaban por aprender su lengua).

Detrás del temor expresado de una libertad
excesiva, nos pareció que es la actitud de los
adultos, demasiado diferente de la que podemos
conocer, lo que inquietaba a Pascual. Éstos
intervienen muy poco, aun cuando siempre están
dispuestos a responder a las demandas y la
autonomía que demuestran los niños frente a los
adultos es impactante.

Habría sido más justo traducir la expresión
favorita de Neill "Freedom not license’’11 por "la
libertad, no el dejar hacer" (más porque Neill se
refería con gusto al pensamiento libertario). Si el
fundador de Summerhill dejaba que ciertos niños
que habían sufrido la autoridad rompieran los
cristales, no estimaba menos indispensable que
estas reglas existieran en el seno de la
comunidad de Summerhill. Pero estas reglas son

decididas por todos y pueden ser puestas en tela
de juicio.

La única prohibición impuesta por la dirección: el
uso de las drogas. Las leyes, colgadas en las
paredes, deben permitir vivir mejor en grupo y no
molestar a los demás.

"La libertad, no la anarquía"
En la Asamblea General del sábado ("meeting")
se elaboran las leyes y se toman las decisiones
que conciernen a la comunidad. Presidida por un
niño, la Asamblea General funciona por mayoría
y cada persona presenta un voto. Todos pueden
convocar a Asamblea Extraordinaria.

El "tribunal" del viernes reúne a todo el mundo
para resolver los conflictos, las faltas a las leyes
votadas en A.G., las cuestiones personales. Es
uno de los aspectos más interesantes de
Summerhill. Los niños se comportan con una
madurez y una tolerancia que podríamos
envidiarles: la sanción siempre toma en
consideración las necesidades del individuo, la
causa de su comportamiento.

Cuando un niño molesta a los demás, trata de
hacerse notar, el tribunal, considerando que su
actitud proviene de una falta de interés o de
afecto resentido por el niño, puede decidir
consagrarle un "día de atención" ("attention
day"). Ese día todos tendrán la preocupación por

CODHEM

82

11 Traducido como ‘‘libertad, no anarquía’’.



serle atentos, decirle un palabra de paso,
proponerle participar en un juego... En general,
según parece, ese día es suficiente para hacer
desaparecer el comportamiento reprochado.

Un día, un niño fue acusado de utilizar las
bicicletas de los demás. Veredicto: "Culpable".
Pena: "La comunidad organiza una suscripción
para comprarle una bicicleta".

Niños responsables pero desconectados
de la realidad
Para David Stephens, profesor de francés y de
alemán en Summerhil l, este sistema de
"self-government" tiene efectos muy positivos:

"Impulsado por el foro de discusión libre que
constituyen el tribunal y la A.G., ningún niño tiene
temor ante la idea de tener que hablar o criticar.
Como tuvieron responsabilidades en el buen
desenvolvimiento de la vida de su comunidad, los
niños se hacen más responsables, tanto como
individuos como en su papel de miembros de la
comunidad. Ponen más atención a las
necesidades de los otros, sin barreras de edad.
Finalmente, la disciplina también es retirada a los
adultos y confiada a sus pares, los niños, a la
comunidad como un todo. Un comportamiento
antisocial no es, por mucho tiempo, una rebelión
contra la autor idad de un adulto y por
consiguiente disminuye. La violencia de fondo
disminuye igualmente de manera notable"12.

Pero, los niños de Summerhill viven muy
separados de la real idad, t ienen pocas
responsabilidades en la vida diaria (compras,
cocina, mantenimiento, son atendidos por los
adultos); sus contactos con la población local son
muy esporádicos;  las sal idas son casi
inexistentes. También son separados de su
familia y, para la mayoría, de su cultura, de su
lengua. Como lo reconoce David Stephens, el
analfabetismo de los niños en su lengua materna
plantea un problema.

La negación del "modelo" y el papel de los
adultos
Los niños están tan separados de la realidad
porque los adultos hacen pocas propuestas (para
dejar la iniciativa a los niños). Pero las
capacidades imaginativas de los niños ¿no son
limitadas, por el hecho de la ausencia de la
intervención de los adultos, a lo que ya conocen?
Esta convicción de Neill de que el niño posee en
sí todo lo necesario para su desarrollo ¿no es una
negación a tomar en cuenta el papel del modelo
en la educación? Pensar en suprimir el modelo
es una i lus ión,  ya que es imi tando e
identificándose como el niño se construye.

Finalmente, nos ha parecido que los adultos no
tenían la posibilidad de ocupar todo su lugar en
la educación de los niños. Mal pagados, viviendo
en condiciones materiales dif íc i les, los
profesores están al servicio de los niños y su lugar
es secundario en la institución. ¿Es por eso que
la mayor parte de ellos salen de Summerhill
después de pocos años?

Neill jugaba un gran papel en el éxito de su
pedagogía. Bettelheim dice de él que era un mal
teórico de su práctica y que nunca entendió que
era su honestidad, su confianza absoluta en las
capacidades de los niños y su respeto de ellos lo
que permitía este éxito. Summerhill era una
"extensión de su personalidad". Neill difunto,
¿cierta garantía contra las tentaciones del
manipuleo no han desaparecido con él?

La primacía del individuo
Llama la atención en Summerhill ver a los niños
a menudo jugar solos, a veces dos juntos. De
hecho, y está muy claro en los escritos de Neill,
la libertad del individuo es primero, siempre antes
de las necesidades de lo colectivo, mientras
nosotros estamos más acostumbrados al
aprendizaje a la vida social, a considerar como
superior el interés de la colectividad. Un pequeño
hecho es part icularmente i lustrat ivo y
significativo: los niños de Summerhill son
incapaces de jugar correctamente al futbol: no

Capítulo 7º   Prácticas pedagógicas

83

12 "So that children might know their own minds". A.S. Neill, "Summerhill School, and libertarian education". Peace News del 17 de febrero de
1984.



porque no sean corteses entre sí, no porque sean
incapaces de respetar las leyes, sino porque
cuando un niño tiene la pelota la guarda sin hacer
los pases necesarios.

Caminando hasta el final de la confianza, del
respeto, de la libertad dados a los niños, Neill ha
trastornado los esquemas de pensamiento sobre
la educación. La nueva mirada que ha puesto
sobre el niño continúa, a través del mundo,
influyendo sobre los que quieren cambiar la
educación.

Ciertamente, algunos aspectos de la educación
summerhiliana o por lo menos algunas de sus
aplicaciones actuales, suscitan reservas. Pero,
fundamentalmente, las elecciones pedagógicas
de A.S. Neill se acercan a las preocupaciones por
una educación a la no-violencia, en particular en
dos aspectos:

•• La inspiración libertaria de la pedagogía de Neill
intenta hacer que los niños compartan el poder
y las responsabilidades. Por eso, las relaciones
de dominación son reducidas al mínimo, al
mismo tiempo que los adultos de mañana son
formados a la autogestión.

•• El "tribunal" ha demostrado ser un medio para
resolver, con los mismos niños, las faltas a las
leyes decididas colectivamente, los conflictos
interindividuales...

Con el "tribunal" se pone en práctica una forma
de resolución no violenta de los conflictos.

A.-C.B
El Instituto Cooperativo de la Escuela

Moderna

E
l Instituto Cooperativo de la Escuela
Moderna (I.C.E.M.) reagrupa a todos lo
docentes que, siguiendo a Freinet, se

han comprometido en un proceso más o
menos importante de la instalación de la
pedagogía Freinet.

El I.C.E.M. es un organismo de investigación
pedagógica. Por las investigaciones y las
experimentaciones, por las confrontaciones y los
intercambios, los miembros del I.C.E.M. ajustan
las herramientas, el material y los artículos
pedagógicos que luego son confiados a las

Publicaciones de la Escuela Moderna Francesa
(P.E.M.F.) para su producción y su difusión.

Organizados cooperativamente, los grupos
departamentales son autónomos pero en
relación con las instancias de animación regional
y nacional. Crean sus propias redes de trabajo y
de ayuda (reuniones, jornadas, intercambio de
prácticas, fabricación de herramientas, etc...).

Ciertas comisiones tratan los temas pedagógicos
específicos (matemáticas, francés, segundo
grado...), otras, problemas más amplios como la
comisión "Qué sociedad mañana" (educación a
la paz, ambiente, tercer mundo y desarrollo...).

La pedagogía Freinet
Entre los grandes temas que dan orientación a la
pedagogía Freinet, tres entre ellos pueden ser
considerados como dominantes:

La expresión libre
¿Por qué la expresión? Pensamos que el niño
lleva en sí todos los gérmenes para desarrollarse,
florecer y realizarse. La enseñanza debe
ayudarle a tomar conciencia, a servirse de ella, a
enr iquecerse.  Lo v iv ido del  n iño,  sus
sentimientos, su vida afectiva, sus conocimientos
anteriores son elementos que componen su vida
y que hacen de él un ser único y rico.

Se trata, por consiguiente, para nosotros, de
crear un clima, un ambiente en el que el niño
pueda expresarse sin ser juzgado. Eso no
excluye la crítica indispensable para el progreso.
Hace falta que el niño logre aceptar las
diferencias de los otros y saber que la verdad no
existe, sino que es una búsqueda constante entre
él y los demás.

El ensayo experimental
Pensamos que el saber no puede ser traído, dado
de una manera unilateral, del maestro, de la
maestra, que sabe hacia el alumno que ignora.
Aportar conocimientos no es el fin esencial de
nuestra enseñanza. La adquisición de un método
de investigación, de una formación del
pensamiento, de un espíritu crítico, son mucho
más importantes.

CODHEM

84



El punto de partida es la curiosidad natural del
niño: será motivado a buscar porque tiene ganas
o necesidad de saber. "No se obliga a beber a un
caballo que no tiene sed’’, decía Freinet. Lo que
se ha descubierto en el transcurso de los
múltiples y variados ensayos tiene más peso y
por eso es mejor adquirido, porque el alumno se
ha apropiado del conocimiento.

Este trámite científico de comparación, de
análisis, de síntesis es mucho más formador y
rico que la lección. De este modo, el niño aprende
sobre todo, cosa fundamental, que puede
aprender por sí mismo, que todos los demás
solamente pueden ayudarle. Más que un método,
es una técnica de vida que debe adquirir de esa
manera.

La vida cooperativa
Las decisiones concernientes a la vida de la
clase, la organización material, el trabajo, se
toman en común.

¿Por qué cooperar? La competencia individual es
fuente de conflictos entre los individuos,
engendra rivalidades en las que gana el "más
fuerte". Nuestra meta no es hacer ganar a
algunos, sino conducir a todos los alumnos tan
lejos como sea posible, sea a nivel de
conocimientos o de florecimiento; utilizamos las
habilidades más diversas de los niños en
provecho de los más desfavorecidos. El "copiar"
se hace inútil ya que es normal hacerse ayudar
cuando se está en dificultad.

Cuando hablamos de elección del trabajo, no hay
que confundir con libertad anárquica. La libertad
existe en el momento de la elección de la decisión
(tomada en común cuando compromete la vida
de la clase, individualmente cuando concierne
sólo a un niño). Posteriormente, el contrato así
pasado debe ser conducido hasta el final, el
maestro, la maestra, será el que gana.

Cooperar es también insertar al individuo en la
vida del grupo confrontándolo a sus compañeros
por el lado de los problemas que se plantean en
clase y que debemos resolver absolutamente.
Esta exposición de los problemas o de las ideas,
así como la búsqueda de proposiciones y de

soluciones, se hace en particular a través del
consejo. El consejo es el momento diario o
semanal - según la edad de los niños- en el que
se toman las decisiones importantes. Momento
de comunicación por excelencia, permite abordar
tanto el resultado como los proyectos y los
conflictos por resolverse.

René RAOUX

Las prácticas del Institucional

D
esde 1920, desde la clase cooperativa
de Celestín Freinet, el movimiento
institucional se ha ampliado,

ramificado, multiplicado.

En 1940, François Tosquelles, psiquiatra en el
hospital de San Albán, transforma en profundidad
la práctica psiquiátrica, instituyendo los lugares
de encuentro y de palabra, al abrir el hospital
hacia el exterior. Es el nacimiento de la
"psicoterapia institucional" que hizo del
psicoanálisis la práctica referente.

En 1949, Fernand Oury intenta implantar las
técnicas Freinet en el medio urbano en el seno
de la "escuela cuartel".

En 1958, Jean Oury establece los vínculos entre
la clase cooperativa y la psicoterapia institucional
de la que él es uno de los fundadores,
proponiendo, en el marco de un Congreso
Freinet, la denominación de "pedagogía
institucional" (P.I.).

La P.I., por consiguiente, ha encadenado el
modelo freudiano a las técnicas Freinet,
reconociendo el lugar del inconsciente en la
clase. F. Oury y A. Vásquez la calificaban de
"además terapéutica" porque favorece el acceso
al Lenguaje y la confrontación del Deseo a la Ley.
Sin ser reservada a los estudiantes con
dificultades, la P.I. a menudo se ha desarrollado
del  lado de las c lases de educación
especializada. Se articula también con la
dinámica de los grupos conceptualizada por Kurt
Lewin en 1942, en los Estados Unidos de

Capítulo 7º   Prácticas pedagógicas

85



América. El estudio de estas interrelaciones en el
seno de un grupo, de los fenómenos de poder,
rechazo, resistencia al cambio... permite un
trabajo real de socialización e inicia a los niños a
las realidades de lo colectivo.

Dimensión terapéut ica,  dimensión
psicosociológica y hasta autogestionaria, la P.I.
propone una articulación entre Sujeto y Política.

Pero la P.I. no se detiene en los muros de la
escuela. En 1976, se inició un largo trabajo de
transposición en el campo de lo social, por
Jacques Pain.

Transportar las instituciones de la P.I. sacando
las enseñanzas de los métodos activos y del
trabajo cooperativo de grupo, para adaptarlas a
las realidades de la responsabilización educativa,
tal ha sido y continúa siendo el objeto principal de
la Asociación para una Red de Práctica de lo
Institucional.

A partir de lo adquirido, la Asociación ha
trabajado en el acceso de los jóvenes a la
autonomía y a la apropiación de los saberes,
multiplicado las redes de mediaciones que les
permitan, entre otras cosas, rebasar las
situaciones de conflicto y de crisis en las que se
han encerrado. Actualmente,  es muy
específicamente en los hogares de acogida para
menores que este trabajo de transposición ha
sido llevado más lejos.

Chantal BUHAGAR 
Miembro fundadora, secretaria y 

autoridad en el Consejo de Formación  de
l’ARESPI

Los C.E.M.E.A. y la educación activa

L
a educación, lo olvidamos a menudo,
pasa también por movimientos de
educación popular. "Formar adultos en

el sentido de una justicia social mayor", es
una de las finalidades de los CEMEA, Centros
de Entrenamiento a los Métodos de
Educación Activa, un movimiento de
educación nueva que organiza jornadas de
formación de animadores centrados sobre la
no-violencia.

Los C.E.M.E.A. son un movimiento de educación
nueva laica que se creó en el momento del Frente
Popular para responder a una necesidad social:
formar monitores de las colonias de vacaciones.
Ha sido uno de los tres primeros movimientos que
denunciaron la guerra de Argel ia y los
traumatismos causados por esta guerra a la
juventud francesa. Sus delegaciones regionales
han sido lugares de encuentro y de militantismo
activo sobre los problemas de la educación en
mayo de 1968.

Muy pronto, han abierto su campo de actividad
hacia la salud mental, la enseñanza y más
recientemente, hacia todos los sectores
socioculturales y socio-profesionales: pequeña
infancia, educadores, personal de las guarderías,
cafeterías escolares... Han sido reconocidos de
utilidad pública en 1966.

Principios que guían la acción de los
C.E.M.E.A.
"Todo ser humano puede desarrollarse y aun
transformarse en el transcurso de su vida. Tiene
el deseo y las posibilidades de hacerlo".

Hay una sola educación. Se dirige a todos. Es de
todos los instantes. Nuestra acción se lleva a
cabo en contacto estrecho y permanente con la
realidad. Todo ser humano, sin distinción de
edad, de origen social, tiene derecho a nuestro
respeto y a nuestra consideración. El medio vital
juega un papel capital en el desarrollo del
individuo. La actividad es esencial en la
formación personal y en la adquisición de la
cultura. La experiencia personal es un factor
indispensable para el  desarrol lo de la
personalidad.

"Apuntar hacia la formación de adultos
autónomos, hacia el desarrollo del conjunto de
sus potencialidades, su libre albedrío, su sentido
crítico, hacerlos aptos para hacer elecciones,
para actuar en el seno de una colectividad,
implica una dimensión política".

Mediante nuestra acción educativa pensamos en
contribuir a formar adultos conscientes de los
determinismos en el sentido de una mayor justicia
social, de una cultura y de una sociedad en la que

CODHEM

86



las relaciones entre los hombres no se fundan
solamente sobre la noción de provecho ni se
rigen por la explotación del hombre por el
hombre.

La concepción de la Actividad condiciona nuestra
práctica en ocasión de las jornadas de formación
a la animación que organizan los C.E.M.E.A.
Todo es Actividad y no hay jerarquía en la
Actividad. El desarrollo del individuo pasa
necesariamente por la Actividad que le permite
tomar su medida y rebasarse. Gracias a ella, el
ser humano se forma, se mantiene y se
desarrolla.

Así, en los centros de vacaciones, queremos
permitir a cada uno dominar lo que hace o quiere
hacer. La Actividad, materialización de las
posibilidades del individuo o del grupo, ahí, ya no
es sometida al "fin en sí" impuesto en otro lugar
por una economía, una sociedad, que tienen
necesidad de objetos para evaluarlas en términos
monetarios.

El centro de vacaciones no tiene otra finalidad
que el desarrollo de los individuos en el respeto
de sus iniciativas, de sus ritmos y de su propio
caminar. Tiene por única función asegurar la
divers ión,  permanece como un factor
irremplazable de la educación a la vida social.
Concebir la Actividad, organizarla, realizarla,
apreciar su resultado integrado en un proyecto,
son objetivos que puede asignar cualquier
pedagogía de la responsabilidad.

Claudine BRAUN
Educadora C.E.M.E.A.

Miembro del MAM- Mulhouse

La Oficina Central de
Cooperación en la Escuela

L
a federación nacional de la Oficina
Central de la Cooperación en la Escuela
(OCCE) es una asociación cuyo objetivo

es ‘‘aprender y vivir cooperativamente"...
Reconocida de utilidad pública, habilitada
para actuar en la escuela, agrupa a más de

cincuenta mil cooperativas escolares en la
enseñanza pública, maternal, elemental y
secundaria.

Son más de tres millones y medio de estudiantes
los que, diariamente, y con sus docentes, son
conducidos en proyectos múltiples para
"aprender a vivir cooperativamente".

La cooperativa escolar es un verdadero equipo
formado de manera voluntaria por los alumnos y
sus docentes. A propuesta y bajo el control atento
de los docentes en la escuela primaria y maternal,
a menudo, por la iniciativa de los alumnos (con la
ayuda de los adultos) en la secundaria, estas
microsociedades, realmente democráticas, son
verdaderos lugares de experimentación de la
vida en grupo y del ejercicio de la responsabilidad
en acción.

Por sus numerosos proyectos (educación al
entorno, educación artística, educación física,
comunicación, sol idar idad.. . ) ,  por sus
herramientas específ icas (per iódico,
correspondencia escolar, intercambios, clases
transplantadas...), por su manera de aprender los
aprendices-sabios (individualización que respeta
las interacciones de grupo, responsabilización de
cada uno, contratos explícitos, pedagogía del
proyecto, acción, evaluación formativa...), por su
ética (respeto mutuo, solidaridad...) y sus
instituciones propias (consejo cooperativo,
delegación de tareas y de funciones,
responsabilización, reglas de vida...), la
pedagogía cooperativa genera un espacio
educat ivo específ ico del  que conviene
administrar, conjuntamente, día a día, las
di ferentes dimensiones tanto
espacio-temporales,  cogni t ivas como
financieras.

La clase cooperativa aparece entonces como un
lugar de ejercicio de la responsabilidad individual
y colectiva, ejercicio que deja el derecho a la
prueba, al error, a la innovación.

La clase cooperativa es un lugar en donde se
elabora activamente la conciencia de la regla
justa, la búsqueda (más allá de la igualdad) de la
equidad, el respeto de cada uno y del grupo,

Capítulo 7º   Prácticas pedagógicas

87



donde el niño puede constituirse en cuanto
individuo autónomo.

La clase cooperativa es también un lugar
pr iv i legiado para la adquisic ión de
conocimientos, tanto en términos de saberes, de
saber-hacer como de saber-ser, necesarios para
el progreso de cada uno. La clase cooperativa es
finalmente un lugar que permite a todos
expresarse, crear, comunicar.

La cooperativa escolar, lugar de encuentro de
todo y de todos, sin ser en sí misma generadora
de conflictos los sufre de todos modos... ¡Puede
ser también el lugar privi legiado de su
expresión! . . .  Conf l ic to inter indiv idual ,
intercategorial, conflicto de influencia o de
interés, conflicto interno o que implica actores
exteriores... Conviene administrar positivamente
esta dinámica, la cooperativa escolar con sus
instituciones y sus herramientas específicas
puede entonces jugar un papel esencial.

Georges CAGNAIRE
Asociación departamental OCCE Loire

Grupo Francés de
Educación Nueva

N
acido de la Ligue Internationale de
l’Education Nouvelle, el G.E.E.N.-Grupo
francés de educación nueva - se

constituyó en los años 1920. Fue fundado por
un grupo de intelectuales y de educadores
que, al salir de los horrores de la primera
guerra mundial, decidieron luchar contra la
aceptación fatalista, para la masa de los
hombres, de la guerra, como solución.

En el transcurso de su historia, investigadores
como Paul Langevin, Henri Wallon, Jean Piaget,
Henri Bassis han hecho del viejo sueño de los
hombres, de instalar más Justicia y Felicidad, una
investigación obstinada para la construcción de
otra humanidad.

Hoy, numerosos educadores continúan actuando
contra todas las fatal idades, todas las

minusvalías, todas las exclusiones en los campos
de la infancia y de la escuela. La batalla contra
las práct icas usuales de t ransmisión,
enajenantes y obsoletas, es la piedra angular de
un proceso emancipador que funda el trámite de
"auto-socio-construcción" del  saber:
¡problemática nueva de transmisión del
patrimonio de la humanidad que gana la apuesta,
el esfuerzo, de transmitir emancipando!

Por eso, este proceso desborda ampliamente lo
"pedagógico", ya que se trata de poner en acción
en todos los lugares de construcción de saberes,
una práctica real de ciudadanía que toma en
cuenta la diversidad de cada uno en la
emergencia de una verdadera igualdad fraternal.

La búsqueda de la coherencia entre valores,
comportamientos y prácticas funda el dominio de
los saberes operativos y de la estructuración de
un pensamiento que da poder de resolver los
problemas de manera creativa. Poner en juego,
en el campo de los aprendizajes, un contenido
latente emancipador impl ica apoyarse
deliberadamente sobre la opción de que cada
quien l leva dentro de sí  inmensas
potencialidades, aun si, con frecuencia, son mal
explotadas, insospechadas y hasta negadas.

El aprendizaje de la lectura y de la escritura
plantea así todas las preguntas acerca de la
concepción de los saberes y de su transmisión.
¡Como no se aprende a hablar, para hablar... no
puede aprenderse a leer, para leer... tampoco
escribir para escribir!

Decir, leer, escribir, se inscriben en un proyecto
individual y social de cada uno en relación a sí,
en relación con los demás y con el mundo. Estas
capacidades, por consiguiente, no pueden
construirse sino al suscitar la búsqueda
descarnada para dar sent ido al  mundo
atreviéndose a actuar sobre él; de ahí la
importancia de tomar en cuenta la experiencia de
vida de todos los niños en proyectos a su escala,
a escala de la clase, de la escuela, del barrio...

Leer es menos un problema de conocimiento de
los signos, que de las redes de interrogación que
se van a constituir.

CODHEM

88



¡Leer es hacer sentido, es explorar cualquiera
que sea la edad y el nivel! Es descubrir indicios,
marcar pistas, entrar como detective privado en
una invest igación pol icíaca: para leer
activamente, creativamente, es decir para una
verdadera lectura, ¡una lectura entre los signos y
las líneas!

Tales prácticas como el mensaje codificado, la
lectura rompecabezas, la lectura teatro, la lectura
con preguntas previas o el problema sin
preguntas, son otras tantas situaciones propias
para suscitar una acción en la que cada uno
tratará de arriesgarse a buscar, luego a
confrontar el fruto de su búsqueda con los otros
para construir conjuntamente las respuestas que
toman vida a menudo ¡en la jubilación!

La lengua, la escritura son prácticas sociales.

Escribir no se aprende sino sólo en situaciones
de comunicación, que hacen necesario,
inevitable, el recurso a la escritura, con búsqueda
de destinatarios, definiciones de estrategias,
análisis de situaciones y de las técnicas
adaptadas a la escritura.

La producción de escritos por la que se aprende
es una ayuda irremplazable para tomar poder en
la construcción de los conceptos. Es posible
escribir en todos los campos: investigación de las
reglas de gramát ica,  de matemát icas,
investigación en ciencias, escritura de ficción...

Cuando las prácticas de investigación y de
confrontación de los niños-sujetos --actores de su
propia formación-- se concretan, en proyectos
vivos, cambiantes, el pensamiento se desarrolla
en el escrito.

La utilización creadora de las palabras, la poesía,
la escritura de las narraciones, de los cuentos,
favorecen la integración de competencias de
lenguaje nuevas para los niños, la puesta en
juego de la imaginación también es reguladora de
la vida mental profunda. En las actividades de
creación --la poesía, la narración-- se manifiesta
fuertemente este cambio de la carga simbólica de
las palabras que hacen al sujeto creador de sus
propias transformaciones internas.

Los niños son todos capaces de escribir, "Todos
Creadores". Nuestra acción consiste en inventar
las condiciones prácticas para que así sea,
porque la lengua escrita es una forma específica
del pensamiento.

Estas prácticas que privilegian así el éxito de
todos los niños, apostando sobre el "Todos
Capaces", ¿acaso no son el mejor camino para
el éxito de todos?

Extracto del Manifiesto del G.F.E.N.

La Educación Nueva se enraiza en la
historia de todos los pensamientos
rebeldes a la sujeción del Hombre, en

la tradición siempre renovada de todas las
prácticas de emancipación del hombre por el
hombre. Su apuesta es que los hombres y
consecuentemente los hijos de los hombres
tienen mil veces más posibilidades de lo que
se cree habitualmente (...)
Recordamos solemnemente que el fin de la
educación es la formación de un
pensamiento libre y de un espíritu crítico en
la negación deliberada de lo que se llama
demasiado fácilmente las fatalidades. El fin,
precisamos, es la emancipación mental para
cada uno, la búsqueda deliberada de la
coherencia entre lo que se dice y lo que se
hace. Nuestra batalla no es sólo la de un
grupo de franceses, sino la de la Humanidad
entera, pensamiento puesto en acción por
precursores universales: Rousseau,
Pestalozzi, Jacotot, Montessori, Decroly,
Makarenko, Korczak, Bakulé, Freinet,
Langevin, Wallon, Freire... es decir, aquellos
para los cuales la transformación de las
prácticas educativas y de la enseñanza es
una apuesta de civilización. Es una batalla
planetaria a escala de la Historia: expresa
una aspiración irreversible, venida del fondo
de las edades, un impulso de la Humanidad
para construirse según la expresión de
Albert Jacquard, como "humanitud".
Sembrar la fraternidad es solamente una
utopía, dicen los defensores del pasado, los
escépticos y los timoratos.Para la
Educación Nueva, la práctica de esta utopía
es una urgencia de civilización.

Capítulo 7º   Prácticas pedagógicas

89



Korczak o el respeto del niño

N
acido en Varsovia en 1878, toda la
existencia de Janusz Korczak ha sido
marcada por una doble identidad

judeo-polaca, su temor por la locura
hereditaria (después de la muerte de su padre
en un asilo psiquiátrico), su aprendizaje de la
pobreza, después de una infancia fácil.
Pediatra de formación, periodista y escritor,
cronista en la radio polaca, se ha dedicado a
desarrollar una pedagogía poniendo el acento
sobre el respeto al niño.

"¿Adónde debo conducirlo? ¿Hacia grandes
ideales, acciones heróicas?

¿Limitarme a enseñar ese mínimo que exige la
sociedad, pero que hay que saber, so pena de
verse rechazado por el la? ¿Pero tengo
solamente el derecho de imponer, exigir, querer?
¿En nombre de qué? Tal vez, el único camino
justo, para cada uno de Uds. ¿será el que se
habrán fijado Uds. mismos, aun si parece indigno
a los ojos de los demás?"

Como antes de él Tolstoi13, en nombre de la duda
y de la ignorancia, Korczak plantea la mínima
intervención del adulto en la educación del niño.
Para él, la infancia constituye un mundo diferente
del de los adultos pero que no le es inferior: tiene
sus propios valores, sus propias aspiraciones.

Para el adulto, el niño es un desconocido: "No
conocemos al niño, peor, lo conocemos sólo a
través de prejuicios (...). En nombre de un
porvenir hipotético, se subestima todo lo que
hace hoy sus alegrías, sus tristezas, sus
sorpresas, sus cóleras, sus pasiones. En nombre
de un porvenir que no entiende y que no necesita
entender, se le roban años enteros de vida". El
primer fin de la educación es, por consiguiente,
dar al niño el derecho de ser un niño, de hacer
libremente la experiencia de la vida.

Pero el adulto también debe fijar límites a los "yo
quiero" no experimentados y no "transformar un

esclavo que se aburría en un tirano que se
aburre".

En 1911, Korczak abre en Varsovia "La casa del
huérfano" que recoge a los niños judíos
abandonados y se transformará en la primera
"República de los niños". Un "Consejo de
autogestión" compuesto por niños y un adulto
que juega el papel de gobierno, ciertas
cuestiones pueden dar lugar a plebiscitos. Un
tribunal juzga las faltas a las leyes según un
código redactado por Korczak.

Aun los adultos pueden ser l lamados a
comparecer. Las tareas domésticas son
distribuidas entre todos y "en la Casa de los
Huérfanos trabajadores no debe haber
exclusivamente manuales y exclusivamente
intelectuales".

Personalidad excepcional y fascinante, Korczak
quiere formar ciudadanos que conocen el trabajo
y el valor del dinero. Muy conocido en Polonia y
en Alemania, es uno de los muy grandes
pedagogos de este siglo. En el ghetto judío de
Varsovia, se negará hasta el fin a abandonar a
"sus" niños como le será propuesto por los
alemanes y morirá con 200 huérfanos judíos en
las cámaras de gas de Treblinka en agosto de
1942.

Escuelas y liceos diferentes

E
xisten niños o adolescentes que están
"hechos para la escuela"... ¿Tal vez sea
la escuela la que no está "hecha para

ellos"?

Hay también adultos que critican el sistema
escolar, su pesadez, su papel normativo. De este
encuentro han nacido "lugares" de enseñanza
diferentes, escuelas llamadas paralelas y liceos
autoadministrados.

La ley del 28 de marzo de 1882 establece la
obligación de dar una instrucción a los niños. El
artículo 4º estipula: "La instrucción primaria es

CODHEM

90

13 Tolstoi había creado su propia escuela cuyos principios eran el libre desarrollo del niño y la no intervención de los adultos.



obligatoria para los niños de los dos sexos,
franceses y extranjeros, con una edad de 6 a 14
años cumplidos (el límite de edad pasó a 16 años
en la ordenanza del 6 de enero de 1959); puede
darse ya sea en los establecimientos de
instrucción primaria o secundaria, en las
escuelas públicas o libres, en las familias, o por
una persona elegida por la familia".

Recurriendo a este deber de instrucción que no
significa obligación escolar, varios grupos de
personas, de colectivos de padres, con los niños,
los adolescentes, han creado escuelas
"alternativas" o "paralelas". Fuertemente
inspirados en las teorías de Ivan Illich y de A.S.
Neill, en los años setenta se han multiplicado.

El principio es sencillo: un grupo de padres se
constituye en asociación 1901, encuentra un
local, uno o varios permanentes y organiza
actividades para los niños.

La mayor parte de estas escuelas "paralelas" han
desaparecido hoy. El anuario de las diversas
escuelas editado por la Agencia Informativa
Infancia censa el conjunto de las experiencias
existentes, inscritas o no en una corriente
pedagógica precisa.

Los liceos "diferentes" se congregan bajo el
vocablo de "liceos autoadministrados", término
que expresa bien la elección política efectuada
por sus profesores. A partir de 1981 entrando en
la brecha abierta por la llegada de la izquierda al
poder, los docentes más o menos separados de
la enseñanza tradicional crean los liceos
autoadministrados. Se conocen cuatro: París,
Oléron,  St  Nazaire y Caen. ¿Sus
particularidades? Son reconocidos por la
Educación Nacional como establecimientos
escolares "piloto". Se benefician de un estatuto
de relativa autonomía, tanto en el plano
pedagógico como en el administrativo. Los
proyectos pedagógicos insisten sobre las
nociones de responsabilidad (se comparten las
iniciativas con los formadores) y de apertura al

mundo. Se apoyan sobre un funcionamiento
democrát ico (Asambleas generales,
elecciones...)

Escuelas y liceos "diferentes" tienen por objetivo
"empezar desde las necesidades del niño,
respetarlo en cuanto individuo, enseñarle a
aprender, buscar una educación global". Más y
más, los niños y adolescentes se encuentran en
situación de "fracaso escolar", lo que revela así
el fracaso de la escuela, su inadaptación crónica
a cierto número de ellos que están lejos de ser
retrasados mentales o "casos"... Así toma todo
su sentido la búsqueda de otras formas de
escuelas, de educación.

El liceo experimental de Oléron
La escuela de la responsabilidad

Creado en 1982 por iniciativa de un
grupo de profesores alejados de la
enseñanza tradicional, el Liceo

Experimental Polivalente y Marítimo en
Oléron (LEPMO) es uno de los liceos
autoadministrados. "Casa Feliz" es el
nombre de este establecimiento escolar, no
como los demás, situado en la Isla de Oléron.
El LEPMO puede acoger a 150 alumnos del
segundo año hasta el final. Aquí, como en
otros lugares, los alumnos preparan el
bachillerato.
Hemos encontrado a François Ludemann,
que evoca la temporada pasada en el liceo
experimental de Oléron.
F.L.: Después de algunas dificultades de
adaptación al liceo de Sèvres, tenía
necesidad de encontrar una motivación
nueva en vísperas de un año importante: el
del bachillerato... Cuando desembarqué en la
isla en septiembre, el primer choque fue la
invitación al "punch de reingreso" en la playa.
Los dos días siguientes nos ocupamos de
sacar los barcos del galpón, volver a pintar
los dormitorios que iban a ser nuestros
salones de clase. Los profesores nos
ayudaron mucho, lo que creó de inmediato
un espíritu de convivialidad.

Capítulo 7º   Prácticas pedagógicas

91



N.V.A.: ¿Qué te ha aportado esta experiencia?
••  ¡No el bachillerato, porque he sido reprobado

en el oral de recuperación! Aun ahora tengo
dificultades para analizar lo que ocurrió, fue
un cambio tal. Creo que tomé conciencia de
mi identidad, me he responsabilizado frente
a los estudios.

¿Puedes dar un ejemplo?
•• Nos calificaban de 0 a 20. Sin embargo, los

profesores nos pedían someter el conjunto
de nuestro trabajo trimestral a la
"autoevaluación". Me atribuía una
calificación, luego la discutíamos con los
profesores. Después de algunos meses,
sabía exactamente dónde me encontraba.

¿Qué diferencia hay entre la "Casa Feliz" y un
liceo clásico?

•• Cuando llegamos, debíamos redactar y
firmar un compromiso contractual con un
profesor elegido por nosotros que se llama
"tutor". Ahí se precisan por escrito
nuestros objetivos y los medios para
alcanzarlos; el mío era obtener mi
bachillerato de matemáticas y ciencia de la
naturaleza.

•• En los momentos de abandono, mi "tutor"
me recordaba mi compromiso. Eso fue muy
útil.

•• ¡Otra diferencia, nunca éramos más de diez
por curso!

¿Tenían algo que decir acerca del contenido de
los cursos?

•• No. Nuestro programa era el oficial. Sin
embargo, los profesores estaban
dispuestos a discutir y a profundizar
ciertos aspectos en función de nuestras
demandas, inclusive fuera del curso.

¿Lejos de tu familia, no sentiste algo de
inseguridad?

•• Es cierto que estábamos confrontados a
todos los problemas de la vida
(alimentación, alojamiento,
mantenimiento.. .) .  ¡Hacía falta
arreglárselas! Desde este punto de vista, la
tutoría era una muy útil protección, evitaba
ser entregado bruscamente a sí mismo.

¡Es un poco la escuela de la vida verdadera!...
•• Sitúo esta experiencia a mitad de camino

entre la enseñanza tradicional donde todo
es asegurado por la institución y la vida con
su conjunto de pequeñas preocupaciones
diarias que están por resolverse, en esto,
esta experiencia es apasionante.

Recogido por Christian BRUNIER

2. Educación a la paz

1986, la Liga Francesa de la Enseñanza organizaba un
coloquio sobre el tema de ‘‘La educación para la paz’’.

Jacques Sémelin, investigador en el Instituto de
Investigación sobre la Resolución No-violenta de los
conflictos (I.R.N.C.),autor del libro ‘‘Para salir de la

violencia’’, propuso una modalidad de pedagogía para
la paz que toma en cuenta el ‘‘fenómeno conflictual’’ y la

necesaria búsqueda del conocimiento del otro.
Tomamos aquí de nuevo los extractos de su exposición.

C
onsideramos que la educación para la paz
debería tener por objeto la educación al
dominio del conflicto,  es decir ,  e l

aprendizaje de la administración del conflicto de
otra manera que por los medios de la agresividad
y de la violencia.

Según la distinción que propone la psicóloga
Denise Van Caneghem, nos parece interesante,
en efecto, diferenciar combatividad y agresividad.
La combatividad es esta pulsión fundamental
para el combate que compartimos con el género
animal, que se degrada, por muchas razones, en
agresividad, o hasta en franca destructividad, es
decir en actos de violencia real. Ahora bien, en la
perspect iva de la prevención de estos
comportamientos de destructividad todo el
problema consiste en elaborar modos de
resolución de los conflictos haciendo un llamado
a la combatividad necesaria sin que ésta se
degrade en agresividad o en violencia.

CODHEM

92



Resolver los conflictos
Estos modos de resolución de los conflictos son
programados genéticamente en la mayor parte
de los animales, es tan cierto que éstos no se
matan entre sí en el seno de una misma especie.
En el hombre tales inhibidores naturales no
existen. Por eso no pueden provenir sino de un
proceso cultural, en cuyo primer lugar debe
centrarse la acción educativa.

El campo abierto por la educación a la paz en
cuanto discipl ina del aprendizaje de la
administración del conflicto es muy vasto... En la
perspectiva indicada, debería ser una formación
del ciudadano en cuanto éste puede ser
considerado como una ‘‘institución’’ así como lo
sugiere Cornelius Castoriadis, es decir, el
producto de un proceso cultural complejo en el
que la escuela es sólo un elemento, al mismo
título que la familia, los medios de difusión y otros
agentes de la formación de los espíritus.

Una pedagogía de la confianza
El proceso educativo se desarrolla a través de
todo lo que concierne a nuestra vida relacional;
en primer lugar en los campos de la esfera
privada, en las relaciones padres-hijos, en la
manera en la que los hijos aprenden a vivir juntos,
y, por ejemplo, a organizar sus juegos. Gérard
Mendel ha desarrollado análisis ilustrativos a
través de los trabajos de psicoanálisis y mostrado
que la manera en la que se establecen las
relaciones en el seno del grupo familiar o escolar
comporta ciertas incidencias sobre la manera en
la que los niños ya adultos, vivirán su inserción
en las relaciones sociales y políticas.

La manera en la que aprendemos a administrar
nuestros conflictos en el transcurso de nuestra
infancia dejará huellas indelebles sobre la
manera como sabremos o no administrar los
conflictos en nuestra vida adulta. Es, por
consiguiente, justificado concederle la mayor
importancia.

Importa, ante todo, subrayar una verdad
psicológica simple: aprender a administrar el
conflicto supone tener confianza en sí. En efecto,
la angust ia genera manifestaciones de
agresiv idad o estados depresivos que

obstaculizan la resolución concreta de un
conflicto. Por eso no puede haber pedagogía de
la paz sin una pedagogía de la confianza que
permite al niño afirmarse a sí mismo a través de
la mirada del otro, de manera positiva y distante.
En este punto, el aporte de las pedagogías
nuevas es muy apreciable, ya que apunta hacia
el despertar del niño, a desarrollar su autonomía
y su sentido crítico. Las pedagogías modernas
constituyen un tronco común con la pedagogía
de la paz, situándose la segunda en la
prolongación de las primeras en la medida en que
éstas tienen por objetivo efectivamente hacer
adquirir al niño el sentido de la autonomía y de la
solidaridad.

Estos son efectivamente los dos valores básicos
sobre los cuales puede edificarse una pedagogía
de la paz. Y, en relación con ellos, dos
modalidades que nos parecen complementarias:
la primera es la del fenómeno conflictual
propiamente dicho, la segunda dirigida a la
comprensión de las realidades ajenas a nuestra
propia cultura, porque no puede haber pedagogía
de la paz sin búsqueda del conocimiento del otro,
por el que viene el conflicto.

Una coherencia entre fin y medios
En cuanto a la modalidad del conflicto, es
primordial hacer comprender que la violencia es
la expresión de una fuerza ‘‘centrífuga’’ que aleja
del objeto al mismo tiempo que del objetivo del
conflicto. Esta realidad ha sido destacada por
varios autores que analizan, aunque de manera
diferente, el proceso que conduce a este
resultado. Si la violencia hace perder de vista
porqué hay conflicto, la no-violencia, por lo
contrario, es la expresión de una fuerza que se
concentra en el objeto del conflicto, a través de
vías muy diversas. Citemos solamente la
exposición tangible de los hechos, la puesta en
escena continua del objeto del conflicto, la
llamada a lo simbólico, la dramatización de la
injusticia... Estos procedimientos tienen además
otra consecuencia: acercan los medios de la
lucha a su objetivo final, objetivo íntimamente
ligado al objeto del conflicto. Se dirigen hacia una
coherencia entre el fin y los medios.

Capítulo 7º   Prácticas pedagógicas

93



El segundo eje de una pedagogía de la paz es la
comprensión del  otro.  Tener un buen
conocimiento del otro siempre ha sido la mejor
manera de encontrar el lenguaje --en palabras y
en acciones-- que pueda comprender y aceptar.
En nuestras propias sociedades, tomando en
consideración las dificultades de integración de
ciertas comunidades, es importante que la
escuela sea el primer lugar en el que los niños se
beneficien de una sensibilización a los valores de
las diferentes comunidades culturales y
religiosas. Es necesario que se opere una
modificación considerable del espíritu social ante
las cuestiones que conciernen a lo extranjero, a
la guerra y a la paz. Importa también contribuir en
esto por todos los medios posibles.

Jacques SEMELIN

Aprender la paz, viviéndola

L
a educación a la paz ¿qué es? ¿De qué
paz hablamos? ¿Se trata de la ausencia
de guerra o, más globalmente, de hacer

comprender a los niños lo que engendra la
guerra para mejor evitarla?. ¿Se trata de hacer
recitar la Declaración Universal de los
Derechos Humanos a los alumnos, o más bien
de iniciarlos a los encuentros con los demás,
en sus diferencias?.

En su ‘‘Acta constitutiva’’ que tiene por fecha
1946, La UNESCO declara que ‘‘las guerras
nacen en el espíritu de los hombres, es en el
espíritu de los hombres donde deben edificarse
las defensas de la paz’’. Desde hace 45 años, los
docentes, los educadores han tomado para sí
esta afirmación e intentan poner en acción ‘‘la
educación a la paz’’, concepto amplio que ha
evolucionado desde este medio siglo. Hoy, todos
estamos de acuerdo en pensar que la paz no se
limita a la ausencia de guerra: ‘‘El peor enemigo
de la paz no es la guerra, sino la injusticia"14.
Justicia, derechos humanos, respeto del entorno,
comprehensión internacional: la noción de ‘‘paz
positiva’’ prevalece y la paz ‘‘implica en adelante

la instauración de un nuevo orden internacional,
más justo y más apto para favorecer el desarrollo
de la vida de los hombres sobre la tierra"15. La
educación a la paz, después de haberse centrado
en cuestiones de paz y de desarme, actualmente
cubre varios campos: educación a los derechos
humanos, al desarrollo, a la ciudadanía, a la
diferencia, a la resolución de los conflictos, al
respeto de la naturaleza, a la educación no
sexista, no-violenta... Todos estos campos
aparecen como facetas múltiples de un concepto
más bien impreciso, cuya puesta en práctica pide,
igualmente, ser precisada.

El sentido crítico
¿A quién se dirige la educación a la paz? ¿Sólo
a los niños? ¿En este caso, depende solamente
de la escuela? En cuanto a nosotros preferimos
reservar ‘‘la educación’’ a los niños y a los
adolescentes. La UNESCO por su parte también
habla de la educación de los adultos (preferimos
hablar entonces de ‘‘formación’’). Por otra parte,
consideramos que la educación a la paz tiene
lugar en el conjunto del campo educativo:
escuela, seguramente, pero también familia,
centros de esparcimiento, movimientos de
jóvenes...

CODHEM

94

14 Informe final del Congreso Internacional sobre la paz en el espíritu de los Hombres (UNESCO, Yamassoukro, 1989).
15 Ídem.



¿En qué consiste la educación para la paz? Su
objetivo debe ser desarrollar comportamientos de
iniciativa, de autonomía, de solidaridad, de hacer
que los niños adquieran el sentido crítico, pero
también enriquecer sus capacidades de análisis
y de reflexión a partir de elementos de
conocimientos históricos, filosóficos, científicos...
Según la edad de los niños, las aptitudes del
educador, el tipo de estructura en la que
interviene, uno u otro de estos procesos tomará
la delantera: la que toca el comportamiento o la
que se dirige más directamente a la inteligencia.
La complementariedad de los dos permitirá
aprender a resolver positivamente los conflictos
y a desarrollar la comprehensión mutua, tanto
interpersonal como internacional.

Cualquiera que sea el proceso, se impone una
pedagogía adaptada, que se apoya sobre
prácticas democráticas, el respeto del niño y de
sus derechos. Los docentes pueden apoyarse en
la recomendación del Consejo de Europa,
transmitida a todos los jefes de establecimientos
en mayo de 1985 que subraya que ‘‘la democracia
se aprende mejor en un contexto democrático
donde se impulsa la participación (...).Para la
eficacia de un aprendizaje de los derechos
humanos es, por consiguiente, indispensable un
clima propicio’’. La recomendación subraya
igualmente la necesidad de desarrollar, en el
marco de una educación a los derechos
humanos, las aptitudes tanto intelectuales como
sociales y especialmente las que permiten
‘‘resolver los conflictos de manera no-violenta,
asumir las responsabilidades...’’. En su discurso
de apertura del IVº Congreso de los docentes
para la paz, en París en 1992, Sr. Colin Power,
director adjunto de la UNESCO, invitaba a los
docentes a hacer evolucionar los
comportamientos que ayudan a la resolución
pacífica y democrática de los conflictos:
‘‘Enseñamos a los niños en función del modelo
que ofrecemos, en función de la organización de
nuestro sistema educativo. Los niños tratan de
imitar la manera en la que resolvemos los
conflictos en nuestras propias clases’’.

Vivir su diferencia
La educación para la resolución positiva de los
conflictos está en el corazón de una educación a

la no-violencia. Nos conduce, en primer lugar, a
las realidades diarias vividas por el niño. A
menudo el conflicto nace de la transgresión de
las reglas comunes. Estas, sea en la escuela, en
la calle o en los movimientos de jóvenes, tienen
por función poner límites a cada uno y garantizan
los mismos derechos para todos. El conflicto
puede ser la ocasión para hacer resaltar, a partir
de lo particular, la utilidad de la ley en general,
incluyendo las leyes internacionales, los
tratados... Es el primer paso de una educación a
la ciudadanía.

La comprehensión mutua es un complemento
indispensable en cuanto aporta ‘‘conocimiento
del otro, por el que viene el confl icto’’.
Sensibilizado a los valores de comunidades
culturales y religiosas diferentes, pero también a
las real idades sociales que lo rodean
(desempleo, injusticias...), el niño o el joven
adquiere una apertura que va en el sentido de una
mejor comprensión internacional. A diario, los
ejemplos son numerosos: el niño que no quiere
que se le felicite por su aniversario porque sus
padres son Testigos de Jéhovah; el adolescente
que ‘‘hace el ramadan’’...

Permitir a cada quien vivir pacíficamente su
diferencia, ser reconocido y respetado, pasa por
la posibilidad, para los demás, en un momento
dado, de expresar su sorpresa, sus preguntas. La
información, los intercambios, evitan encerrarse
en la burla, hasta en la agresividad y en la
violencia, por el miedo a esta diferencia que
sacude.

Nuevas imágenes
Resolución de los conflictos, comprensión mutua:
si el educador o el docente se apoyan sobre estas
relaciones interpersonales existentes, no pueden
quedarse ahí para abordar en clase las
dimensiones sociales e internacionales de la
educación para la paz. El campo de la
‘‘Instrucción cívica’’ puede parecer el mejor
adaptado para eso: familiarización con las
instituciones nacionales (consejo municipal,
par lamento. . . )  o internacionales (ONU,
comunidad europea...), trabajo sobre los textos
(declaración de los derechos humanos,
convención de los derechos del niño...). Ahí

Capítulo 7º   Prácticas pedagógicas

95



también, la forma y el fondo están íntimamente
ligados.

Más que instruir, importa educar, hablando de los
mismos niños. Es decir, darles los medios para
expresar la visión de las cosas, del mundo, que
tienen en la cabeza: sus imágenes mentales’’. A
partir de ahí, se puede ayudarles a descubrir los
errores y a reconstruir nuevas imágenes, más
próximas a la realidad. Solamente esta
apropiación del niño o del mismo joven de sus
conocimientos y anál is is evi tan el
‘‘adoctrinamiento cívico’’, y los comprometen a
percibir sus posibilidades de acción en cuanto
ciudadano...

Pero el campo escolar de la educación a la paz
rebasa el de la instrucción cívica. En cada
disciplina, ciertos aspectos que tocan los
problemas de la paz, del desarrollo, del ambiente,
de la cultura. Explicar el arma nuclear puede muy
bien tener su lugar en un curso de física. La
comprensión del  fenómeno no puede
satisfacerse por una explicación técnica fría. Una
reflexión sobre la utilización de la ciencia se
juntará entonces con la reflexión filosófica. La
historia seguramente ocupa un lugar esencial, en
todas las edades, en la reflexión sobre las
guerras, la injusticia. Una búsqueda como la que
llevó a cabo Jacques Sémelin sobre las
resistencias civiles opuestas a la dominación nazi
puede enriquecer los conocimientos sobre este
período, al mismo tiempo que aporta elementos
de reflexión sobre la desobediencia civil y las
posibilidades de resistir eficazmente a la opresión
que ofrece la no-violencia.

Como en otros campos, conviene completar la
educación a la paz de dos maneras, darle dos
soportes: la búsqueda y la formación de
formadores. En la ‘‘estela’’ no-violenta en
particular, se han desarrollado iniciativas en este
sentido. El Instituto de Investigación sobre la
Solución No-violenta de los Conflictos ha
publicado varios estudios. Le Cun del Larzac y el
IFMAN organizan formaciones --individuales
para Le Cun en un marco institucional para el
IFMAN--, sobre la educación y la no-violencia, la
resolución de los conflictos... Existen centros
igualmente en Bélgica y en Suiza... Por su lado,

varios movimientos y asociaciones, por sus
actividades militantes, han contribuido a hacer
avanzar la educación a la paz. Mucho queda por
hacerse para un reconocimiento institucional, en
particular en la Universidad y en la formación de
los maestros, pero el deseo de la UNESCO sigue
teniendo un objetivo: ‘‘Facilitar la elaboración de
una nueva ética de la paz implicando las
instituciones científicas y los investigadores’’.
Cada uno según sus competencias, son, por
consiguiente, dos las dimensiones que hay que
impulsar: el trabajo en la base y la investigación.

A-C. B. y B.B. 

3. Escuelas no-violentas

La escuela del Arca

L
a Comunidad del Arca, fundada en 1948
por Lanza del Vasto, es una comunidad
orientada hacia la no-violencia que se

esfuerza por vivir directamente de su trabajo.
Hombres y mujeres comparten sus tareas
diarias, los servicios comunitarios, trabajan la
tierra o en los talleres y están comprometidos
en acciones no-violentas en el exterior.

Las personas que permanecen en la comunidad
han sido llamadas, por consiguiente, a una
búsqueda no-violenta y a una aplicación de los
principios no-violentos gandhianos en todos los
planos de la vida, esforzándose por encontrar la
respuesta no-violenta a todas las preguntas que
se plantean al hombre de hoy y de todos los
tiempos.

Nuestra comunidad se encarga actualmente de
la ‘‘escolaridad’’ de sus niños hasta el 4º año. Los
niños de 5º y 6º están inscritos en un curso por
correspondencia (por ahora no hemos
encontrado una mejor solución). Luego, si los
niños lo desean, pueden frecuentar los colegios
o los liceos. Es lo que se produce más a menudo.

¿Son posibles una educación no-violenta de los
niños y una enseñanza de la no-violencia a los
pequeños y a los mayores?

CODHEM

96



Se sabe que Gandhi estimaba que la no-violencia
era ante todo un asunto de educación y al fundar
el ‘‘Naï-Talim’’ (método gandhiano de educación)
quería hacer de la escuela un vivero de
‘‘servidores no-violentos’’ y una palanca para la
revolución no-violenta.

Las escuelas gandhianas debían crecer sin la
ayuda de los gobiernos, libres de toda injerencia
de poderes públicos.

Por otra parte, el ‘‘Naï-Talim’’ rompía con la
costumbre de las escuelas cuyo método es el
castigo y cuyo fin es el diploma, más lejos aun, la
inserción en el sistema establecido.

Para Gandhi la educación debe fundarse en el
conocimiento del Hombre... es una práctica que
no empieza en la escuela para terminar con el
examen, sino que empieza con la vida y se acaba
con ella.

Gandhi y la educación
De hecho, lo que Gandhi propone es la
independencia para la educación. Esta
autonomía tiene tres metas y Vinoba lo explica:
‘‘la primera es bastarse a sí mismo para las
necesidades materiales. La segunda es la aptitud
individual al conocimiento: la esclavitud del
espíritu es tan desastrosa como la dependencia
material. Nadie puede pretender ser libre si no
desarrolla sus aptitudes al pensamiento
independiente. La tercera es la fuerza individual
que permite dominar los sentidos porque, ser
realmente libre es dominar sus sentidos y su
espíritu y la educación debería tender a
desarrollar la aptitud al dominio de sí y a la
disposición a servir libremente a sus semejantes.
Estos son los objetivos de la educación’’.

Por consiguiente, enseñar a los niños a
gobernarse a sí mismos y a bastarse, de donde
se desprende un mínimo de dependencia y un
mínimo de jerarquía.

Finalmente, armonizar las cuatro dimensiones
del ser del niño: su cuerpo, su intelecto, su
sensibilidad, su espíritu.

Estas ideas expresadas no son necesariamente
nuevas. Numerosos son los pedagogos que las
han expresado bajo una forma u otra.

Pero, no es todo. Gandhi va hasta preconizar el
hacer que el niño adquiera una fuerza interior
para la no-v io lencia exter ior  es decir
manifestaciones y acciones no-violentas,
práctica de los métodos de resistencia civil y no
cooperación con la injusticia organizada...

Se entenderá fácilmente el porqué Gandhi
deseaba que el ‘‘Naï-Talim’’ fuera libre y creciera
sin la ayuda de los gobiernos, y esta idea es
totalmente nueva.

Pero, hablemos ahora de la escuela del Arca...

En primer lugar -- y es un punto importante--
nuestra búsqueda pedagógica no es
responsabi l idad única de
‘‘quien-hace-la-escuela’’. La Comunidad está ahí
y es en ella donde la escuela fija sus raíces, se
alimenta, se desarrolla, encontrando en ella la
imagen vivificante de su deseo de crecimiento.
En otras palabras,  la educación no es
responsabilidad de una sola persona sino de
todas y hay coherencia entre lo que viven los
niños y lo que viven los adultos.

Por otra parte, nuestra meta no es ‘‘fabricar
pequeños no-violentos’’ sino buscar más bien
tener una actitud no-violenta y, por consiguiente,
el  respeto hacia los niños. No hay
‘‘adoctrinamiento’’, ni siquiera sobre las teorías
no-violentas.

La experiencia del Arca
La escuela aquí no son cuatro muros sino un
amplio dominio donde viven más o menos 150
personas que practican su oficio en el lugar. Es
también la vida de todos, los matrimonios, los
nacimientos, las fiestas... en una región variada,
rica también en acontecimientos (Larzac, etc...)
La escuela para los niños del Arca es su lugar de
vida, es también un lugar donde se encuentran
en casa y donde gozan de una muy grande
libertad.

Capítulo 7º   Prácticas pedagógicas

97



Eso no es sin contrapartida. Los niños son
responsables de la limpieza, la calefacción y el
mantenimiento de su escuela. Como no se recibe
dinero de la comunidad, ni del estado, se
autofinancian publicando un periódico ‘‘la vallée
enchantée’’ (el valle encantado), su libro ‘‘Le
hibou bleu’’ (el búho azul) y difunden un disco
grabado con Raymond Fau, ‘‘Si on chantait les
fleurs’’ (Si cantáramos las flores).

Poseen un gallinero que han construido, crían,
recogen los huevos, trabajan la hortaliza y la
apicultura. Pero, ¿la educación a la paz? ¿Basta
con trabajar para sus propias necesidades?

Es un primer paso, el de pesar lo menos posible
sobre los otros, todo lo demás está en la manera
de vivir este tiempo escolar y es lo que trataremos
ahora.

La escuela del Arca no es obligatoria. Los niños
eligen participar o no. Si escogen participar, la
escuela que no es un ‘‘servicio libre’’, es por todo
el año. Porque el niño debe entender que al elegir
frecuentar la escuela se compromete a vivir una
aventura con otros y que la escuela no existe para
él, sino por él... Finalmente, todos participan y van
con gusto.

La disciplina es pensada y querida por cada uno.
Nos reunimos regularmente para decidir lo que
vamos a hacer, cómo vamos a organizar nuestro
trabajo o esta salida o esta fiesta. Todos tienen
la palabra, las decisiones se toman por
unanimidad... No se hará algo si uno solo de los
niños se opone. Se busca más bien el acuerdo
de todos. Esta práctica suprime numerosos
conflictos, porque siempre existe la posibilidad de
dialogar. A menudo, cuando explota un conflicto
entre uno o varios niños, se decide hacer lo que
se tiene la costumbre de llamar un ‘‘consejo’’, al
fin de nuestro trabajo. Cuando tiene lugar el
consejo, las querellas a menudo son olvidadas,
el conflicto ha sido desenredado y se habla de
otra cosa...

Nunca es una mayoría la que gana sobre una
minoría, ni una minoría la que impone su voluntad
a un grupo más numeroso. Buscamos el acuerdo
de todos sin el cual no es posible la vida en

común. ¿No es ésta la clave de una educación a
la paz?

En el transcurso de los años, los niños han
elaborado un pequeño reglamento que todos se
esfuerzan por respetar y que ayuda a la vida en
común. Las llamadas al orden se hacen entre
ellos. Y aceptan bien este reglamento que han
elegido libremente. Siempre es posible suprimir
un ‘‘artículo" pero, remplazándolo por otro que
debe ser mejor y que hará crecer al niño en su
toma de responsabilidad.

Otro punto importante, todos trabajan a su ritmo.
El que está cansado descansa. La ayuda mutua
existe, es, más aun, un deber explicar al que no
entiende.

Este espíritu de ayuda mutua hace desaparecer
el espíritu de competencia tan nocivo y sin
embargo tan apreciado en ciertos medios
educativos y en nuestra sociedad. No hay, por
consiguiente, ningún adulto encargado de la
instrucción, sino 6 o 12 niños capaces de
enseñarse mutuamente.

Nunca hay ‘‘cursos’’, el trabajo es autocorrectivo
y el que ‘‘hace’’ la escuela solamente ayuda y
vigila el florecimiento de cada uno y no solamente
un florecimiento intelectual. Se busca el método
más apropiado para cada niño. Hay que tener la
disposición para volver a cuestionar tal o cual
método de trabajo que no conviene a un niño.
Seguir un método como se siguen los rieles
revela la falta de seguridad en el educador, su
miedo a la vida y también su falta deplorable de
iniciativas. Si se respeta al niño, se adapta el
método más que buscar adaptar el niño al
método... Traten de calzar un 25 si es un 30 y
traten de vivir así...

También se puede decir que los niños aprenden
a aprender. En primer lugar está la vida alrededor
de ellos, pero disponen también de documentos,
de libros, de revistas y de periódicos. La escuela
está suscrita a varias revistas y recibe
documentos relacionados con su búsqueda.

CODHEM

98



Educar es liberar
Se busca lo más posible que el niño se haga una
idea personal de los problemas de nuestro
tiempo. Aprendiendo a aprender tiene muchas
posibilidades de que al ser adulto sea capaz de
buscar personalmente y no a merced de los
medios de difusión, por ejemplo...

Los niños t ienen también el  deber de
desobedecer, y se les impulsa a hacerlo, frente a
órdenes injustas o irrespetuosas, Finalmente, el
canto, la expresión corporal, la música, el teatro,
ocupan un lugar importante en la escuela y la
dimensión religiosa de todos debe encontrar su
lugar.

Los niños participan también en las acciones
no-violentas con los adultos o solos, pero siempre
por propia iniciativa.

Éste es un punto que no deja de extrañarme. Y,
sin embargo, ¿qué hay más normal que estos
niños que viven en un medio preocupado por los
problemas angustiantes de nuestra civilización,
que, por sí mismos desean actuar como lo hacen
los adultos con los que viven?

Esto es. ¿Hemos revisado la cuestión?
¡Ciertamente no! La educación no es un asunto
pequeño, razón de más para tomarla en serio y
no descargarla demasiado fácilmente sobre otras
personas o sobre el estado.

Y la actitud no-violenta es el respeto del ser, es
esto lo que sostiene toda nuestra búsqueda.
Educar es liberar.

Gérard WEYER

El Centro Martin Luther King

E
l Centro Martin Luther King de Atlanta
(Estados Unidos) ha sido fundado en
1968, cerca del lugar donde King nació,

para preservar y continuar su obra.
Numerosas actividades culturales y
educativas manifiestan el compromiso
permanente del Centro para los derechos
civiles y la lucha social.

Entre los proyectos y los programas propuestos,
presentemos brevemente, a título de ejemplo:

El Centro de Educación para la edad
preescolar (Early Learning Center) que se dirige
al mismo tiempo a los padres que a los niños de
medios muy pobres. Su objetivo es "desarrollar
caracteres fuertes" aptos para defender los
valores necesar ios para una sociedad
democrática. El Centro toma en consideración
ampliamente de las necesidades individuales y
asegura la enseñanza de las ideas de Martin
Luther King. Al lado del trabajo pedagógico,
aconseja y ayuda a los padres en sus problemas
particulares y los pone en contacto con servicios
de ayuda a los desempleados, las instituciones
de formación continua, de consejo familiar, etc...

La Escuela de enseñanza de los
conocimientos fundamentales (Basic Skills
Academy) se dirige a los jóvenes a partir de los
16 años y a los adultos deseosos de sobrellevar
su minusvalía concernientes a la escritura y el
cálculo. Ante todo, importa ayudar a los
participantes a sobrellevar sus sentimientos de
frustración y de desesperanza para que vuelvan
a encontrar confianza en ellos mismos. A partir
de ahí, podrán comenzar a transformar sus
condiciones de vida. El Centro pretende probar
por este proyecto que es posible llegar a buenos
resultados comprometiendo solamente a
voluntarios, no profesionales, pero bien
preparados, que se refieren a un diagnóstico
establecido por un psicólogo y a un programa
individualizado.

Capítulo 7º   Prácticas pedagógicas

99



Por otra parte, el Centro Martin Luther King
mantienen vínculos con varias universidades, en
particular para coordinar la investigación sobre la
no-violencia y promover su enseñanza.

¿El apoyo oficial aportado para este trabajo y la
institución, en 1986, de un día feriado nacional
para honrar "el gran héroe Martin Luther King"16

signif ica que en los Estados Unidos la
no-violencia es culturalmente reconocida?
Imposible afirmarlo pero eso es lo que importa
para el porvenir y lo que se propone alcanzar este
centro pionero.

CODHEM

100

16 M.L.King es, después de George Washington, el segundo americano a ser distinguido de esta manera.




