Derechos humanos, bioética y religion:
recuperacion del florecimiento humano
José Enrique Gémez Alvarez

I. Un argumento como punto de Partida ..........ccocereeririenienieie e 7
Il. La declaracion, declaraciones y libertad religiosa ..........ccooveeeiieniniciieneeeenen 8
1. La DUBDH vy el florecimiento humano ............cccuoceeiienineeneeninee e 8
2. El derecho a la practica religiosa ..........cocverieriiieiieieieeseee e 10
Ill. Lo religioso como realidad paraddjica de la condicion humana.................... 12
IV. Conclusiones, propuestas y comentarios finales .........c.cccccoevveniiiciicnenn 15

NOTAS ... 17




Derechos humanos, bioética y religion:
recuperacion del florecimiento humano
José Enriqgue Gomez Alvarez

I. UN ARGUMENTO COMO PUNTO DE PARTIDA

Al plantear el tema “Derechos humanos y bioética” salta a la mente el
proyecto de establecer unos pardmetros sobre los limites y alcances de
intervencion sobre la vida humana, esto es, la Declaracion Universal sobre
Bioética y Derechos Humanos. ' Esta Declaracién (de aqui en adelante
DUBDH) no substituye las anteriores que han abordado estas tematicas, sin
embargo, busca establecer una serie de indicaciones minimas que garanticen
el florecimiento humano, no al margen, ni subordinando la vida, o mejor
dicho, la dignidad humana, a la mera posibilidad factica de intervencion sobre

la persona. 2 7

Por otra parte, en las declaraciones sobre derechos humanos se sefialan o
reconocen derechos a la practica religiosa. ;Qué elementos comunes se
descubren en estas esferas? Para responder a esta interrogante y vislumbrar
un papel, traducido en directrices, de la religion, la razén y el derecho en
Bioética, expondré en un argumento resumido la interrelacion fundamental
entre las mismasy a partir de aquél desglosaré los presupuestos axioldgicos
y antropolégicos que nos daran, posteriormente, la pauta que nos oriente
en este tema.

El argumento parte de una valoracion o propiedad de los derechos humanos,
promulgados en diversos momentos de la historia, y que consiste en
reconocer que son bienes propiamente humanos. Ahora bien, dentro de
estos derechos se encuentra que la practica religiosa es un derecho
claramente formulado en las declaraciones. De ahi puede deducirse, en un
primer momento, que la practica religiosa es un bien propiamente humano.

A su vez, desde una perspectiva bioética, los bienes propiamente humanos
deben ser considerados en las decisiones bioéticas. De ahi, podemos,
razonablemente, concluir que la practica religiosa debe ser considerada en
las declaraciones bioéticas.

COMISION DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MEXICO




La practicareligiosa es una cuestion factica que mostraré en su interrelacion
con las diversas declaraciones de derechos humanos previas a la DUBDH.
Sin embargo, cabe hacerse la pregunta del porqué se incluye o se le atribuye
a ésta la calidad de derecho fundamental (sugerida implicitamente en la
primera premisa del argumento expuesto). Para encontrar la respuesta, la
clave se encuentra en el alcance o uso de la expresién “bienes propiamente
humanos”. La respuesta propuesta aqui consiste en releer los “derechos
humanos” como condiciones minimas para el florecimiento humano de modo
que los hombres puedan ser razonadores practicos independientes y
competentes. ?

Sin embargo, es importante sefialar primero las interrelaciones entre los
derechos y el fendbmeno religioso que estan indicadas en las premisas
segunda y tercera de este ensayo.

Il. LA DECLARACION, DECLARACIONES Y
LIBERTAD RELIGIOSA

1. La DUBDH vy el florecimiento humano

La DUBDH insiste en el caracter novedoso de los nuevos retos de la
tecnologia y sus implicaciones éticas en la vida humana. Esto lo realiza sin

8 descartar la tradicidn previa de los Derechos Humanos. Para nuestro
propésito se extrae del documento un fragmento de donde partira la reflexion
sobre los supuestos de la misma:

Reconociendo que los problemas éticos suscitados por los rapidos adelantos de la
ciencia y de sus aplicaciones tecnolégicas deben examinarse teniendo en cuenta no
so6lo el respeto debido a la dignidad de la persona humana, sino también el respeto
universal y la observancia de los derechos humanos vy las libertades fundamentales
(...). Recordando la Declaracion Universal de Derechos Humanos del 10 de diciembre
de 1948 (...) la Convencion de las Naciones Unidas sobre los Derechos del Nifio del 20
de noviembre de 1989 (...).

Reconociendo que esta Declaracion se habra de entender de modo compatible con
el derecho internacional y las legislaciones nacionales de conformidad con el derecho
relativo a los derechos humanos (...) Considerando que la UNESCO ha de desempefiar
un papel en la definicion de principios universales basados en valores éticos comunes
que orienten los adelantos cientificos y el desarrollo tecnoldgico y la transformacién
social (...).

Reconociendo asimismo que las decisiones relativas a las cuestiones éticas
relacionadas con la medicina, las ciencias de la vida y las tecnologias conexas pueden
tener repercusiones en los individuos, familias, grupos o comunidades y en la especie
humana en su conjunto (...).

9° certamen de ensayo Bioética y derechos humanos



En este largo pasaje resaltan algunos supuestos que explican o permiten
entender el argumento originalmente planteado en la introduccion del
ensayo.

Vamos por partes. La Declaracion afirma que toma en consideracion la dignidad
de las personas (a), el respeto y la observancia universal (b) y estos dos
elementos repercuten en los individuos y la sociedad en su conjunto (c).
Estos tres tépicos son supuestos valorativos que podemos reinterpretarlos
del siguiente modo: los seres humanos al ser razonadores practicos, sus
decisiones éticas siempre se dan en lo concreto por medio de la prudencia.
¢ Qué significa esto? Que el hombre tiene que comparar, filtrar o evaluar en
el caso concreto individual (c), cdmo y hasta qué rango alcanza la norma
universal (b), tomando en cuenta también las circunstancias de la accion,
tanto en mi contexto personal como en otros, (c) de modo que la realizacién
humana no se vea obstruida o instrumentalizada (a) (lo que operativamente
significa “dignidad”: siempre las personas son fines y no medios). Dicho de
otro modo, se puede hablar de “bondad de los actos humanos” de varias
formas.® Una de ellas seria:

El juicio acerca de la mejor manera de ordenar los bienes en la vida de un individuo o
una comunidad... mediante el que se juzga incondicionalmente lo que es mejor ser,
hacer o tener para un individuo o un grupo, no sélo qua agentes que participan en una
u otra actividades en uno u otro rol o roles, sino también qua seres humanos. © 9

Este modo de juzgar es el supuesto subyacente en las distintas declaraciones
sobre Derechos Humanos. El razonamiento de buscar un ordenamiento de
bienes que permitan que los seres humanos se desarrollen con plenitud. En
esto consiste el florecimiento humano. Este se da desde temprana edad,
por eso cobran sentido los llamados “derechos del nifio”. Este va pasando
por diversas etapas hasta convertirse en un razonador practico independiente.
Dentro de estas etapas, el infante parte de un contexto de tradiciones y
relaciones sociales en donde empieza a distinguir sus meros gustos a juicios
realmente éticos: valoracion de lo que se necesita para ser plenamente
humano. La Declaracion sobre los derechos del nifio hace manifiesto esos
minimos que permiten el correlato obligado de convertirse en un razonador
independiente.

Mc Intyre nos sefiala que:

Cualquier lista de obstaculos y peligros ha de comenzar mencionando los mismos
factores letales que amenazan [a los animales no humanos]... enfermedades, lesiones,
predadores, una alimentacion defectuosa... hay que afadir todos los factores y estados
que suponen una amenaza para el desarrollo de las capacidades linglisticas y
evaluadoras de los nifios: la falta de un estimulo adecuado de la actividad cerebral... la
inseguridad que engendra ansiedad... ’

COMISION DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MEXICO



Aunque este Ultimo autor no esta abordando el tema de los Derechos
Humanos, sino de los obstaculos para el florecimiento. Los Derechos
Humanos son los minimos reconocidos de modo explicito para el desarrollo
humano, de modo que los hombres puedan lograr o construir plenamente
su humanidad. Hay que insistir en el pueden, ya que no son garantias del
logro, sino la eliminaciéon de los obstaculos que se convertirian en
impedimentos graves para el desarrollo. Dicho de otro modo, los derechos
humanos son condiciones necesarias del florecimiento, pero no son garantia
de su pleno éxito. Sin embargo, lo expresado hasta aqui no se limita a los
derechos de tipo politico excluyendo a derechos mas recientes en la historia
humana, & que implican una participacién conjunta de todos, para poderlos
lograr y no la mera eliminacién de ciertos obstaculos. De ahi que las
declaraciones sobre derechos humanos deben ser vistas como un
reconocimiento de la dependencia de todos con todos. O dicho en términos
de obligaciones: como todos estamos obligados a ser independientes y
ayudar a que todos lo sean, surge el derecho de ser reconocido en la
dependencia. Otro modo de verlo es afirmando que todos necesitamos de
reglas comunes que favorezcan las actitudes y actividades minimas correctas
que permitan el desarrollo o florecimiento humano. Los derechos humanos
mas recientes son una profundizacién y reconocimiento de los limites del
desarrollo humano, es decir, de que éste siempre es tarea colectiva con un
fondo axiolégico comudn: los hombres son hombres en cuanto que ejercen

10 sus habilidades propiamente humanas y humanizantes: la voluntad e
inteligencia en la determinacién de los medios para los fines que son mas
que la mera expresion de mis deseos. El hombre asi ve no sélo motivos de
accion, gue son infinitos, sino las razones de la accion. Tal es el sentido de
ser “un razonador ético independiente”. Pero aqui “independiente” no implica
ni la mera subjetividad ni el aislamiento.

Ahora bien, los derechos humanos son la explicitacion de algunos bienes
fundamentales y remarco, de algunos, ya que el Bien total del hombre no es
posible conocerlo a priori, sino sélo en el despliegue practico de los hombres
en su accionar diario.® En ese sentido, la enumeracion de derechos no
termina nunca, en cuanto que el contexto practico plantea los nuevos
problemas y retos por enfrentar, sin que por ello se relativicen los logros
anteriores. Esto lo hace manifiesto la DUBDH cuando sefiala en sus articulos
12y 28, en una formulacién negativa, que no deben interpretarse los articulos
de la misma como contrarios a lo anteriormente expuesto en otras
declaraciones sobre derechos humanos.

2. El derecho a la practica religiosa

Ahora bien, ¢qué afirman las declaraciones de derechos humanos sobre la
practica religiosa? Para mostrar los elementos esenciales me apoyo en tres

9° certamen de ensayo Bioética y derechos humanos



textos diferentes: La declaracién francesa de 1789, la Declaracién americana
de los derechos del hombre y La Declaracién de los Derechos del nifio. °

La Declaracion francesa de 1789 sefiala en el articulo 10: “Nadie debe ser
inquietado por sus opiniones, incluso religiosas, siempre que su manifestacion
no altere el orden publico establecido por la Ley” . Este articulo se
complementa con el siguiente:

La libre comunicacioén de los pensamientos y de las opiniones es uno de los derechos
mas preciosos del hombre; todo ciudadano puede pues hablar, escribir, imprimir
libremente, a reserva de responder del abuso de esta libertad, en los casos
determinados por la Ley.*?

Aqui el texto alude no sé6lo al hecho de que “puedo pensar lo que quiero” y
expresarlo en el lenguaje oral y escrito. La nocién de manifestacion ligada a
la creencia se refiere también, por la alusién del orden publico, a toda accion
derivada de la misma creencia.

Pasemos ahora al siguiente fragmento. En la Declaracién Americana de los
Derechos del Hombre, en su articulo tercero, se sefiala: “Toda persona tiene

el derecho de profesar libremente una creencia religiosa y de manifestarla y
practicarla en publico y en privado”.*®

El articulo de la libertad religiosa se complementa con el articulo 22 de esta 1 1
misma declaracion, que indica: “Toda persona tiene el derecho de asociarse
con otras para promover, ejercer y proteger sus intereses legitimos de orden
politico, econdémico, religioso, social, cultural, profesional, sindical o de
cualquier otro orden”,

En la Declaracion Universal de los Derechos del hombre se repiten los
elementos fundamentales sefialados anteriormente, pero agrega algunas
notas que esclarecen un poco mas el alcance de este derecho. El texto dice:

Toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, de conciencia y de religion;
este derecho incluye la libertad de cambiar de religién o de creencia, asi como la
libertad de manifestar su religion o su creencia, individual y colectivamente, tanto en
publico como privado, por la ensefianza, la practica, el culto y la observancia. *®

Aqui se hace explicito el caracter libre que debe tener la elecciéon, aunado a
que la religion posee ese caracter practico que no se limita solo al culto en
los templos, sino a una observancia practica cotidiana de la misma.

El dltimo texto que deseo exponer es la Declaracion de los Derechos del

Nifio. En éste se hace una alusién de que los derechos de los mismos deben
ser reconocidos por todos. El texto apunta: “Estos derechos seran

COMISION DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MEXICO



reconocidos a todos los nifios sin excepcién alguna ni distincién o
discriminacién por motivos de raza, color, sexo, idioma, religion... ya sea del
propio nifio o de su familia” .

Este fragmento me parece central, porque reconoce que el papel religioso
no solo es del adulto, sino se lo reconoce al nifio desde pequefio, aunado al
sefialamiento de que la religion de los padres también sera factor de no
discriminacion. De ahi que se deduzca el respetar la decision de los padres a la
educacion religiosay su manifestacion publica garantizada ya en los otros derechos.

Por otra parte, se reconoce implicitamente el papel formador de la practica
religiosa en la vida del nifio. La practica religiosa se constituye asi en elemento
que permite, pero que no garantiza, el florecimiento humano.

I11. LO RELIGIOSO COMO REALIDAD PARADOJICA DE LA
CONDICION HUMANA

Por otra parte, la creencia religiosa parece llevarnos a un callején sin salida:

La creenciareligiosa o es una actitud privada ante la vida o es un actividad
publica como las demas ocupaciones humanas.

12 Si es lo primero, entonces no es evaluable racionalmente (con sentido
universal) por personas distintas a la personas de la experiencia religiosa.

Si es lo segundo —una actividad pUblica— parece no ser evaluable al modo
de las otras actividades humanas especificas.

Por lo tanto, no es evaluable para los que no comparten la experiencia
religiosa o no es evaluable como las demas actividades humanas, y por
tanto inatil su explicitacion como derecho humano.

Esta manera de presentar el problema posee un punto central, a saber:

Las tensiones entre el discurso religioso y la bioética poseen un doble reto
de accesibilidad y significado. En la medida en que se una incorporacion de
demandas morales desde una especifica tradicion religiosa o comunidad esta
considerada a socavar las posibilidades de un discurso bioético accesible de
modo general, el significado de la perspectiva religiosa puede estar muy
limitado.

Dicho en otras palabras, la premisa primera del dilema alude al problema de

convertir en inteligible un discurso que parece en primera instancia dirigido
aun publico limitado: la comunidad religiosa especifica. En cambio, la segunda

9° certamen de ensayo Bioética y derechos humanos



premisa sefiala el hecho de que el querer convertir este discurso en “general”
en realidad se empobrece y parece no aportar ningin elemento evaluable
para entender el sentido de ser considerado un derecho humano y por tanto
parece irrelevante.

Sin embargo, me parece que es posible construir un argumento
contradilematico que nos abra paso entre esta dificultad y pensar asi el papel
que puede jugar lo religioso espiritual en el florecimiento humano. El
argumento, reformulado, en donde se manifiesten razones para ser
considerado un bien humano fundamental quedaria asi:

La creencia religiosa o0 es una actitud/actividad privada ante la vida o es
una actividad publica como las demas ocupaciones humanas.

Si es privada entonces es relevante apelar a ella en situaciones de decisién
ya que siempre las acciones son concretas y particulares y no generales.

Si es publica es evaluable en cuanto una actitud general ante la vida que
afecta a todas las decisiones de la vida.

Y esto nos lleva a admitir o que es relevante en la decisién concreta o es
evaluable en cuanto marco general de decision en la vida de las personas. 1 3
Del mismo modo que el primer dilema, aqui se encuentra un supuesto nuclear

que cambia la perspectiva para entender la razén que justifica esta
reformulacién: la creencia religiosa se caracteriza por ser una cosmovision o

marco de referencia y sentido acerca del cémo vivir y el ver el mundo y sus
acontecimientos como un todo.

Pero demos un paso atras, ;qué es “creencia”? Por “creencia” puede
entenderse:

Un estado mental subjetivo de certeza donde se reconoce que tal estado no proviene
de la sustentacion racional plena de las propias creencias. La fe es certeza desde el
punto de vista subjetivo, pero el sujeto reconoce -—al mismo tiempo— que las
convicciones a las que apela para sustentar sus creencias no son absolutamente
suficientes para sustentar el acto de fe desde un punto de vista racional.*®

La creencia en general no posee un sustento doxastico fuerte. El contexto
de la creencia en general es indispensable para el actuar practico. Las
creencias poseen funciones distintas respecto al saber: regulan la vida
practica, dan marcos de sentido a la accién y al mismo saber. °

Ahora, ¢por qué entonces es un factor fundamental? El ser humano requiere
marcos de sentido que no pueden ser demostrados aunque no sea una

COMISION DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MEXICO



creencia religiosa como tal, por ejemplo, la creencia en la necesidad de que
debemos mejorar como civilizacion o el progreso. No dependen, como tales,
de la experiencia empirica, sino que son mas bien el marco de referencia
con que interpretamos esa misma realidad. Dicho de otro modo, las religiones
son soteriolégicas: proponen un camino de realizacion personal. La integracion
entre el estatuto epistemolégico de las creencias y al vez su posicién fundante
queda sintetizada por Juan Antonio Estrada del siguiente modo:

La religién (...) No puede ser antirracional, pero tampoco permanece dentro de los
limites de la razén, ya que sus preguntas la desbordan, impulsadas por la afectividad,
la imaginacion y la creatividad (...) es la misma dindmica existencial la que nos lleva a
preguntas que rebasan esos limites, al qué podemos saber, hacer y esperar. 2°

Por otra parte, larazén autorregula la creenciay practica religiosa, al reconocer
asu vez el limite de ella misma. Dicho en otros términos: la creencia religiosa
es menos econdmica racionalmente que otros saberes, porque sus mismas
preguntas y enfoques estan en el limite de nuestro conocimiento y del
lenguaje. Sin embargo, se da una autorregulacién. Nos descubrimos realizando
0 no auténticos actos de piedad, distinguiéndolos de actos que no lo son;
comparamos y contrastamos la coherencia de los principios de accion
religiosa con otros principios y practicas; contrastamos las creencias con el
sentido de nuestras acciones, etc. Ademas, se dan razones para la creencia

14 independientemente de los motivos para creer. La creencia religiosa en ese
sentido es evaluable por la razén. Es decir, la religién no es el campo de lo
meramente sentimental.

Estos dos elementos mencionados: 1) la necesidad e inevitabilidad del marco
de sentido Ultimo y 2) la autorregulacion racional, son las claves para ser
reconocida la religion y la espiritualidad como parte integral del razonar
humano ético. Dicho de otro modo, la respuesta ética estd cuando menos
condicionada por los marcos de sentido ultimo, que alteran o mejor permiten
decisiones éticas razonables.

Estos marcos generales de interpretacion y accién que constituyen las
creencias en general y en particular la creencia religiosa, son inevitables
(incluso en la negacion misma del objeto religioso, o sea, el ateismo). Las
creencias constituyen asi marcos decisionales fundantes de la realidad
humana. Esta, me parece, es la razon de porqué la creencia religiosa, y su
practica, son bienes humanos fundamentales ya que posibilitan nuevos
campos del desarrollo humano. #

Hay que reconocetr, por otra parte, la posibilidad de desviacién o desvirtuacion

de los derechos, que se da al parecer en dos niveles: el primero considerar
“derecho” cualquier posibilidad de accién o poder de un grupo de personas

9° certamen de ensayo Bioética y derechos humanos



interesadas 22 y, segundo, el no ejercicio del “derecho” en un marco de
voluntad y conciencia correctamente dispuesta. Esto sencillamente se le
conoce como virtud. 2 Si las personas no ejercen los habitos que constituyen
lo expresado en el derecho fundamental, la promulgacion se convierte en
palabravacia.?* Por ejemplo, piénsese en un derecho de tercera generacion:
el derecho a la paz. Esto sdlo tiene verdadero sentido practico, cuando las
personas, por un lado, pueden discernir, a través de una practica continua,
las circunstancias y modos en los que puede fomentarse la paz y esto se
aprende desde muy pequefios y cuando “todos” nos involucramos y
reconocemos esa necesidad: el derecho a la paz no se logra en la soledad.

IV. CONCLUSIONES, PROPUESTAS
Y COMENTARIOS FINALES

En consecuencia con lo sefialado, se vislumbra el papel de la religion en la
bioética: al ser la primera un marco de sentido que orienta la existencia
entera, con mayor razén se dara en toda intervencion sobre la vida humana.
Me parece gue en tres sentidos fundamentales:

a) Relaciones (la justicia) del paciente-personal sanitario y viceversa.
b) Paciente con las demas personas.

C) Personal sanitario entre si. 1 5
Lo anterior, en un marco en el que las relaciones de justicia (los derechos
humanos fundamentales) operan en lo concreto y no en una posesion
abstracta. Estas relaciones enmarcadas en las creencias fundamentales de

los involucrados y en dar a cada uno lo que le corresponde reconociendo la
imposibilidad de demostrar fehacientemente ese mismo marco. Esto da lugar

o se traduce en tres derechos relacionados entre si:

a) Derecho al tratamiento alternativo, sea o no “racionalmente eficiente
en sentido instrumental”. Y

b) Derecho a la objecion de conciencia tanto del paciente como del
médico (creyente o no).

C) Derecho a condiciones que no nulifiquen el bien fundamental de la
préactica religiosa de los involucrados.

En el marco de los Derechos Humanos, la practica religiosa no sélo “puede”
intercalarse con los demas derechos, sino que constituye con todos ellos un
intento de delimitar los bienes propiamente humanos, que separamos
analiticamente en el entendimiento, pero que permanecen unidos en la
realidad del hombre. Esto, en consecuencia, se incluye en todas las decisiones
éticas que, en el caso de la bioética, radican en los limites de intervencién
sobre la vida.

COMISION DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MEXICO



De ahi que la préctica religiosa no queda separada del ambito publico en el
ambito de la mera conciencia. Esto no tiene porqué llevar a una confusién,
sino a complementariedad. De ahi que el papel de los individuos y el Estado
en materia de derechos humanos, bioética y materia religiosa, no implica
ninguna renuncia a lo “laico”, sino consiste en reconocer que este Ultimo
término sefiala la “distincién en el reconocimiento”. La aceptacion de las
comunidades diversas sin pérdida de identidad de las mismas.

Dicho en términos escuetos: no debe haber religion de Estado, pero no
existe el Estado neutro. Lo laico asi, aunque en un primer momento se hace
énfasis en la separacion de esferas que garantiza la eliminacion de
distorsiones mutuas, debe pasar en un segundo momento el reconocer
metas comunes de florecimiento humano con puntos de partida racionales
a veces divergentes.

De nuevo se llega aqui a una idea previamente expuesta: el estado maduro
es aquel que se reconoce que, a pesar de tener cierta disposicidon hacia
ciertos valores, tendra que tutelar bienes, y no sélo tolerarlos, que connoten
riesgos ya mencionados: sectarismo, desobediencia civil, objecién de
conciencia, etc.

16 De lo anterior cierro con tres propuestas finales:
Primera: En la educacion civica debe hacerse énfasis de que “lo laico” no
consiste en la persona que “escoja lo que le plazca”, sino en seleccionar con
los marcos racionales y culturales que dispone, los bienes que le generen el
mayor florecimiento humano en el sentido ya visto: convertirse en un
razonador ético independiente y esto supone que no siempre ni Gnicamente
la razén instrumental es la mejor razén.

Segunda: Un modo adecuado y gradual de respetar mejor los derechos
humanos en bioética y materia religiosa consiste que en niveles de baja
concrecion, maximizar el derecho. Esto podria formularse asi: “Los pacientes,
meédicos, familiares y en general toda persona involucrada en decisiones de
intervencion sobre la vida humana tendran que ser respetados en sus
decisiones cuando no choguen con su conciencia religiosa”.

Tercera: Pero cuando el nivel de concrecién aumenta, deberdn ponerse
candados que protejan otros multiples derechos en el ambito de la bioética
y de la ética médica. Esto podria ser de un modo esquematico de la siguiente
forma:

La persona con una practica religiosa particular implica determinadas acciones
Yy no acciones que deben respetarse y promoverse si 'y s6lo si no entran en

9° certamen de ensayo Bioética y derechos humanos



conflicto manifiesto con préacticas de emergencia de otro agente involucrado
en la situacién y no haya margen de consulta con respecto a la creenciay no
exista ningun procedimiento realizado por otro agente que contravenga
conciencia del otro y no pueda éste, legitimamente, delegar dicha
responsabilidad.

En suma, la religién juega un papel en las decisiones bioéticas de facto, pero
de iure debe jugar también ese papel en cuanto parte de los bienes
fundamentales humanos. Como todo derecho humano, conlleva riesgos y
tiene limites, pero deben asumirse como elementos inestables pero
inevitables de las posibilidades humanas dentro de un marco de libertad.

NOTAS

! Hecho realidad en octubre de 2005. Véase “Reflexiones sobre la
Declaracion de Normas Universales de Bioética de la UNESCO”. Nimero
anexo de Medicina y Etica, Universidad Anahuac, Enero-Marzo de 2006,
pp. 119-133. En adelante “La Declaracién”. También disponible en Internet:
http://portal.unesco.org/es/ev.php-URL_ID=31058&URL_DO=DO_
PRINTPAGE&URL_SECTION=201.html

2 El campo propio de la Bioética plantea el equilibrio entre la factibilidad y la
legitimidad de intervencion sobre la vida humanay colateralmente, sobre
las vidas no-humanas. Todos los acercamientos bioéticos presuponen 17
esencialmente que la vida humana es valiosa, sino no se plantearia la
interdisciplina denominada Bioética. La discordancia o si se quiere las
disonancias entre los acercamientos: el principialismo, el personalismo,
la corriente liberal, etc se da en el énfasis o el criterio por lo que la vida es
valiosa, pero no en el reconocimiento de ese valor especial.

3 Cf. Alasdair MacIntyre en Animales racionales y dependientes. Paidés,
Barcelona, 2001.

4 DUBDH, pp. 119-122.

5 Tomo prestado el analisis que realiza Alasdair Mc Intyre en la obra ya
citada previamente.

¢ Mc Intyre, Op. cit., p. 85.

” Mc Intyre, Op. cit., p. 90.

8 Los llamados “derechos de primera y de tercera generacion”
respectivamente. Cf. Guerra, Rodrigo. “Derechos humanos y bioética”.
Numero anexo de Medicina y Etica, Universidad Anahuac, Enero-Marzo
de 2006, pp. 25-30.

® Y esto es el significado correcto de ley natural: no es un cédigo dado en
la naturaleza, sino en el accionar natural del hombre se reconocen
tendencias que me perfeccionan en cuanto hombre y de la cual derivo
acciones correctas o incorrectas para ese desarrollo humano.

COMISION DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MEXICO



Posteriormente pueden, por reflexion, convertirse en un cédigo
normativo. Dicho en términos mas técnicos: “los actos de la razén practica
no tienen como objeto la «lex naturalis», sino que, mucho mas, constituyen
la ley natural. El objeto de la razén préactica, hay que decir, es el bien en el
ambito del obrar, en definitiva, el bonum operabile, la «accién buena» bajo
el aspecto de su verdad practica —es decir, bajo el aspecto de su
conformidad con el impulso recto—. Y precisamente este bonum —el
objeto de larazén practica— es objeto, asimismo, de lo que Santo Tomas
de Aquino llama un praeceptum de la «lex naturalis».” (Rhonheimer, Martin.
Ley Natural y Razén Practica. EUNSA, Pamplona, 2000, p. 77).

© Todos extraidos de Hervada J., Zumaquero M., Textos internacionales de
derechos humanos. I. 1776-1976. EUNSA, Pamplona, 1992.

% Hervada J., Zumaquero M., Op. cit., p. 50.

2 |Ibid.

B Hervada J., Zumaquero M., Op. cit., p. 105.

¥ 1bid., p. 110. El subrayado es mio.

% Hervada J., Zumaquero M., Op. cit., p. 148. El Convenio Europeo de
Derechos Humanos (1948), en su articulo 9, contiene un articulo que
reafirma el anterior y es todavia mas explicito: “Toda persona tiene derecho
a la libertad de pensamiento, de conciencia y de religion; este derecho
implica la libertad de cambiar de religién o de convicciones, asi como la
libertad de manifestar su religiébn o sus convicciones individual o

1 8 colectivamente, en publico o en privado, por medio del culto, la ensefanza,
las préacticas y la observancia de los ritos.” (Op. Cit., p. 192).

5 QOp. Cit., p. 352. El subrayado es mio.

7 Campbell, Courtney S. “Religion and Moral Meaning in Bioethics”. The
Hastings Center Report. Jul. 1990. 20, 4, p. 5.

B Gensollero, Mendoza, Mario. “;Es moralmente reprobable sostener o
adoptar creencias religiosas?”. Topicos, No. 29. Universidad Panamericana,
México, 2004, p. 167, nota 2. Sin entrar a la polémica de la definicién de
la creencia como estado mental, conviene tener en cuenta la definicion
que propone Villoro que complementa la anteriormente citada: “un estado
disposicidn al adquirido, que causa un conjunto coherente de respuestas
y que esta determinado por un objeto o situacion objetiva aprehendidos™.
(Villoro, Luis. Creer, saber, conocer, México, Siglo XXI editores, 2002, p.
71).

® Respecto al caracter del lenguaje religioso, esta anotacién sobre la opinién
de Wittgenstein, complemente lo anterior: “ Recuerdo que Wittgenstein
me dijo en cierta ocasidn que no era capaz de extraer nada a partir del
dogma de la Encarnacion. Y el Evangelio de Juan le deja perplejo: no lo
entiende. Pero nunca dice que otros no lo entiendan. La cuestion se centra,
entonces, en torno al uso que ellos hacen de esas frases. Y aqui hay algo
que esta claro: sea cual sea ese uso, es distinto al de las frases ordinarias

9° certamen de ensayo Bioética y derechos humanos



con las que se describe el mundo” (Wittgenstein, Ludwig. Bouwsma,
Kolk Oets. Ultimas conversaciones. Sigueme, Salamanca, 2004, p.77).

® Razonesy sinrazones de la creencia religiosa. Trotta, Madrid, 2001, p.32.

2 Los fundamentalismos, de cualquier tipo, sea cientificismo, fanatismo
politico o religioso, son riesgos o desviaciones sin duda reales de ese
derecho, ya que los derechos son condiciones minimas que abren o no
obstaculizan el florecimiento humano, pero no significa que lo garanticen
como hemos dicho. El ejercicio del derecho siempre conlleva a su
degeneracion o abuso o distorsion.

2 “E| puro poder disociado de la norma que reconoce a todo ser humano
como fin, es decir, disociado del deber primario de salvaguardar la dignidad
de cualquier persona por el hecho de ser persona, no puede ser
considerado derecho en sentido estricto. Los poderes son “derechos
subjetivos” cuando se afirman como poderesde la persona para la persona.
De esta manera, si la potestas, es decir, el poder, se intenta argumentar
como derechoy no se le vincula a la carga axioldgica que posee la persona
en si misma considerada, se vuelve pura voluntad de poder.” (Guerra,
Rodrigo. Op. cit., p. 26).

2 “ .. descubrimos, en el nivel ontolégico, la conexién existente entre
dignidad y naturalezay, en el nivel practico, la necesidad de completar la
formulacion de los derechos con su correcta aplicacion, para lo cual es
indispensable contextualizar el derecho en el marco de una teoria de la
virtud”. (Gonzélez, Ana Marta. “Derecho natural y derechos humanos: 19
una sintesis practica y complementariedad teérica”. Tépicos No.15,
Universidad Panamericana, México, 1998, p. 98).

2 .. ninguna norma ni conjunto de normas determina por si misma como
responder correctamente. Ello se debe a que las reglas que han de
respetarse siempre, como “No matar” por ejemplo, nunca bastan para
determinar como hay que comportarse, mientras que en el caso de otras
normas siempre hay que decidir si son pertinentes para una ocasion
concreta y, en caso de serlo, cd6mo han de aplicarse. No existe un orden
normativo superior en el que estas preguntas puedan responderse
universalmente” (Mc Intyre, Alasdair. Op. cit., p. 112).

COMISION DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MEXICO



