TERESA MARTINEZ TERAN"

AMERICA EN EL PROCESO DE BURGOS.
UN CASO DE JURISDICCION INQUISITORIAL

Burgos 1512

La década de los treintas en el siglo XVI, con los cambios introducidos
por algunos de los miembros de la Escuela de Salamanca, rompe parcial-
mente el pensamiento sobre los indios de las décadas anteriores, pero de
ningiin modo erradica sus perspectivas del escenario global. Cuando Euro-
pa confirmo la existencia de los «antipodas», de quienes ya tenia noticia
como lo revelan algunos textos de la Patristica', se inquieté, pero no la
problematiza de inmediato al grado de preguntarse si era justa o injusta su
esclavizacién®. Considerando algunos antecedentes bien establecidos, la
historiografia ha estado generalmente de acuerdo en que la fecha que mar-
ca la toma de conciencia sobre la ilegitimidad de cuanto se estaba come-
tiendo en América, estd dada por el sermén de Antonio Montesinos en la
isla Espafola en 1511° Silvio Zavala ha sefialado en sus trabajos que lo
que aquel sermén provocd entre los religiosos y juristas de Espafia no fue
el arrepentimiento por la conducta seguida por los colonos que agobiaban
a los indios, sino el escandalo de que se dudara de la autoridad de los re-
yes Catdlicos en el Nuevo Mundo y del derecho que tenfan los colonos pa-

" Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades de la Benemérita Universidad Auténo-
ma de Puebla.

! Origen de los indios del Nueve Mundo, 1607, pp. 52, 61-62. GREGORIO GARCIA cita, ade-
mds del caso bien conocide de SENECA, a ORIGENES, JERONIMO, CLEMENTE ¥ TERTULIANO. Por
nuestra parte, podriamos remitir a la p. 191 de las Etimologias de Is1boro en donde apare-
ce esbozada con claridad la idea de una cuarta region de la tierra.

¢ Los hechos son referidos por Las Casas (Historia de las Indias) y Otros cronistas,

® No repito los términos del sermén por ser de sobra conocidos y reproducidos en mu-
chos materiales, entre otros, la Historia de las Indias de Las Casas, t. L.



592 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

ra servirse de sus habitantes®. Fray Alonso de Loaysa, prior de los domini-
cos de Espafa, ordena a los Predicadores de la Espaiiola que rectifiquen y
no escandalicen con ese tipo de ideas®.

A raiz de estos hechos se convoca a las juntas de Burgos de donde van a
resultar documentos-guia: el famoso Requerimiento redactado por Palacios
Rubios y Ferndndez de Enciso, el texto de las Leyes de Burgos de 1512
adicionadas en 1513, y algunos escritos tedricos como son los de Juan
Lépez de Palacios Rubios (De las islas del mar océano) y el de Matias de
Paz (Del dominio de los reyes de Espaifia sobre los indios). El primero escrito
aproximadamente entre 1512 y 1514, y el segundo, segtin Vicente Beltrdn
de Heredia, a mediados de 1512° No vamos a entrar en aspectos que han
sido magnificamente tratados por algunos investigadores, nos interesa un
punto que Las Casas destacé cuando anoté el texto original: la estrecha
relacién que existe entre las obras citadas y el canonismo. Fray Bartolomé
de las Casas especifica en la nota marginal que puso al manuscrito de Pala-
cios Rubios: «...pero mucho erré en este tratado siguiendo los errores de
los canonistas, en especial los del Hostiensis»’. Hay que sefialar que este
texto y el del dominico Matias de Paz tienen parrafos idénticos a los que
aparecen en el Manual de los inquisidores del dominico Nicolau Eymeric,
quien lo redacta en 1376°.

Juan Lépez de Palacios Rubios.—El problema que el consejero real Pala-
cios Rubios tenia que resolver, era el de que, en las circunstancias concre-
tas de las Indias, el monarca espafiol tenia derecho a gobernar espiritual y
temporalmente poniendo a los naturales a su servicio y tomandoles sus
bienes. Si los indios no eran judios ni sarracenos, ni eran infieles que hu-

4 Prélogo a De las islas del mar océano de PaLacios RURIOS y La filosofia de la conquista,
México, 1984, la. ed. 1947.

3 8. ZAVALA, La filosofia de la conquista, «La libertad cristiana». Los investigadores de la
historia de Espafia en América que trabajan actualmente en Salamanca tienen sobre este
punto, como sobre muchos otros, una lectura muy particular, sostienen que la actitud del
prior fue de apoyo a los dominicos de la Espaiiola, c¢fr. Colon en Salamanca, Los dominicos,
de RamON HERNANDEZ y Jost Luis ESPRIEL, Salamanca, 1988. Es de cualquier manera una
historia ya explorada que s6lo nos interesa porque provoca una justificacién especifica de
la intervencién.

® Cit. por SILVIO ZAVALA, op. cit. p. XXX.

7 Idem, p. 3.

8 Utilizamos la edicién espafiola del Manua! de los inquisidores, 1983, traduccién de la
edicién francesa de 1973 de L. SALA-MoLINs. Consultamos la misma edicidn original revisa-
da y aumentada por FRANCISCO PENA, O.P. (Directorium inquisitorum, 1578}, y una edicién
abreviada en francés (1762): Manuel des inquisiteurs d l'usage des inquisiteurs d’Espagne et
de Portugal ou abregé de l'ouvrage intitulé Directorium inquisitorum.



TERESA MARTINEZ TERAN 593

bieran ocupado territorios de la cristiandad, si no habian molestado a los
€uropeos como para que intervinieran en sus tierras, el doctor tenfa que
encontrar el elemento que permitiera sojuzgarlos y decir que la guerra
que se les hacia era justa. Y lo encuentra:

a} La teoria papalista sintetizada en el Requerimiento segiin la cual «...la
potestad de jurisdiccién espiritual y temporal trajo su origen de Dios, su-
premo y maximo, desde el cual pasé al pueblo, a los jueces, a los Reyes y a
los sacerdotes»’. Luego fue traspasada totalmente a Cristo que obtuvo en
exclusiva la monarquia del mundo. «Cristo, a su vez, transfirié dicha potes-
tad a Pedro, su vicario, y a los sucesores de éste o sea los Romanos Pontifi-
ces, los cuales en su totalidad se consideran como uno solo. Estos la conce-
dieron a otros... la potestad espiritual a los eclesidsticos y la temporal a los
Emperadores, Reyes u otros sefiores temporales»'’.

b) Palacios cree en el origen adémico de todos los hombres y a la pre-
gunta de Montesinos responde afirmando: «En estas Islas, segiin he sabido
por fidedignas relaciones, se han encontrado hombres racionales, mansos,
pacificos y capaces de entender nuestra fe. No existia entre ellos la propie-
dad privada; poseian en comun tierras situadas dentro de determinados
limites...».'! Aunque también hay islefios que son holgazanes, viciosos, y
que se dan por entero a la gula y a los placeres'?. {Qué idea tiene Palacios
Rubios del gentil? Cita la Epistola de Pablo a los Romanos, donde el gentil
es el extranjero que no ha conocido la ley de Dios pero si, conforme a cier-
ta razon, una ley natural. Ahora bien, la ley divina se habia dado inicial-
mente sélo a los judios™.

c) Si los gentiles no han sabido de Cristo, la ley evangélica no les obli-
ga, siempre y cuando observen los preceptos de la ley natural; de ser asi,
parecen tener disculpa del pecado de infidelidad'®, pero no de otros que
hayan contraido al nacer o por el mal vivir y por los cuales se condenan.
Su infidelidad es mads bien pena que pecado.

d) Palacios Rubios admite una esclavitud natural (aristotélica), y una
esclavitud por el pecado (biblica), y sin negar estas dos, dice que él habla-
ra sélo de la esclavitud legal que es la que proviene de los cautivos hechos
en guerra justa. Ejemplifica la esclavitud natural con el dominio del hom-

® PaLacios Rusios, De las islas del mar océano, p. 107.

1% PaLacios Ruslos, ibidem, p. 108. Expone lo que se conoce como teoria papalista-re-
galista,

" Ibid., p. 9.

2 Ibid., p. 11.

'3 PaLacios RuBtos, ibid., p. 11: «...cuando los gentiles que no tienen ley, hacen por

razén natural lo que manda la ley, estos tales no teniendo ley, son para si mismos ley».
" Ibid., p. 23.

ENsayos Carica, — 10



504 ENSAYO0S JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

bre sobre la mujer en virtud de la superioridad de su razén. «Por igual mo-
tivo, el que entre los machos sobresale por su razon es naturalmente amo,
y el que carece de razén y prudencia, es naturalmente esclavo...'> Tampo-
co nos ocupamos aqui de la esclavitud del pecado...»'®

La esclavitud no es de derecho divino sino natural y de gentes'’, pues
Dios cred a todos los hombres iguales, fue después de la creacién cuando
se diferenciaron y por razones naturales unos se hicieron esclavos de sus
hermanos. La esclavitud es aprobada o confirmada por el derecho de gen-
tes o civil y por el derecho canénico!®.

e} Al terminar el capitulo II de su tratado, dice que los islefios tenfan
derecho de defenderse de los cristianos, pero solamente hasta antes de
haber sido requeridos e informados de la verdad: que «el mundo entero y
la potestad sobre él residen en el Papa, el cual hizo donacién y concesién
de la provincia en que viven a Vuestra Majestad, a la cual tienen que obe-
decer como a divino depositario de la iglesia, asi como estan obligados a
admitir a los predicadores de nuestra fe para que les expliquen detallada-
mente todos sus misterios. (...) Y si no quieren recibirlos, sera licito recu-
rrir a las armas y a la guerra hasta que los admitan»'®. El doctor agrega
que muchos islefios se sometieron sin resistir, y por eso no pierden su pri-
mitiva libertad, pero «algunos de ellos son tan ineptos e incapaces que no
saben en absoluto gobernarse, por lo cual, en sentido lato, pueden ser lla-
mados esclavos, como nacidos para servir y no para mandar, como lo trae
el Filésofo en el lib. I de su Politica. Y como ignorantes que son, deben ser-
vir a los que saben, como los stibditos a sus sefiores»’.

En caso de que no mediara donacion de un superior, porque es ¢l papa
quien estd autorizado a ceder el orbe que administra, lo descubierto perte-
nece al primer ocupante?!; con apoyo en el Deuteronomio, cap. 11, escribe:
«Todo lugar en que pusiereis el pie, serd vuestro, porque como no es propiedad
de nadie, se concede al primer ocupante (Véase la ley 3 del Digesto...)»**. La

15 PaLACIOs RuBios, ibid., p. 26. Efectivamente, ya esta aqui la teorfa de ARISTOTELES
sobre la esclavitud natural.

16 PaLacios Rusios, thid., p. 27: «...Hablamos de la esclavitud que se llama legal... Por
tanto la naturaleza cred en ciertc modo a todos los hombres libres e iguales... Fueron las
guerras las que originaron la esclavituds».

7 PALACIOS RUBLOS, ibidem, p. 30-31. «Nacid, pues, la esclavitud por derecho de gentes,
y no por derecho divino. (...) Pues cuando Noé {...). Trajo su origen, pues, la esclavitud
del derecho natural, porque comenzé en tiempos de Noé a causa de su embriaguez».

% paracios Rusios, ibid., p. 31.

12 PaLACIOS RUBIOS, thid., pp. 36-37.

20T acins RUBIOS, ibid., p. 37.

“! PaLACIOS RUBiws, itidem, cap. 50., p. 137.

2 Pa1acIOs Rumios, thidem, p. 40.



TERESA MARTINEZ TERAN 595

tesis de Palacios es que el papa, luego el rey, tienen poder espiritual y tem-
poral sobre fieles e infieles, aunque no se les pueda obligar a creer*. Dice:
«As{ ovejas, como bueyes y aun las bestias del campo, todo esta sujeto a
Cristo»**, con lo que recuerda el Salmo 8 afirmando que las ovejas son los
fieles y los bueyes y bestias los infieles. Cita también el Salmo 71, al que
apelé Eymeric en el Manual de los inquisidores (1376) justo en el parrafo
en el que se dice que el papa y el rey tienen jurisdiccion sobre los infieles.
La Sara del Génesis representa a la Iglesia santa y catdlica y la esclava
Agar a la infidelidad®. Establece una relacién entre la esclavitud y los in-
fieles, y de ambos con la bestialidad que representa la persona de Ismael,
el hijo de la esclava Agar y de Abraham. «Dios y el papa tienen poder espi-
ritual y temporal sobre todo el mundo. Por ovejas, de las cuales dijo Cristo
que era pastor, entendemos a los cristianos (...). Por bueyes y demds ani-
males del campo entendemos a los infieles, especialmente a los Sarrace-
nos, que como animales carentes de razén, adoran a los idolos, des-
preciando al verdadero Dios».

De ahi deduce la facultad real de exigirles tributos y servicios a los in-
fieles. Exigencias con las que pasa a justificar la encomienda indiana, asun-
to de fondo, por el que realmente se habia convocado a la junta de Burgos
de 1512%. La conclusién a la que llega Palacios es:

Tenian, también, la Iglesia y su prelado el Papa jurisdiccién y potestad
sobre estos islefios antes de que se convirtiesen a la fe, porque a San
Pedro, como antes hemos dicho, se le dio el mundo entero como didce-
sis 0 navio. Podra, por consiguiente, el Papa castigar al gentil que no
tiene sino la ley natural, si obrare contra los dictados de la naturaleza, al
modo que Dios castigé a los Sodomitas que pecaban contra la ley natural
{Génesis, cap. 19} (...) Los juicios de Dios son ejemplos para nosotros,
como alli se dice. El Papa hace pues lo que Dios hizo antes, por ser su
vicario, como arriba hemos dicho (...) Lo mismo dice Inocencio al que
siguen otros, cuando los infieles dan culto a los idolos, lo cual parece con-
rrario al derecho natural. Lo natural es adorar a un solo Dios creador, y
no a sus criaturas®’.

Hay que comparar este parrafo con el siguiente que corresponde al Di-
rectorium inquisitorum de Eymeric:

# EI lector podra cotejar estas palabras con las que expondremos de TomAS DE AQUIND.

4 paLAcios RUBIOS, cap. 4o. ibid., p. 81, lo reitera en la p. 101: «Todo pues queds suje-
to a Cristo, ovejas, v bueyes, v, ademads, todos los animales...»

* Ibid., p. 103.

% PALACIOS RUBIOS, p. 149.

7 Ibid., p. 104. Las cursivas son nuestras.



596 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CajicA C.

Cristo no habria sido un buen pater familias si no hubiera legado a su
vicario en la tierra poder absoluto sobre todos los hombres. {No dio a
Pedro y a sus sucesores poder para atar y desatar, y la orden de pasto-
rear sus ovejas? Luego, todos los hombres, fieles o infieles, son, por el
simple hecho de haber sido creados, ovejas de Cristo, aun cuando no
todas las ovejas sean del rebafio de la Iglesia. De ello se desprenden nece-
sariamente razones por las que, de derecho ya que no de hecho, el papa
extiende su poder sobre todos los hombres.

En virtud de este poder, ino veo por qué el papa tenga que abstenerse de
castigar al gentil que se opone a la ley natural porque no conoce otra! ¢La
prueba? iDios castigd claramente a los sodomitas que se oponian a la ley
natural (Gen. 19)! iA los juicios de Dios nos remitimos como ejemplo! A
partir de ello, épor qué no iba a proceder el papa, si contara con los me-
dios, igual que procede Dios? Efectivamente, es conforme a la ley natural
aderar a un solo Dios creador y no a sus criaturas®,

Las fuentes reconocidas por el consejero real de Fernando el Catélico
son Inocencio 1l (1198-1216), Inocencio IV (...-1254), el cardenal Enri-
que de Susa conocido como el Ostiense (...-1271), Juan Andrés, Guillermo
Durando (1237-1296), Tolomeo de Luca (...-1326 o 27), Tomas de Aquino
(1225-1274). Palacios Rubios cita frecuentemente Las decretales y el Decre-
to de Graciano sin mencionar a Eymeric, pero las bases de esta filosofia
canonista citada en Burgos son, por lo que puede verificarse, inquisitoria-
les.

Ahora bien, algunas de esas fuentes citadas son las evocadas por santo
Tomas de Aquino en la Suma de teologia, Secunda secundae, cuestién 10,
referente a la infidelidad®. El fundamento al pie de la letra del Manual de
los inquisidores es en buena parte, y por lo que a este aspecto se refiere, el
texto de la Secundae secundae de Aquino, el que se podria confrontar con
los de Palacios Rubios y Matias de Paz.

Veamos lo mds importante: en el articulo 6, cuestiéon 10 del aquinate, la
pregunta es si es mas grave que las demas la infidelidad de los gentiles o
paganos, responde que en relacion con la fe, la de los fieles es mas grave,
le siguen en gravedad la de los herejes, judios y paganos, pero en relacion

2 NicoLau EYMERIC, op. cit., p. 90. Las cursivas son nuestras. El texto de EYMERIC habia
sido reimpreso en Roma (1503), sin embargo PaLacios RuBlos no lo menciona. Francisco
Pefia, por su parte, en la reedicién comentada que prepard del manual en 1578, s{ men-
ciona a PavLacios RuBlos al lado del inquisidor TomAs DE TORQUEMADA; dice que ambos «tra-
tan prolijamente la cuestién del cisma».

29 TOMAS DE AQUIND, op. cit., Il de la II, . 10, passim, pp. 109-122: La infidelidad es
pecado, reside en el entendimiento y la voluntad, «Es, pues evidente que la infidelidad
es el mayor pecado de cuantos pervierten la vida normal...», «el pecado mortal quita la
gracia pero no destruye del todo el bien de la naturaleza».



TERESA MARTINEZ TERAN 597

a la corrupcion de la fe, el orden es el inverso, siendo mas grave la de los
gentiles o paganos, luego la de los judios, herejes, y por ultimo la de
los fieles. El articulo 8, plantea la pregunta de si se debe forzar a los infie-
les a abrazar la fe, a la que Aquino responde:

Hay que decir: Entre los infieles hay quienes nunca aceptaron la fe co-
mo son los gentiles y los judios. Estos, ciertamente, de ninguna manera
deben ser forzados a creer, ya que creer es acto de voluntad. No obstan-
te, si se cuenta con medios para ello, deben ser forzados por los fieles a
no poner obstaculos a la fe,.. Este es e]l motivo por el que los cristianos
promueven con frecuencia la guerra contra el infiel. No pretenden en
realidad forzarles a creer [...], sino forzarles a no poner obstaculos a la
fe de Cristo.

Hay, en cambio, infieles que en algun tiempo recibieron la fe y conser-
van aun cierta profesién de la misma, como los herejes y los apodstatas o
cualquier otro tipo de apdstata. Este tipo de infieles deben ser forzados,
incluso fisicamente, a cumplir lo que prometieron y a mantener lo que
alguna vez aceptaron®,

Lo esencial es advertir que Aquino comienza formulando la cuestién:
«tSe debe forzar a los infieles a abrazar la fe?» En seguida sintetiza las
objeciones a la cuestién que hay que entender como respuestas negativas:
«por las que parece que de ninguna manera se debe forzar a los infieles a
abrazar la fe». A tales objeciones opone la pardbola de San Lucas: «En
cambio estd el testimonio de San Lucas: Sal a los caminos y a los cercados y
obligales a entrar para que mi casa se llene», lo que debemos leer como la
respuesta afirmativa a la cuestién. Luego Tomads de Aquino expone la solu-
cién reproducida arriba en donde dice en qué casos se puede usar de la
fuerza con respecto a los infieles y en cudles casos no. Pero en una dltima
parte del mismo articulo 8, responde a los cuatro parrafos que objetaban el
uso de la fuerza en el caso de infidelidad, reforzando con fragmentos de
los Evangelios y de San Agustin que el uso de la violencia es legitimo con-
tra los herejes y hasta con los infieles. Dice citando a Agustin que éste res-
pondid al griterio de los que decian: «es libre creer o no creer, ¢a quién
hizo Cristo violencia?», que «a San Pablo Cristo lo obligd primero y des-
pués lo ensefié»’'. Esta respuesta a la objecién es al mismo tiempo una

 Ibid., p. 117.

% Ibid., respuesta 3 a la objecién 3 que planteaba: no se puede creer sino queriendo, la
voluntad no puede ser coaccionada, por lo que parece que no se puede forzar a los infieles
a creer. (Por qué Aquino responde explicitamente en los términos que transeribimos a
esta negacion del uso de la fuerza? cPor qué trae el ejernplo de que Cristo obligd a San
Pablo que no tenfa la voluntad de creer si no es porgue esta diciendo que el uso de la
coercién puede redundar en beneficio de los infieles? Este tipo de soluciones eclécticas



508 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. Casica C.

validacion del «sed contra» o «en cambio» que expuso con la parabola de
Lucas y que dice «obliguenlos a entrar». Fragmento evangélico que serd
muy usado durante la conquista de América para justificar la violencia en
la conversion de los indios. En sintesis y a pesar de lo sinuoso de las res-
puestas, Tomas de Aquino se pronuncia por el uso de la coercion fisica no
sélo frente a los judios y herejes, sino también con respecto a los paganos.
La pregunta del articulo siguiente es si los cristianos pueden tratar con

los infieles, a la que contesta considerando dos razones: si, pero a veces se
les prohibe hacerlo por castigo a los infieles o por precaucion. El articulo
10 interroga sobre si tienen los infieles autoridad o dominio sobre los fie-
les: «...Por eso mismo tampoco permite de ningun modo la Iglesia que los
infieles adquieran dominio sobre los fieles, ni que, de cualquier forma que
sea, estén al frente de ningtin cargo»’’. El parrafo siguiente ha sido citado
muchas veces para desligar a Tomas de Aquino de los ideélogos de Burgos
quienes, se dice, lo malinterpretaron, pero citémoslo completo por esta
vez:

Otro modo de hablar de dominio o prelacia es cuando se trata de un

dominio o potestad que ya existia antes. En este caso se debe conside-

rar que el dominio y autoridad han sido introducidos por el derecho

humano, mientras que es de derecho divino la distincion entre fiel e

infiel. Ahora bien, el derecho divino que procede de la gracia, no abro-

ga el derecho humano, que se funda en la razdn natural. Por lo tanto, la

distincion entre fiel e infiel en si misma, no abroga el dominio y juris-

diccién de los infieles sobre los fieles. Puede, no obstante ser derogado,

en justicia, ese derecho de dominio o prelacia por sentencia u ordenacion

de la Iglesia, investida de la autoridad de Dios. Efectivamente, los infieles,

debido a su infidelidad, merecen g)erder su autoridad sobre los fieles que

han sido elevados a hijos de Dios™.

En seguida explica Tomas de Aquino que en el caso de infieles someti-
dos al orden temporal de la Iglesia, a veces ésta les despoja del dominio y
de sus bienes y a veces no, pero en el caso de los infieles no sometidos a su
poder temporal, «la Iglesia no establecié ese derecho aunque pudiera juri-
dicamente establecerlo». Si no lo ha hecho es para evitar el escandalo. (Es
que hay que leer entre lineas o estd claro que la Iglesia tiene el derecho de
darse a si misma el derecho de desposeer a los infieles que se encuentran
fuera de su jurisdiccion temporal? (Se evitaba el escandalo si se encontra-

fue lo que permitié que se le interpretara a veces como censurando la violencia contra los
infieles, cuando en realidad él responde afirmativamente a la objecidn de si se debe o no
obligar a creer.

2 Ibid., p. 120.

¥ Ibid., p. 120. Las cursivas son nuestras,



TERESA MARTINEZ TERAN 599

ban razones que parecieran suficientes para proceder al gjercicio del domi-
nio? No parece que los protagonistas de las juntas de Burgos hayan leido
mal los postulados tomistas.

Un efecto inmediato de esta filosofia aplicada en esas juntas de 1512 al
caso de Indias fue el Requerimiento®. Este documento pronto se exhibié
como bastante absurdo, y Las Casas, Pedro Arias de Avila, Fernandez de
Oviedo (quien lo instrumentd desde 1514 en América) y otros, se burlaron
de su injusticia y ridiculez. Dicen que hasta el mismo Palacios Rubios lo
hizo. Lo cierto es que se aglicé y asi lo testimonian Oviedo, Herndn Cortés
y Bernal Diaz del Castillo®. ¢Cudndo deja de aplicarse? No parece que el
dato conste con exactitud, probablemente cuando empieza a sustituirse la
palabra concguista por el eufemismo de pacificacién, en la segunda mitad
del siglo °,

Y a los judios que se aparten de las verdades que comparten con el cris-
tianismo también hay que castigarlos, dice el Manual refiriéndose al articu-
lo 11 de la Secunda secundae que pide tolerar los ritos judios que no caigan
en idolatria ni en infidelidad. Una de estas verdades compartidas con el
cristianismo es el monoteismo. La reincidencia en el politeismo y en la ido-
latria debia ser castigada®. Con més razén la de los infieles, ipor qué el
papa tendria que abstenerse de castigar al gentil?:

Y que no se nos diga que nosotros no tenemos porque juzgar lo que nos
es extrafio, o que podemos obligar a los infieles a creer, ni por procesos
ni mediante excomuniones, porque solo Dios llama mediante su Gracia:
los que asi pretenden despojarnos de nuestros poderes juridicos se equi-
vocan. ¢No especifica Tomas de Aquino que, si la Iglesia no puede infli-
gir penas espirituales a los infieles, puede imponerles penas tempora-

* HANKE, LEwis, La humanidad es una, FCE, México, 1985, pp. 67-68. «En 1513, Fer-
nandez de Enciso alegé ante los tedlogos que Dios habia asignado las Indias a Espafia, por
la donacién que el papa hizo a Fernando e I[sabel, del mismo modo que se habia conce-
dido la tierra prometida a los judios. Por ende, el rey puede, con toda justicia, enviar hom-
bres para cbligar a esos indios iddlatras a entregarle su tierra, ya que le fue concedida por
el papa. 5i los indios no hacian esto, él podria, con todo derecho, declarar la guerra en su
contra, matar y esclavizar a los prisioneros de guerra, precisamente como Josué traté a los
habitantes de la tierra de Canadn».

Y tal aplicacién, aunque les haya parecido cémica a los espafioles (Gfr. MARCEL BATAl-
LLON, Estudios sobre Bartolome de las Casas), no debid serlo en absoluto para ios indios.

# 1576 es la fecha que marca el cambio de politica de la Corona espafiola respecto a
Ameérica, aunque no se haya abandonado el sistema de «costas privadas» por el que se se-
guia explotando a los indios (La filosofia de la conquista, FCE, México, 1984}, p. 37.

%7 EYMERIC, op. cit. p. 89.




600 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

les? (No dice que corresponde a la Iglesia, si lo juzga 1til, aislar a los
infieles prohibiéndoles todo contacte con los cristianos?*®

Eymeric esta sintetizando los articulos 8, 9 y 10 de la 2a. de la 2a. de la
Suma de teologia de Tomas de Aquino, en donde éste dice que a los infie-
les que una vez aceptaron la fe si se les puede obligar a mantenerla; mien-
tras que a los gentiles o judios que nunca han recibido la fe, la Iglesia no
puede obligarles a creer pero si a no poner obsticulos a la fe, «este es el
motivo por el que los cristianos promueven con frecuencia la guerra contra
el infiel»®. Eymeric toma del articulo 9 la respuesta a las objeciones en
donde se plantea que si la Iglesia no dicta penas espirituales contra los in-
fieles: «Tiene, no obstante, competencia sobre determinados infieles para
castigarles con alguna pena temporal»*. Del articulo 10, que trata de la
jurisdiccién sobre los infieles y se titula: «.Pueden tener los infieles autori-
dad o dominio sobre los fieles?», Eymeric recoge la solucién en donde san-
to Tomas dice que de ningin modo la Iglesia permite que los infieles ten-
gan dominio sobre los fieles, y distingue entre los infieles sometidos al po-
der temporal de la Iglesia y los que estdn fuera de ese poder:; la distincién
fielinfiel no abroga en s{ misma la jurisdiccion de los infieles que es de de-
recho natural y anterior a ella, pero ese derecho de dominio puede ser
derogado «por ordenacién de la Iglesia, investida de la autoridad de
Dios»*'.

En cuanto a los infieles no sometidos a la autoridad temporal de la igle-
sia 0 a sus miembros, que es aqui el problema de América, «no establecio
ésta [la Iglesia] este derecho, aunque pudiera juridicamente establecerlo.
La Iglesia adopta esa postura para evitar el escdndalo»**. La sintesis de
Eymeric es correcta en cuanto que Tomas de Aquino piensa que la Iglesia
tiene el derecho de derogar la jurisdiccién politica de los infieles someti-
dos a ella temporalmente, y en el caso de los que estan fuera de su domi-
nio la Iglesia tiene la potestad de establecer ese derecho cuando lo crea
conveniente. Entonces, si de acuerdo con la doctrina tomista, no se podia
obligar a los infieles a creer porque la fe concierne a la voluntad y a la gra-
cia, s{ se les podia castigar con penas temporales como interpreta Eymeric.
Ahora bien, entre algunos parrafos de éste y otros de Palacios Rubios la
relacion es simplemente de identidad.

% ByMERIC, ibid., pp. 90-91.

37 TOMAS DE AQUING, Suma de teologia, IIl, p. 117, Il de la II (a), c. 10, art. 8, solucién.
* Op. cit., 111, p. 119, Il de la II (a), ¢, 10, art. 9, res. a las objeciones 2.

“' Op. cit., 111, p. 120, I de la It (a), c. 10, art. 10, solucidn.

* Op. cit, ibid.



TERESA MARTINEZ TERAN 601

Palacios Rubios escribe que en los crimenes eclesidsticos el papa tiene
jurisdiccién sobre todo el orbe, en los no eclesidsticos, el emperador®®, pe-
ro: «En los crimenes de caracter mixto habra lugar para la prevencién...,
de donde resulta que en los pecados contra natura, pueden ser jueces asi el
Papa como el Emperador, porque este pecado atafie principalmente a la
reverencia debida a Dios, creador de todas las criaturas...» La bestialidad
era, en la Suma de teologia, uno de los pecados contra la naturaleza; forma
parte de los vicios de lujuria junto con el adulterio, el incesto, la inmundi-
cia, la sodomia, etc.... El menos grave de los pecados contra la naturaleza
es la inmundicia, el mas grave es el de la bestialidad, porque consiste en la
pérdida de las costumbres humanas. En él, Dios y la naturaleza de la espe-
cie se ven ofendidos*'. Era, pues, el grupo de los llamados «pecados contra
la naturaleza», el que, al presentar cardcter mixto, permitia tanto la inter-
vencidn eclesidstica como civil para ser castigados.

Lo que parece claro es que estas lineas dan la pauta de lo que debia
acenturarse en los reportes sobre la naturaleza y conducta de los indios de
América: su condicion de gentilidad, los pecados contra la naturaleza. El
imperativo politico-econémico convoca e ideologiza una plataforma teéri-
ca que se traduce a su vez en practica politica: el hecho avanzado por los
franciscanos de la conversién masiva, la politica cortesiana en Nueva Espa-
ha de la traslatio imperii, seguin la cual, los infieles habian cedido volunta-
riamente el dominio a los fieles, son s6lo dos ejemplos que se pueden citar
a propésito de este movimiento tedrico-prictico de legitimacién, puesto
que se trataba en ambos casos de fundar la jurisdiccidn inquisitorial y
civil en el Nuevo Mundo. La pregunta fundamental, en Tomés de Aquino
como en Eymeric y mds tarde en Burgos era: (tiene la iglesia poder sobre
los infieles?

Matias de Paz.—Matias de Paz comienza formulando las dudas con las
que se ha topado la Conquista de América y que, més bien, fueron las in-
troducidas por el cuestionamiento de Montesinos. La primera: si el rey
puede gobernar a los indios con despético principado. La segunda: si es
licito al rey retener a los indios bajo su real principado. La tercera: si los

# PaLacios RUBIOS, ibid., pp. 105-106,

* SANTO TOMAS, op. cit., t. IV, 1994, 2a, de la 2a. «Las especies de la lujuria», c. 154,
part. arts. 11 y 12, p. 483: art. 11: «.Es una especie de lujuria el pecado contra la natura-
leza?(...) Solucién. (...) Esto puede darse bajo un doble aspecto. En primer lugar, porque
choca contra la recta razén, como sucede en todo vicio de lujuria. En segundo lugar por-
que se opone también al orden natural del acto venéreo apropiado a la especie humana, y
entonces se [lama vicio contra la naturaleza». Ver también, sobre la intemperancia, ¢. 142,
art. 4,



602 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

que se beneficiaron con la esclavitud indigena estdn obligados a restituir
todo lo recibido®. Para responder, adopta primero la posicién de los enco-
menderos. A la primera pregunta contesta que si, el rey puede ejercer des-
potico principado sobre los indios; y dice que si el rey pudo hacerles gue-
rra justa y hasta matarles, con mds razén puede tomarlos como esclavos y
servirse de ellos, toda vez que la palabra siervo significa, como indican la
Instituta, Isidoro y santo Tomas, conservar y no matar. Por otra parte, los
cautivos son mas ttiles al vencedor si se les guarda para servir (o para ven-
derlos) que si se les mata®.

Matias de Paz responde a la duda y prueba la proposicién de que el
Principe tiene derecho de matar a los cautivos por medio del derecho de
gentes que autoriza a tomar como esclavos a los prisioneros de guerra jus-
ta. Y santo Tomas afirma —agrega Matias de Paz—, que aun siendo la ser-
vidumbre de derecho positivo, trae su origen del natural, como lo determi-
nado de lo indeterminado; y por mas que la servidumbre sea cosa antina-
tural, en cuanto a la primera intencién de la naturaleza*’, no lo es en
cuanto a la segunda, porque la razdn natural tiende a que cualquiera sea
bueno, pero desde que alguno peca, la naturaleza propende a que la falta
lleve aparejada una sancion, y asi surgié la servidumbre como castigo de
un pecado®. «Cualquier principe puede, con la autoridad del Sumo Pontifi-
ce, vicario de Cristo, autoridad que no dudamos poseyd nuestro monarca,
atacar a los infieles, enemigos de nuestra fe, y someter sus tierras al yugo
del Redentor... (Deut. cap. 7)»*. Paz muestra la base tomista de esta con-
cepcidn de la servidumbre: es una sancién del acto que viola la razén o ley
natural.

Aqui también Matias de Paz introduce la comparacién de los sucesos
del Antiguo Testamento con los hechos de Indias, y la actualizacién del
esquema al siglo XVI, a la Espafia de su tiempo: los cristianos son los here-
deros de los judios. «Todo debe estar sujeto a Cristo», dijo Palacios Rubios.
Matias de Paz lo subraya: «Resulta, pues, mas claro que la luz, que los
Principes catodlicos no sdlo pueden justisimamente atacar a los infieles mis-
mos, sino que estdn obligados a hacerlo, cuando de grado no quisieren

* MATIiAS DF PAz, O. P. Del domirio de los reyes de Espafia sobre los indios, escrito proba-
blemente en Valladolid en 1512; en De las islas del mar océano de PaLacios Rusios, p. 213.

* Del dominio de los reyes de Espafia sobre los indios, FRAY MAT(AS DE Paz. Obra conteni-
da en el libro de Paiacios Rustos De las islas del mar océano, México, 1954, p. 213.

*? MaTias DE PAZ coincide con PALACIOS RUBIOS en la acepcidn que da de la esclavitud
biblica: Dios y la naturaleza hicieron a los hombres iguales, devienen esclavos por derecho
de gentes y por el pecado.

“ Ibid., p. 214.

** MATiAS DE PAZ, ibidem, p. 215.



TERESA MARTINEZ TERAN 603

recibir la fe (...) Y que los indios sean unos infieles, que ocupan no peque-
fia parte del orbe de la tierra, es cosa sabida de cuantos se han acercado a
sus confines»"’,

Del Decreto de Graciano y de las palabras del Ostiense, deduce todo
cuanto habiamos escuchado decir a Palacios Rubios acerca de las ovejas y
los bueyes, cita también el pasaje de Sara y su esclava®'. De lo anterior se
concluye que no existe «jurisdiccién ni honor ni potestad en los infieles,
por ser absolutamente incapaces».

Pero Paz no acepta del todo la opinién del Ostiense: «Aunque fuese ver-
dadera la opinién del Ostiense, parece que los bienes de los infieles se con-
sideran como abandonados, y asi se conceden a quienes los ocupan, no
cometiendo, por lo tanto, hurto los Cristianos, lo cual parece absurdo... Me
inclinaria a considerar como mas verdadera la opinién de Inocencio». Se-
gun la interpretacién que Matias de Paz hace de éste y de las constitucio-
nes pontificias, los infieles tuvieron dominio hasta que se les declaré la
guerra por parte de los cristianos. «Tampoco debe el Papa privarlos de sus
bienes, sino tolerarlos mientras pueda, siempre que vivan sin ofensa para
nuestra fe... La muerte de Cristo hizo pasar a los judios a la condicién de
esclavos (...). Por eso dice el Arcediano que el Principe que es sefior
de ellos puede venderles. Con mucho mayor razén arguye el mismo autor
la facultad de expulsarlos»>.

En semejante 16gica, si se puede atacar con guerra y esclavizar a todos
los infieles, como sarracenos, turcos y demads naciones barbaras, épor qué
no se podria hacerlo con los indios? Paz cita a santo Tom4s para decir que,
aun bautizados y convertidos a la fe, los indios podian seguir siendo escla-
vos y gobernados con despdtico principado. La servidumbre es una pena
que no desaparece con el bautismo, pues éste libra de la obligacién con
respecto a Dios pero no en relacién con los hombres™,

Sin embargo lo anterior es parte del razonamiento que sigue Matias de
Paz para interpretar las tesis de los canonistas y tedlogos que usé Palacios
Rubios. Para comenzar, los indios convertidos «eran de mejor condicién
que los infieles, se les inferirfa ofensa si se les redujere a esclavitud...».**

0 MATiAS DE PAz, ibidem, pp. 215-16.

"1 MATiAs DE Paz, ibidem, pp. 230-31.

%2 Mat{as DE Paz, ibidem, p. 226.

* Ibid., pp. 217-218, Cita la parte IIl de la Suma de teologia, c. 69, art. 2, recordando
que el bautismo ne libera de la muerte ni de la servidumbre civil, y lo refuerza citando Los
comentarios a las sentencias {20. y 40.} «donde dice que el servir no es cosa que se oponga
a la perfeccion de la religién cristiana, ya que ésta predica preferentemente la humildad».
Por consiguiente, la servidumbre «no se abroga con la recepeién del bautismos.

>* MATias DE Paz, ibid., p. 217.




604 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

Inmediatamente después, Matias de Paz pasa a cuestionar las respuestas.
{Los infieles tienen dominio licito sobre sus reinos? Se acoge a la Epistola
de Pablo a los Romanos: Vosotros los siervos estad sumisos con todo temor
a los amos, no tan s6lo a los buenos y moderados, sino también a los de
recia condicidn, ¢ sea a los infieles: «Y como consta que los dichos indios
tienen sus sefiores propios, a manera de Principes, luego no pueden ser
gobernados por otros distintos»"". Matias de Paz retoma la diferencia to-
mista entre infidelidad privativa e infidelidad positiva. Los judios, sarrace-
nos, turcos y herejes son infieles positivamente, porque ya oyeron la pala-
bra del Sefior y siguen en su infidelidad, a veces, atacando a la iglesia cris-
tiana. La infidelidad siempre constituye un pecado mayor, sin embargo, los
indios mantienen una infidelidad sélo privativa, pues si antes fueron evan-
gelizados, fue en tiempos tan remotos que ya no se acuerdan en absoluto.
Su pecado de infidelidad es mas bien un castigo que un pecado, y no lo
cometen por comisién sino por omisién, por ignorancia invencible®, Este
precepto tomista respondia a la cuestion de si la infidelidad era o no un
pecado distinguiendo entre la infidelidad positiva y la negativa. Esta existe
mientras dure la ignorancia de la predicacion, después de la cual ya no
hay excusa para no creer, ademads el infiel peca desde el momento en que
se opone a la mocidn interior y natural que lo llevaria a la verdad, o cuan-
do se opone a la predicacion externa de ésta: «No esta al alcance de la na-
turaleza el tener fe, pero si lo esta el hecho de que el espiritu del hombre
no se oponga a la mocidn interior y a la predicaciéon externa de la ver-
dad»"’. De modo que si la infidelidad en si no era pecado, si se debian cas-
tigar en el infiel otros pecados como el de no escuchar la ley natural inte-
rior o, también, el hecho de que su ignorancia de la fe pasara a ser resis-
tencia.

Un punto importante de coincidencia entre Palacios Rubios y Matias de
Paz, es que los indios tienen derecho a la defensa mientras no hayan sabi-
do de la religion cristiana; mientras su reaccion defensiva es por ignoran-
cia, su guerra contra los cristianos es guerra justa, pues para ellos se trata
de invasores y deben repelerlos en defensa de su patria. Una vez amones-
tados y enterados de los fines por los que los cristianos estdn en sus tierras,
que es el de su conversién a la verdadera fe, si la aceptan voluntariamente,
no hay razdn para hacerles guerra, ni para esclavizarlos, ni para imponer-
les un principado despético, lo que procede en ese caso es un principado

3 MATIAS DE PAz, ibid., p. 218.

56 Matias de Paz, ibid., pp. 220-221.

*7 ToMAs DE AQUING, Surma de teoclogia, Il de la II, c. 10, art. 1, respuesta a las objecio-
nes.



TERESA MARTINEZ TERAN 605

real para subditos libres, si bien, por los muchos gastos que la empresa
espiritual representa, deben dar tributos al rey mayores que los que obliga-
rian a los cristianos. Pero, justamente, de estas ideas derivan dos males
para los indios: la advertencia que se les tiene que formular para que se
enteren de quien es el propietario del mundo en el que viven, es el «Regue-
rimiento» («antes de que se inicie una guerra, deben, siendo posible, ser
amonestados...»”®); los tributos que tienen que pagar como costas por la
administracién espafiola, serdn las encomiendas («Sera licito, por tanto,
que incluso después de su conversion, se exija de los indios algunos servi-
cios, mayores acaso que a los cristianos residentes en aquellas partes»*).
Habra que ver lo que dirdn las Leyes de Burgos de 1512-13 acerca del ser-
vicio que los indios deben rendir a los espanoles: nueve meses de trabajo
al afio, y el rey podia hacer merced de este servicio a quien quisiese®.

Para entender la postura de Matias de Paz hay que tener presente la
imagen que tenia del indio, tratdbase, pues, de hombres que posefan entre
si algunos dominios, aunque no con arreglo a la idea familiar de gobierno
ni segtin el método de vida corriente. Y sigue diciendo, existen, no obstan-
te, segilin es fama en algunas de sus regiones, hombres mansuetudisimos,
nada codiciosos, avaros o malignos, sino en gran manera ddciles y facil-
mente dirigibles a la fe, si se les sabe tratar caritativamente®’.

Paz piensa que el papa tiene dominio sobre todo el orbe, pero puede
tolerar a los infieles que nunca han molestado a la Iglesia y que reconocen
su autoridad para convertirse a la fe. En caso contrario, si se les podia ha-
cer guerra, ésta era claramente la opinidn del Ostiense, y Matias de Paz la
encuentra coincidente con la de Inocencio®. En lo que podriamos conside-
rar la solucién, Matias de Paz deduce que la sola infidelidad es causa sufi-
ciente para privar de su dominio a los principes de los indios. Escribe: «Por
lo que a mi toca, paréceme verdad lo que afirma santo Tomas y, aun mas,
sostengo, salvo, sin embargo, mejor opinién y sin temeraria aseveracion, la
tesis siguiente: la Iglesia puede justamente desposeer de su dominio a to-
dos los Principes infieles por sélo su infidelidad, aunque sus subditos no se

3% MATIAS DE Paz, ibid., p. 223.

** MATIAS DE Paz, ibid., p. 223,

% BARTOLOME DE LaS CAsas, Historia de las Indias, t. I, p. 482, FCE, México, 1992. Los
principios generales salidos de la Junta de Burgos eran: lo. Los indios son libres; 2o. De-
ben ser instruidos en la fe como mandé el papa en la bula; 30. Su Alteza, en razén de su
sefiorio, debe mandarles que trabajen; 4o0. Que este trabajo sea el que pueden sufrir, dan-
doles recreos... Faltan otros, para lo que importa lo anterior da una idea clara de cudles
eran los tributos que debian pagar.

% Ibid., p. 222.

2 MaTias DE Paz, ibid., pp. 234-35.




606 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJiCA C.

convirtieren a la fe. Este punto de vista parece ser el del Ostiense, aunque
no tan absolutamente. Yo, por mi parte, lo sostengo en su integridad»>. La
interpretacién que Matias de Paz hace de la cuestién 10 de la Secunda se-
cundae de Aquino nos parece exacta. Pues alli se afirma primero que la
sola infidelidad no basta para desposeer a los infieles de su dominio, frase
que algunos aprovecharon en favor de los indios, pero en un segundo mo-
mento se asevera claramente: «los infieles, debido a su infidelidad mere-
cen perder la autoridad sobre los fieles»*. En todo caso, por lo que puede
apreciarse de estos parrafos, la posicidén del Aquinate era mas rigida que la
del canonista Enrique de Susa mejor conocido como el Ostiensis.

De todo lo anterior Paz deduce que el gobierno del rey espaiiol sobre
las Indias es legitimo. Cree que la deposicién de los principes infieles es
procedente, incluso si se convierten, por dos razones: la lejania de aquellos
reinos precisa de la presencia permanente de prelados y gobernantes que
consoliden la religién cristiana; la segunda: el gobierno que se les impon-
ga, si se convierten voluntariamente, debe ser principado real y no despé-
tico, lo que redunda en beneficio de los propios gobernados més que del
gobernante. En este caso, se les puede exigir legitimamente a los indios
que rindan servicios al rey para pagar los cuantiosos gastos erogados. En el
caso de que los suibditos se rehisen a obedecer a Su Majestad, se rebelen y
sigan practicando sus idolatrias («mostrandose rebeldes con blasfemar o
dar culto a los idolos»®), opina Matias de Paz que se les podria reducir a
servidumbre a causa de tales vicios. La guerra entonces seria justa por par-
te de los espafioles pero no por parte de los indios, pues la justeza por
parte de éstos estaba condicionada a la ignorancia de los Evangelios, una
vez que han sido informados, la condicidn perentoria llega a su fin y su
resistencia se vuelve injusta. Lo que era en realidad el espiritu mismo del
«Requerimiento», pero ademads una aplicacion de la Suma de teologia en
donde se dice que los cristianos pueden promover guerra a los infieles a
causa de su resistencia a la predicacién o ataques a la fe.

Estas ideas, venidas a colacién a propésito de la pregunta de Montesi-
nos y de sus cuestionamientos, explican la necesidad de Fernando el Caté-
lico de fundar en derecho su actuacién en las Indias, y representan como
piensa Silvio Zavala, una prolongacién de las teorias del siglo XIII y un
anticipo del oportunismo de muchos tratadistas del siglo XVI que usaran

%3 MATiAS DE Paz, ibidem, p. 239.

“* TOMAS DE AQUINO, cit. supra.

% MATIAS DE Paz, ibid., p. 252: «...si una vez conocido el nombre del Salvador, se rehu-
sasen a la obediencia, mostrandose rebeldes con blasfemnar el nombre divino o dar culto a
los idolos, se les pedria con absoluta justicia reducir a servidumbre a causa de tales vi-
cios».



TERESA MARTINEZ TERAN 607

elementos tedricos medievales para defender sus puntos de vista en las
contiendas politicas: «Algo de eso y mds sospecha un observador atento de
la historia europea de los primeros afios del siglo XVI: Maquiavelo. Se
siente atraido por las hazanas de Fernando el Catdlico y cree que es un
principe dispuesto a realizar grandes empresas bajo el pretexto de la reli-
gién; no predica otra cosa que paz y fe, y de la una y la otra es enemigo»®

Matias de Paz saca algunas conclusiones mds: los infieles que gobiernan
bien y sin molestar a los cristianos, no deben ser depuestos de su jurisdic-
cién, si alteraran la predicacidn o st por incapacidad no pudieran gober-
nar, se les puede poner un superior que respete las funciones de sus sefio-
res naturales. En tal situacion, el rey estaria obligado a enviar predicadores
rectos y principes catdlicos que no hagan escdndalos ni matanzas de in-
dios, pues debe considerarseles como hijos de Dios y como hombres libres.
«..destinando asimismo personas seglares, destacadas en el verdadero go-
bierno y celo de la fe, que sepan procurar lo que convenga, no a sus pro-
pios intereses, sino a la reptblica, y que no sean codiciosos, ni ladrones, ni
avaros, sin permitirse que alld moren hombres blasfemos y grandes crimi-
nales»”’, Agrega que si Dios ha permitido que esas tierras estén en poder
de los infieles, es por causa de que los cristianos no se han conducido co-
mo deben.

Tenemos un elemento mds derivado de la lectura de la Suma teoldgica
efectuada por Paz: a causa de sus supuestos vicios, los indios si podian ser
reducidos a esclavitud y servidumbre. Efectivamente, la «incapacidad» pa-
ra gobernarse era un elemento en relacién directa con la supuesta natura-
leza gentil y santo Tomas lo incorporaba con otras consideraciones aristo-
télicas de la Politica, era la admisién de la servidumbre natural como un
beneficio para el siervo «en la medida que es titil a aquel que sea dirigido
por uno mas sabio, y a éste que sea ayudado por aquel, como se dice
[Aristoteles] en I Pol.»®. Si la infidelidad era de derecho divino y creer o
no creer asunto de la gracia, la resistencia activa daba lugar al uso de la
guerra y penas temporales por parte de los fieles hacia los infieles, es de-
cir, a que se incluyera a los infieles en la jurisdiccion de la ]glesta pero
también era aplicable el derecho natural a partir de que los mas sabios y
racionales debian dirigir a los incapaces. Los pecados contra la naturaleza
eran, conforme a la teoria tomista, de cardcter mixto, ofendian tanto a la
recta razén que procede del hombre como al orden natural que procede

% Estudio introductorio de S. ZavaLa a De las islas del mar océano de PaLacios Rusios,
p- LXVI. El Principe que MAQUIAVELO comenzd a escribir alrededor de julio de 1513.

7 Ibid, p. 258.

8 AQUINO, 2a.-2a., ¢. 57: «El derecho», art. 3, resp. a la 2a. objecidn.



608 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

de Dios. Al definir la gravedad de estos vicios que injurian al derecho divi-
no y natural, santo Tom4s cita a San Agustin: «Los delitos contra la natura-
leza son reprobables Y punibles siempre ¥ en todo lugar, como lo fueron
los de los sodomitas»™. Resulta explicable que los conquistadores, princi-
palmente, intensifiquen la fabulacion sobre la «naturaleza viciosa» de los
pueblos del Nuevo Mundo poniendo especial interés en la acusacion de su
naturaleza «contra-natural»,

{Por qué otra vez la insistencia y eleccién de estos crimenes? Pensamos,
porque eran de cardcter mixto y su castigo competia por derecho divino a
la Iglesia y por derecho natural o humano al gobierno civil. En la Junta de
Burgos de 1512 se escenifica el primer acto del enfrentamiento de dos po-
siciones: quienes pretenden probar que los indios no viven conforme a nin-
guna razén, ni siquiera conforme a la ley natural, y quienes quieren probar
que los nativos de América son plenamente humanos, seres racionales que
viven con toda policia y religion.

Veamos el testimonio que de esa junta dejé Bartolomé de las Casas en
La historia de las Indias: «Infamaron los indios en la corte de no saberse
regir e que habian menester tutores; y fue siempre cresciendo esta maldad
que los apocaron, hasta decir que no eran capaces de la fe»”®. Dice que
junto con los tedlogos y juristas que estaban en la corte, estuvieron los pro-
curadores que fueron desde las Indias a defender sus intereses y a pedir el
repartimiento a perpetuidad’’. Uno de los asistentes fue el dominico Ber-
nardo de Mesa. En siete proposiciones Mesa planted la servidumbre natu-
ral de los aborigenes no porque fueran infieles o se compraran y vendie-
ran, ni por derecho ni por natividad, porque naturalmente todos los hom-
bres son libres, sino por lo que llamé su escasa racionalidad: «la servi-
dumbre que nos impide pecar es la verdadera libertad». En los indigenas
—piensa—, la infidelidad no es pecado. Sus defectos son otros, son incons-
tantes, ociosos (vicio que florece en la idolatria), ignorantes, viciosos: sier-
vos por naturaleza de la tierra, como dice el Filésofo Aristdteles, libres y
vasallos de sus Altezas pero a quienes conviene la servidumbre por ser in-
sulares. Alega que como no tienen riquezas naturales ni artificiales con que
pagar por su vasallaje, es justo que paguen los tributos con trabajo”.

Las Casas, que rebate el argumento de Mesa y le opone importantes
objeciones, se pregunta ipor qué entonces no esclavizar a los pobladores

% AQUING, 2a.-2a., c. 154, art. 12, resp. a la primera objecion.

7° BARTOLOME DE Las Casas, Historia de las Indias, t. II, pp. 455-457.

71 BARTOLOME DE LAS CaSAS, ibidem, t. II, pp. 455-57.

7 Las Casas, ibid., t. II, pp. 459 y ss. Este conjunto de adjetivos fueron recogidos por
otro dominico, fray Tomas Ortiz, y tuvieron larga vida en el esquema racial de descalifica-
cién y discriminacién de los indios.



TERESA MARTINEZ TERAN 609

de islas europeas?” En otro momento, revelando su desacuerdo con los
criterios de Burgos, observa: suponiendo que los indigenas entendieran el
«Requerimiento», {qué obligacion tenian de creerlo y de sujetarse a los re-
yes de Castilla?”* Y si daban la obediencia con el mismo derecho podian
retirarla™. «.Por qué se harian acreedores a las penas de querer negar su
sujecion a la Corona que ni conocian? éNo fueran juzgados por incipientes
y por bestias, si tal sujecidén concedieran y obedecieran?».”®

No desarrollaremos aqui la ya muy conocida tesis de Mesa segtin la cual
el clima, la posicién de la tierra, la ubicacién de los astros, influyen en el
caracter de los habitantes y los hacen aptos o no para dirigirse. El hecho
de que los indios fueran insulares afectaba segun él su capacidad racio-
nal”’. El hacia derivar de la situacién gedgrafica la naturaleza servil de los
habitantes de América. La idea era, en efecto, muy antigua. Para Agustin la
vida no era posible en las zonas térridas’. Cuando se descubre que tal
aseveracion era falsa y que si existian los antipodas, se argumenta que el
calor de la tierra corrompe la naturaleza humana. Los franciscanos Zuma-
rraga y Motolinia recogen estos temores pero no son los tinicos que ven
relacién entre la naturaleza de la tierra y la naturaleza del hombre que la
habita. A Fernandez de Oviedo le parece de gran filosofia natural el co-
mentario que la reina Isabel hace a Cristdbal Coldn, cuando, conforme a su
relato, le dice que si en las Indias los 4rboles no arraigan, menos verdad y
constancia habré en los hombres”.

Otro asistente a la reunién de Burgos fue el célebre y casi andnimo «li-
cenciado Gregorio», clérigo y predicador del rey, firmante, junto con Pala-
ctos Rubios, Matias de Paz, O.P., Tomds Duran, O.P., Bernardo de Mesa,

7 Las Casas, ibid., t. II, pp. 462 y 463.

7 Las Casas, t. 11, p. 272: «Item, ya que lo entendieran, ceran obligados, luego luego,
sin més razon y persuasién ni deliberacién, dar crédito a tales requerimientos, y si no
luego creyesen, incurriesen en las penas de la dicha carta? Item, éla fe catdlica suélese dar
a los que nunca la recibieron ni oyeron, ni fueron obligados a la adivinar, por requeri-
mientos, aunque sean millares de veces hechos, de manera que si no la quisiesen recibir,
incurren en tan graves o en algunas penas? (...) éNo mds porque los espafioles les dijesen
que obedeciesen por sefiores a los reyes de Castilla, ya que tuvieran lengua para se los
decir y ellos lo entendieran, eran obligados a los creer y, por consiguiente a se sujetar a
los reyes y obedecer, teniendo ellos sus naturales reyes?,..»

> Las Casas, ihidem.

7 Historta de las Indias, t. 11, p. 272, BARTOLOME DE LAS CASAS.

77 Cit. por Las Casas, Historia de las Indias, 1. II, pp. 462-63.

7® AGUSTIN, La ciudad de Dios, pp. 368-69. Cap. IX del libro decimosexto: «Si es creible
que la parte inferior de la tierra opuesta a la que nosotros habitamos tenga antipodas».

7 FERNANDEZ DE OVIEDO, Historia natural y general de las Indias, 1942, 1a. par., lib. IV,
cap. I, p. 190.

ENsayos Cadica, — 11



610 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJicA C.

Q.P., y otros, de las siete proposiciones emanadas de la junta de Burgos.
Gil Gregorio dice que ni caso tiene que el rey llame a los indios libres, pues
cuando asi los llamé la reina Isabel, fue para que no se pudieran vender ni
comprar, pero no para que no sirvieran a los cristianos, pues tal libertad
les hace dafio. Y sigue: a los barbaros les falta del todo la razén y pecan
contra natura, pues la idolatria atenta contra la razén y contra la ley natu-
ral. Por idélatras, agrega, sus Altezas hacen bien en castigarlos con la ser-
vidumbre cualificada. Se suma a Mesa en la opinién de que los indios de-
ben pagar los tributos con trabajo porque carecen de riquezas™. Reproduz-
camos un parrafo del parecer que da Gil Gregorio inspirado en Aristételes
y en el Regimiento de los principes de Tomds de Aquino y Ptolomeo de Lu-
ca: el dominio tirdnico es justo si se ejerce con los que son naturalmente
siervos y barbaros, que son quienes carecen de «juicio y entendimiento
como son estos indios, que, segin todos dicen, son como animales que ha-
blan»®'. Era, segin explica, lo que los doctores inferian de La politica de
Aristételes sobre los hombres silvestres y barbaros que del todo les faltaba
la razon, a quienes les era provechoso servir sin recompensa a un sefor.

Conviene separar lo anterior de lo que sigue a fin de destacar lo que
mas nos interesa. Después de recurrir a autoridades de la literatura inquisi-
torial como Antonino de Florencia y Agustino de Anchona, Gil Gregorio
evoca que ni el papa ni otro Sefior pueden castigar a los infieles por su
infidelidad si no hacen ningun mal a los cristianos:

...pero a los que pecan pecados contra natura, los puede punir porque
reciban la ley natural, por razén de la idolatria pueden ser punidos y
castigados, y pues estos indios fueron iddlatras, pudo justamente Vues-
tra Alteza castigarlos con pena de servidumbre cualificada, como es
ésta, mayormente que estos indios no tienen con que dar tributo a
Vuestra Alteza...*

Si la esclavitud, en tanto institucion, se caracteriza porque se priva a los
esclavos de personahdad juridica y politica, y porque se les impone la cali-
dad de mercancia que puede ser objeto de comercio®, Gil Gregorio estaba
proponiendo la desaparicién de la ultima de las cond1c1ones, mas no la
primera, traducia conforme a su propia declaracion, el espiritu del legisla-

8 Las Casas, ibid., pp. 471-472.

81 Las Casas, ibid, pp. 471-475.

8 GiL GREGORIO, cit. por LAs Casas, thidem, pp. 472-73.

8 Las instituciones juridicas en la conquista de América, SILVIO ZavaLa. De hecho, el con-
cepto de esclavo que se utiliza es el aristotélico, segiin el cual si un hombre no se pertene-
ce a si mismo sino a otro hombre, es objeto de propiedad e instrumento ordenado a la
accidn, y ello define su naturaleza y capacidades, La politica.



TERESA MARTINEZ TERAN 611

dor. Las Casas nos informa que la reina Juana prologé las leyes de 1512
dando por sentado el caracter vicioso de los indios, su ociosidad y falta de
temperancia®, lo que en ese momento constituye el fundamento de la ser-
vidumbre es la suposicién de que son natural y culturalmente incapaces.
Las Casas se indigna de que los reyes hayan firmado esas leyes. Ya antes
habia escrito que los reyes no tenian jurisdiccién para hacer lo que hicie-
ron: culpar a los indios. Y aun asi no respetaron su propio derecho, porque
los culpables no fueron oidos, dando lugar asi, segtin sus propias palabras,
al juicio més pervertido de la historia®. Lo cierto es que si tal «naturaleza»
indigena se relaciond siempre con la naturaleza camitica, hay en el aval de
la Corona que firma esas leyes una especie de oficializacién de estas hipé-
tesis, y por ende, el establecimiento de un origen y una naturaleza para los
indios, si, como pensamos, ambas cosas se condicionan mutuamente®.
Dijimos algunas pdginas mds arriba que el andlisis de las fuentes y carac-
teristicas de la filosofia de la Junta de Burgos explica los matices ideolégi-
cos seguidos por algunas practicas coloniales de los conquistadores y mi-
sioneros. Y explica, justamente, que la hipdtesis que identifica a los cana-
neos, de origen camitico, con los indios no es ni exclusiva de los conquista-
dores espatioles interesados en esclavizar a la poblacién del Nuevo Mundo,
ni de los protestantes franceses interesados en sus propias empresas de
colonizacién, y que pese a lo que se ha considerado, si tuvo éxito, pues en
efecto, se oficializa en Burgos apoyada en el sistema de ideas canénico-
inquisitoriales, se aplica durante todo el tiempo que se aplicé el «Requeri-
miento» y rebasa la fecha de la emisién de las Leyes Nuevas de 1542. Las
discusiones de Burgos indican que los esfuerzos teéricos se encaminaban a
adaptar el andamiaje ideoldgico medieval al caso de América en el contex-
to intercontinental de la competencia europea. El objetivo era la justifica-
cion de la servidumbre en las diversas formas en que ésta era ya practica-
da de hecho e independientemente de las teorizaciones juridico-politicas.
La hipétesis de que los indios descendian de Cam, como se habia dicho
siempre de los negros, nunca fue abandonada de modo definitivo y reapa-
rece en el siglo XVII particularmente en el franciscano fray Juan de Tor-
quemada, sin hablar de todos los casos franceses y espafioles mencionados

™ Las Casas, thid., p. 476 y ss.

¥ Ibid., 1. I, pp. 272-273. Las ideas de BERNARDO DF MESA y de GREGORIO, cit. por LAS
Casas, t. I, pp. 259 y 471-476.

*® Para una informacién més completa de las caracteristicas atribuidas a la naturaleza
«camitican, y de la relacidn que se establece entre el supuesto origen de los indios o de los
pueblos en general, y «su natural», ¢fr. nuestro libro: Los antipodas. El origen de los indios
en la razon politica del siglo XVI, 1ICSH, BUAP, Puebla, 2001.




612 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

por G. Gliozzi¥’, o de los italianos evocados por A. Gerbi en La naturaleza
de las Indias Nuevas. De ahi que se comience a asociar con relacién a los
indios las nociones de idolatria-pecado contra la naturaleza. Y que se per-
ciba en ocasiones cierta confusion entre los dos conceptos, por otra parte
explicable, si idolatrar era un pecado contra la naturaleza porque significa-
ba amar a las criaturas y a otro Dios que Dios. Las relaciones de Cortés
incluyen algunas referencias al tema. La primera parte de la Historia gene-
ral de las Indias de Gonzalo Fernandez de Oviedo lo alude abundantemen-
te; la Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espafia de Bernal Diaz
del Castillo, lo trata con insistencia.

Antes de ello ni Pedro Martir de Angléria, ni C. Colén ni Ramén Pané
habian anotado la idolatria indigena en estos términos asociativos. Se ha-
blé en general desde luego de las précticas religiosas antillanas, de los ze-
mes, de los {dolos, de los templos y ritos, pero sin insistir en la aplicaciéon
genérica de «pecados contra la naturaleza». A Cristobal Colén le parece
que los pueblos antillanos conocidos «no tienen ninguna secta»®®, Era, en-
tonces, este recurso a los pecados de los cananeos, un ardid enteramente
politico de autolegitimacion. Para despojar a los infieles de su dominio y
bienes «sin escdndalo» era preciso agregar otras causas a la de la mera infi-
delidad. Es la funcién de los pecados contra la naturaleza ya identificados
como comportamiento de tipo sexual y bestial. Tomas de Aquiné habia
resuelto el dilema en la cuestion 10 de la Secunda Secundae: €l derecho de
la Iglesia catélica sobre la infidelidad se actualiza cuando la iglesia lo deci-
de asi. Es la importancia de las razones lo que justificaria el uso de la fuer-
za sin escandalo. Y segtn la filosofia tomista los infieles merecen perder su
dominio si obstaculizan la difusion de la fe y su consclidacidn, o si sus
pricticas atentan contra la ley natural y la razén, entonces, si bien no se
les puede obligar a creer mediante castigos espirituales, si se les pueden
aplicar castigos temporales: uno de éstos es la pérdida del dominio y de la
libertad. Ademds se asegura que hay una jerarquia natural conforme a
la cual el alma debe mandar al cuerpo, lo superior a lo inferior y lo racio-
nal a lo irracional®, como explica el mismo Tomés de Aquino en la Suma
contra los gentiles: en el orden que se encuentra entre los hombres, «Los
mejor dotados desde el punto de vista intelectual, dominan naturalmente a
los otros; aquellos que estan mas desprovistos en este plano, pero mas ro-
bustos corporalmente, parecen preparados por la naturaleza a servir, como

87 GruLiano Guiozzl, Adamo e il nuovo mondo, 1977.

8 Cfr. La découverte de lAmérique, 1. Journal de bord. 1492-1493, Paris, 1991, 1. [, p.
147, 16 de diciembre.

8 ARISTOTELES, Politica, lib. 1.



TERESA MARTINEZ TERAN 613

lo dice Aristételes en su Politica...».*® Vitoria vendrd a redefinir el proble-
ma de la jurisdiccién espafiola en América, pero en las décadas anteriores
se resuelve que la Iglesia tiene poder sobre los infieles. El Nuevo Mundo se
ve incluido en la esfera de la jurisdiccién inquisitorial al mismo tiempo que
en la jurisdiccidn real y condenado sin ningin juicio previo como exigian
los procedimientos de los inquisidores’'. Es Bartolomé de las Casas quien
hace la denuncia de que los reyes no tenian jurisdiccion para hacer lo que
hicieron, que fue condenar a los indios sin oirlos y por sélo el testimonio
de sus enemigos, con lo que ademas faltaron a las normas de procedimien-
to: «Nunca juicio tan pervertido ni tan inicuo jamas se vido en toda la re-
dondez del orbe, como la historia presente»’>. Al hacer esta denuncia con-
cerniente a la forma ilegitima con la que se incluia a los indios en la esfera
inquisitorial y civil, Las Casas estaba viendo mas alla del horizonte episte-
molégico de sus contemporaneos, fue el horizonte geografico el que no le
permitié ver que en Africa se operaba otro juicio de igual o peor perversi-
dad.

Bibliografia

ARISTOTELES, La politique, traduccion, introduccidn, indice y notas de J. TRICOT,
Librairie Philosophique J. Vrin, 1995, Paris.

BATAILLON, MARCEL. Estudios sobre Bartolomé de las Casas, traduccidn de J.
CODERCH y J. MARTINEZ SCHREM, Ediciones Peninsula, 1976, Barcelona,

EYMERIC, NICOLAU, El manual de los inquisidores (Directorium inquisitorum), texto
de EYMERIC (1376) y FRANCISCO PENA (1578), introduccidn y notas de Louls
SALA-MOLINS, traduccién del francés al espafiol de FRANCISCO MARTIN,
Muchnik editores, 1983, Barcelona.

—Edicién en latin de FRANCISCO PENA, O.P. Directorium inquisitorum,1578, en la
Biblioteca Palafoxiana de Puebla.

—Edicién abreviada en francés: Manuel des inquisiteurs a U'usage des inquisiteurs
d’Espagne et de Portugal ou abregé de [ouvrage intitulé Directorium
inquisitorum (1762).

%0 Somme contre les gentils, Cerf, lib. I, cap. LXXXI, p. 576, «Del orden de los hombres
entre ellos y con los otros seress,

1 Se dice que en América el tribunal del Santo Oficio, implantado en 1571, no se
aplicé a los indios, se dice que antes hubo en Nueva Espafia inquisicidon mondstica y epis-
copal; RICHARD GREENLEAF (La inquisicion en Nueva Espafa, siglo XVI, 1992) cuenta que han
arrancado las hojas relativas a todo el primer periodo de actividad inquisitorial del legajo
correspondiente en el Archivo Histérico de la Nacién de México; se conoce el proceso
sufrido por don CARLOS OMETOCHTZIN Que termina en ejecucion. Lo que no se nos dice es
que por esta via de juicio sumario especulativo realizado en Burgos, las Indias entran en
masa y por via inquisitorial, en la érbita eclesidstica y politica de Espafia.

2 Historia de las Indias, t. II, p. 273.



614 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. Cajica C.

FERNANDEZ DE OVIEDO y VALDES, GONZALO, Historia general y natural de las Indias,
islas y tierra firme del mar océano, ed. Graficas Orbe, RAEH, Col. Riva-
deneira, 5 vol., B.A.E., 1959, Madrid.

GaRcia, FRAY GREGORIO, Q.P., El origen de los indios del Nuevo Mundo, P. Patricio
Mey, 1607, Valencia.

GERBI, ANTONELLO, La naturaleza de las Indias Nuevas, 1975, FCE, 1992, México.

GLI0ZZI, GIULIANO, Adamo e il nuovo mondo. La nascita dell'antropologia come
ideologia coloniale: dalle genealogie bibliche alle teorie razziali (1500-1700),
Centro de estudios del pensamiento filoséfico de 1500-1600, La Nuova Italia,
1977, Florencia,

GREENLEAF, RICHARD E., La inquisicién en Nueva Espafia, siglo XVI, FCE, 1992,
México.

HANKE, LEWIS, La humanidad es una, FCE, 1985, México.

Las Casas, BARTOLOME DE, Razones de por qué los indios no deben ser dados en
encomienda a los espafioles..., edicién de 1547, Puebla, México.

—Historia de las Indias, 3 vol., FCE, 1986, México.

PALACIOS RUEBIOS, JUAN LOPEZ DE, De las islas del mar océano, estudio introductorio
de Silvio Zavala, FCE, 1954, México.

PAz, MATIAS DE, «Del dominio de los reyes de Espafia sobre los indios», en De las
islas del mar océano de Palacios Rubios, pp. 211-259, estudio introductorio de
Silvio Zavala, FCE, 1954, México.

PENA, JUAN DE LA, De bello contra insulanos. Intervencion de Espafia en América.
Escuela espafiola de la paz, Segunda generacion (1560-1585). Corpus Hispano-
rum de Pace, tomo IX, edicién bilingiie de L. Perefia, V. Abril, C. Baciero, A.
Garcia, J. Barrientos y F. Maseda, CSIC, 1982, Madrid.

SAN ISIDORO DE SEVILLA, Etimologias, edicién bilingiie latin-espafiol, 2 vol., texto
latino [W. M. LINDSAY], version espafiola y notas de JOSE OROZ RETA y MANUEL
A. MARCOS CASQUERO, BAC, 1982-83, Madrid.

SANTO TOMAS DE AQUINO, Somme contre les gentils, Cerf, Paris.

—Summa contra gentiles, 2 vol., BAC, Madrid, 1961.

—Suma de teologia. 1-1, (1266-1268); I-11, (1269-1270); II-II, (1270-1272); 11,
(1272-1273), 5 vol., BAC, 1993-1995, Madrid.

TORQUEMADA, JUAN DE, De los veintitin libros rituales y monarquia indiana,
introduccién de MIGUEL LEON PORTILLA, 3 vol. (facsimil de la edicidn de 16153,
Sevilla), Porriia, 1975, México.

ZAVALA, SILVIO, La filosofia politica en la conquista de América, FCE, 1984, México.
—Las instituciones juridicas en la conquista de América, Porria, México.





