JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE'
EL DERECHO ROMANO EN EL SIGLO XXI™

SUMARIO: 1. Diversos significados de la expresién «Derecho romano». 2. El

Derecho romanc en el umbral del siglo XXI. 3. Reorientacion en el aprovecha-

miento del Derecho romano. 4. Derecho romano y Ciencia del Derecho. 5. La

técnica juridica al servicio del hombre en Roma. 6. Derecho romano y Teoria

del Derecho. 7. La romanidad trascendente y el Derecho. 8. El Derecho roma-
no cristiano. 9. Posicion de la Iglesia frente al Derecho romano.

Constituye un grande honor contribuir con un modesto escrito para recordar
al ilustre jurista mexicano Don José M. Cajica Camacho quien invirtid excelen-
tes talentos en la investigacidn, difusidn y legislacion de la Ciencia del Dere-
cho.

Meéxico D.F., 30 dic. 1999,

1. Diversos significados de la expresién «Derecho romano»

Con mucha frecuencia se utiliza esta expresion por legos y especialistas,
sin determinar su justo alcance. Si se tiene en consideracién el arco histd-
rico que comprende y que se extiende a algo mds de veinte siglos, se en-
tendera que dicha falta de precisién puede conducir a las mdas diversas
contradicciones.

Por lo anterior, insistimos en que al menos se califique con voces tales
como: cldsico, justinianeo, u otras, remitiendo para el caso a los manuales
o enciclopedias que explican con claridad estas acepciones.

En el sentido amplio la expresién «Derecho romano», exige algunos de
esos predicados y se refiere tanto a la ciencia desarrollada por los juristas
principalmente del siglo 111 A.C. al VI D.C., como a las normas vigentes.

" Universidad Iberoamericana.
Este trabajo forma parte de un libro que se encuentra en proceso de elaboracién.



478 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

También puede expresarse con la férmula Derecho romano lo ocurrido
en la historia juridica de esa nacién antes de la aparicién de la Ciencia del
Derecho, que se formula a partir de la separacién del Derecho y la reli-
gion, En ese sentido la época anterior a este importante fenémeno com-
prende algo asi como cuatro centurias y media, habida cuenta de que la
fundacién legendaria de Roma ocurrida a mediados del siglo VIII A.C.,
corresponde a la verdad histdrica.

Por lo anterior también es valido hablar del Derecho romano arcaico y
antiguo, pre-cientifico, gue explica muchas de las actitudes posteriores que
perduraran sin extinguirse.

Otras significaciones de la expresién «Derecho romano», pueden referir-
se al contenido del Corpus Iuris, que se recibié en Europa, América, o en
otros sitios en los siglos sucesivos.

En todo caso, conviene insistir en la necesidad de precisar. De no hacer-
se asi, se corre el grave riesgo de expresar afirmaciones o negaciones, que
pueden valer para una época, pero no para otra.

En su forma mads tensa, la expresién «Derecho romano», abraza toda la
experiencia que se gesta y desenvuelve en mds de veintidés siglos (-753 a
+1453) incluyendo normas, exper1enc1a explicaciones, cumplimiento o
incumplimiento de prescripciones, etc.!

Derecho romano significa también la Ciencia juridica desarrollada en
Roma. Significa también el Derecho de la recepcién que se difunde a partir
del siglo XII que sigue vigente en nuestros derechos patentemente o de
manera subyacente.

Ademds de ese dilatado arco histérico de mds de veintidds siglos, la cul-
tura romana se esparcié por tres continentes —Europa, norte de Africa,
occidente de Asia—. En ese tiempo y lugar se produce en la historia huma-
na el advenimiento de Jesus.

! La bibliografia que se ha elaborado en este siglo es amplisima tanto por lo que se
refiere a la metodologia para la reconstruccién de las instituciones, cuanto por lo que hace
a su enseflanza. En nuestra lengua es recomendable: Horizonte actual del derecho romano
de URSICINO ALVAREZ SUAREZ, no sélo como punto de partida, sino también por los enfoques
y las referencias que contiene. En este serio estudio, el respetado romanista de la
Universidad Central de Madrid, concluye que «aun le esté reservado al Derecho romano un
papel preeminente en el cuadro de las disciplinas juridicas en medio de todas las
conmociones porque hoy pasa la vida del Derecho... Un valor permanente representado por
la tradicion romanista. Por ello, —agrega el autor— mi tinico deseo es que este trabajo sirva
para comprender, en el campo juridico, la maravillosa arquitectura de un pasado, el sistemna
vivo de un presente y el sentido histérico de un porvenir justo», (CSIC, Madrid, 1944).

Otras obras publicadas y que son accesibles a todos los niveles de conocimiento y
profundidad, se encuentran en los manuales de instituciones e historia del Dereche romano.



JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE 479

2. El Derecho romano en el umbral del siglo XXI

Muy abundante ha sido la literatura que se ha producido en Europa y
América Latina a lo largo del siglo XX, alrededor de la funcién que cumple
el Derecho romano en la formacién de los juristas. Pocas veces se ha ha-
blado y se ha escrito tanto y con tamana enjundia por investigadores pre-
claros y en verdad eminentes.

No parece haber discordia en cuanto a la funcién decididamente forma-
tiva que debe satisfacer esta disciplina. Tampoco se pone en tela de juicio
la importancia del caudal de informacién. Con justa razén se le acredita
funcidn constructora de la personalidad del jurista.

Se ha distinguido entre crisis de la disciplina, crisis de las metodologias
y crisis en el aprovechamiento de los resultados.

Se nota mas bien debilidad y escasez en las propuestas para superar
obstaculos y deficiencias, que con tino y oportunidad se detectan en las
universidades y en los tribunales. Aun no es muy notoria la capacidad para
emprender y lograr una reforma auténtica y funcional, de los mecanismos
de ensefianza-aprendizaje y de las posibilidades para generar y regenerar
valores dentro y fuera de las universidades.

Unicamente en contadisimos casos se aprecia el intento para llevar ade-
lante cambios en los contenidos, en la funcién y en las perspectivas de
aprovechamiento. A pesar de todo, el saldo es positive. El siglo XX ha lo-
grado importantes avances, mas en la investigacién, que en los sistemas
pedagdgicos.

Es preciso volver al concepto de la persona humana y a través de él,
buscar una nueva perspectiva en el estudio de esta ciencia. Descubrir y
aprovechar el humanismo que se detecta de un modo casi inagotable en
esta singularisima experiencia del espiritu humano.

Buscar todas las consecuencias de ese humanismo inicial que procede
de las raices helénicas, pero que se renueva a partir de sus fundamentos
cristianos.

Llamamos la atencién sobre la urgencia de aprovechar esta veta inextin-
guible a partir de escuelas y facultades de Derecho, para ir mas alld de
ellas.

El impulso puede proceder de la riquisima literatura italiana, alemana,
espafiola, y en menor medida latinoamericana, entre otras, que se ha ido
acumulando en los pasados decenios.

Del mismo modo que habia proclamado Savigny: por el Derecho roma-
no para llegar mas alla de él, proponemos por el humanismo del mundo
clasico, para llegar al humanismo auténtico, al humanismo cristiano que
necesita el mundo del siglo XXI.




480 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

El proceso de ensefianza- aprendizaje que no culmina con una auténtica
transformacién o consolidacién valorativa del educando en su vida, no
proporciona los frutos maduros que necesita recoger urgentemente la so-
ciedad.

Veamos al Derecho romano como una catapulta de lanzamiento de un
humanismo que reivindique lo que hemos perdido en aras de una técnifi-
cacién excesiva y de una secularizacién arrogante e insostenible. Esta posi-
bilidad debe trabajarse a partir de la formacién de cuadros docentes, de
especialistas y de contenidos académicos. Es importante también poner
atencion en la sociedad civil y llevar las propuestas de nuestra asignatura,
de modo facil y digerible, pero a la vez invitante, seductor y veraz, a adul-
tos que no estén necesariamente presentes en los cuadros de la formacién
jurisprudencial. Este trabajo, lograria muchos resultados en beneficio de la
difusién de la identidad nacional, en las naciones del mundo occidental.

Ocurre que en gran parte de estas sustentaciones, se localizan las fibras
de la intimidad moral que de modo tan estrecho se conectan con el ser y
con la realizacién del Derecho y por ende del bien comin.

Para el Oriente, también el conocimiento de esta consistente tradicién,
significa algo muy importante, en atencién a la permanencia e intrinseco
valor de los postulados de un auténtico y por tanto, ecuménico humanismo
trascendente.

Proponemos que se vele por evitar la fractura de la continuidad histéri-
ca y por fomentar la mistica en torno al personalismo, dentro de las cir-
cunstancias espacio-temporales de nuestra materia.

La investigacion histérica y dogmatica del Derecho romano, debe tener
en cuenta particularmente el desarrollo y cruce de los distintos procesos
evolutivos en que se trenza la experiencia romana. En este sentido los es-
critos de Jhering, Biondi, Schulz, Orestano y otros, han abierto la perspec-
tiva.

El docente e investigador en América Latina o en otra parte, distinta de
Europa, no debe sentirse desalentado por la distancia que lo separa
de fuentes epigréficas y documentales. El siglo XXI le deparard amplias
posibilidades de reproduccion de esos materiales, cuyo costo serd decre-
ciente.

Preocupacién del romanista debe ser entrar en contacto con todo el
proceso de conocimiento del dato histérico que implica: reconstruccién,
integracién en el correspondiente sistema, valoracién y alternativas de
aprovechamiento para el presente. Es verdad que las escuelas europeas



JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE 481

han aportado mucho en el siglo XX. No podia ser de otra manera, en vir-
tud de su contacto con las fuentes y disponibilidad de los materiales®.

Debemos guardarnos de pensar que el conocimiento del Derecho roma-
no unicamente se despliegue en la fase de reconstruccién del dato. No, el
estudioso debe ocuparse de las siguientes tareas a partir de un cuidadoso
examen de las fuentes.

A los juristas de América, de Asia, de todas partes, les est4 requiriendo
su trabajo y atencidn, este esfuerzo de integracién, valoracién y aplicacion
a la realidad. No olvidemos por lo demas, que fue el Derecho del Corpus
luris, el Derecho romano cristianizado, el que fundamentalmente sirvié de
materia prima a la recepcién que con justa elocuencia denominé Savigny:
«Segunda vida del Derecho romano» y que estamos ciertos que sigue en su
primera juventud.

3. Reorientacidn en el aprovechamiento del Derecho romano

Hemos visto como se repite la actualidad siempre fresca, la eternidad
histérica del Derecho romano, aun en épocas tan alejadas de su formacién,
en nuestro tiempo, siglo que ha abierto al hombre la via del cosmos y su
exploracion.

A pesar de la actualidad que ofrece esta disciplina tan discutida y rodea-
da siempre de un halo de misterio y de leyenda, consideramos muy impor-
tante que se oriente su metodologia y su aprovechamiento en la formacion
educativa y en el desarrollo de los profesionistas. No nos referimos de mo-
do exclusivo a los entendidos en la Ciencia del Derecho, ellos han sido los
principales destinatarios de estos estudios. Es ya tiempo de que las Faculta-
des de Historia, Filosofia, Teologia y otras, abran puertas y ventanas y se
dejen alimentar por esta experiencia humana que constituye un hecho
histérico irrebatible con una edad que supera en mucho a los veinte siglos.

¢Cuél es la orientacién que pretendemos proponer para la mejor docen-
cia, investigacidn y aprovechamiento humano de esta disciplina? En otras

? La aplicacién que es posible extraer de las ensefianzas de los juristas romanos y sobre
todo de la evolucidn concatenada de los procesos histéricos en que se va determinandoe la
experiencia juridica romana, nos sitta, ante posibilidades de rescatar el sentido de la cultura
y de la tradicién del mundo occidental.

Es importante insistir en que nuestra tradicién juridica, en esto cabe también incluir al
mundo anglosajén, se inserta en el universo de lo moral. Esto es vdlido de modo casi total
en nuestras estructuras culturales ya que a pesar de ser mestizas, se especifican en su ser
y direccién, por la recepcién de la cultura intelectual y moral llegada de Europa.

Ensavos Calica. — 3



482 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

ocasiones® hemos ya apuntado la urgencia que ahora retomamos, de que el
estudioso contempordneo busque y encuentre en la experiencia juridica de
Roma los procesos histéricos de formacién de los conceptos juridicos fun-
damentales. Estudiar, asimilar y entender estos procesos, resulta altamente
benéfico, no sdlo en el aula de licenciatura o posgrado, sino también en el
ejercicio de las profesiones o inclusive, de la promocién humana.

Localizar las coordenadas de esos distintos procesos como el de desma-
terializacion del Derecho que conduce al entendimiento de la obligacién
como un vinculo de existencia moral o intelectiva a partir del encadena-
miento real del deudor; como el proceso de generalizacién y abstraccién,
que aunque lento, permite entender el sistema juridico escrito contenido en
el Corpus luris, insistimos las coordenadas de estos y otros muchos proce-
sos que se localizan en esta experiencia histérica, ofrecen al estudioso de
las humanidades, un sinfin de posibilidades, para entender mejor el senti-
do de la conducta humana a través de la historia.

La formacidn de los conceptos fundamentales, subyace en esos siglos de
experiencia que se dieron en la civilizacién que por vez primera aislé al
Derecho de otras disciplinas y concibié lo que es la Ciencia juridica. Su
explicacidn es indispensable para proporcionar a jévenes o expertos juris-
tas, los rudimentos del Derecho y de su filosofia.

Ahi en esos muchos siglos de evolucién, encontramos respuestas inquie-
tantes pero también elocuentes al cuestionamiento de cémo se formaron
las ideas de personalidad, objeto del Derecho, relacién juridica, norma
juridica, conducta juridicamente regulable...

Debemos acostumbrarnos a escudrifiar ese riquisimo y multifacético
pasado, no tnicamente con ojos de historiador o de jurista, también la mi-
rada del economista, del filésofo, del tedlogo, debiesen posarse con mucha
inquietud, en esos siglos en que se produce el alumbramiento de nuestro
ser cultural.

* Asi insistimos sin tregua en que el romanista o estudioso de las humanidades debe
ocuparse, principalmente en América Latina, de buscar y encontrar la valoracién de la
experiencia antigua, para iluminar la identidad nacional. Ya lo expresaba de ese modo en
mi tesis doctoral L'usufrutto nel diritto romano e rel diritto attuale, Roma, 1966.

En otros contextos culturales el peso de estos argumentos, no serfa tan significativo.
Pensemos en recepciones culturales que han side menos intensas y mucho menos
definitorias del ser moral de la nacién. Esto no significa que deban desatenderse las riquezas
tradicionales que proceden de nuestros valores autdctonos. Por lo contrario, el reto reside
precisamente en saber entender que la identidad nacional, corresponde a una combinacién
armoniosa de sus origenes. De este modo se ird formande y conformando una nacién sana,
vigorosa ¥ en perfecta armonia con su progenie.



JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE 483

Particularmente la cuestion relativa a la persona juridica, al hombre
como punto de partida y como punto de llegada, en la experiencia juridica
de Roma, fascina y deslumbra a cualquiera que se avecine a esos tiempos
finales del mundo antiguo y primero de la civilizacion cristiana. De alguna
forma quedamos atrapados en ese hechizo mdgico y vamos descubriendo
las implicaciones que la filosofia y su historia ejercen en el mundo romano.

La cuestion relativa al humanismo juridico, estrechamente en vincula-
cion a aquella otra de cémo se conciba el Derecho natural, constituyen un
ejercicio muy aleccionador para la inteligencia y altamente revitalizador
para la voluntad y el espiritu. Esto vale en cualquier momento y en cual-
quier lugar, empero, para nosotros hombres de Occidente en el umbral del
siglo XXI, reviste una significacién muy particular.

Hasta hoy el estudio universitario del Derecho romano, ha estado mar-
cado por la inercia secular e inclusive, mas que milenaria, que deriva del
esquema valioso de la sistematica gayana, refrendada por el emperador
Justiniano®. Asi ha resultado fécil, repetitivo y hasta esclerético, para el
profesor y el docente, construir y difundir cursos y conclusiones que ya se
han alcanzado decenios o siglos atrds, haciendo casi estéril un ejercicio
que puede ser muy provechoso por su alto grado de formacion técnica y
axiologica.

Observando esos procesos de formacion y evolucidn del Derecho en
Roma, podemos explicarnos a fondo, muchos de los fenémenos juridicos
que acontecen en nuestro tiempo.

Estamos ciertos de que el destino préximo de esta disciplina, se enri-
quecera y acentuara para las generaciones venideras, ya que su vincula-
cién con la identidad de las naciones latinoamericanas y con el contenido

*La inercia y la fuerza de la tradicidn han determinado secularmente el contenido de lo
que se llama en lenguaje universitario «instituciones del Derecho romano». Esto tiene
explicaciones vigorosas, muy atendibles. No obstante, es ya tiempo de proseguir ejemplos
como los que ofrecen romanistas de la talla de JHERING, BlONDI, ScHULZ y otros, buscando
cortes temporales como Derecho romano cldsico, Derecho romano cristiano... Lo que parece
inaplazable es buscar, ¥ en su caso, ponderar las raices de nuestra axiologia en esas
tradiciones. Debermos actuar con cautela para no descuidar en aras de un historicismo
excesivo, la gran riqueza técnica que se encuentra en el métcedo de los juristas clasicos, en
su sistematica y modo de proceder. Todo esto exige de inmediato revisar los objetivos
operativos de la disciplina, sus contenidos y forma de difusidn en las aulas y fuera de los
limites generosos de la universidad.

Es también un reto que el romanista de nuestro tiempo no debe posponer, seguir
bregando para que la disciplina sea més accesible dentro y fuera de los 4mbitos juridicos,
que siga disolviendo su magnifico aislamiento y se presente atractiva e interesante en los
distintos niveles de la vida cultural.



484 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

y orientacién del Derecho natural que se conserva en el Corpus luris, es
cada vez mds patente.

4. Derecho romano y Ciencia del Derecho

Es cierto que en los primeros pasos que en la concepcidn cientifica del
Derecho se dieron en Roma, los romanos supieron distinguir el Derecho de
la religién sin encontrar en sus respectivas esferas el mas minimo signo
de oposicién. Al contrario, si llegaron a la sefialada distincién de ambitos,
no concibieron en lo absoluto, una posible oposicién de lo sacrum con lo
profanum.

La dimensidn de lo juridico es inexplicable para ellos, sin la dimensién
de la moral y de la religion. La moral es profesada como el testamento ac-
tivo de los antepasados y nutre directamente al Derecho, en ella encuentra
el orden juridico, su origen genético y conceptual. La religién entendida
como una muiltiple liga del hombre con su creador o segtn otros como una
doble eleccién que conduce a Dios; preside y se hace inseparable de la
conducta secundum ius.

El proceso de formacién de la Ciencia del Derecho en Roma correspon-
de al de toda la evolucién de su historia. No procede por saltos, normal-
mente se mueve de un modo gradual, salvo en dos ocasiones: la seculari-
zacidn del Derecho y la tolerancia del Cristianismo, mas tarde su imposi-
cién®.

Los juristas trabajan a favor de la ciencia, a través de sus tareas que son
mds pragmdticas que especulativas. Sin embargo, poco a poco se va ce-
rrando el eldstico sistema de fuentes formales que desemboca en la glorifi-
cacién de la ley escrita por el emperador cristiano, encarnando al pueblo y
a su conciencia, siguiendo los dictados de Dios.

Este proceso de formacién e integracién de la Ciencia juridica con su
riqueza de métodos anclados en la tradicién y el sentido comiin, permite
también el levantamiento de toda la estructura que supone el sistema juri-
dico escrito del siglo VI. Ese sistema queda esencialmente unido a la doc-
trina desde el momento en que se reconoce la autarquia de la legislacién
imperial®.

El método tépico culmina en un sistema escrito que hace pasar a la doc-
trina juridica de alimentadora directa de la jurisprudencia a una compaiie-

% La secularizacién del Derecho, explicada en el mito de CNEo FLAVIO,
® Lo cual significa autosuficiencia o capacidad de resolver cualquier problema con los
elementos del sistema escrito.



Josi pE JESUS LEDESMA URIBE 485

ra subsidiaria o complementaria, de lo que resulte insuficiente en la norma
escrita que es reconocida como casi perfectisima.

La Ciencia juridica en Roma siempre se ve acompaiiada de un esfuerzo
intelectual particularmente dirigido a la satisfaccién de necesidades con-
cretas, reales y planteadas directamente’.

Primero fue el sacerdote el gran custodio de la ley, su intérprete y esla-
bén que une la voluntad de los dioses con la litis de los interesados. Mas
tarde aparecieron, el magistrado, el juez y los juristas.

Cuando la tradicién cientifica habia heredado la gran riqueza del pasa-
do, pudo vivir de esa caudalosa herencia y aparecieron los compiladores.
He aqui sin embargo que esa linea casi continua, se quiebra con la adop-
cién de la filosofia cristiana.

Los filésofos y padres de la Iglesia, al lado de obispos, prelados y jueces,
ocupan de modo preponderante el papel de los antiguos jurisconsultos.

Los ideales se ven enriquecidos y se exaltan los valores del mensaje
evangélico.

La antorcha de la continuidad, la entregan los padres de la Iglesia al
emperador. El personifica el Imperio, al Derecho y a la majestad de la ley.

Cuando contemplamos los mosaicos de Ravena, debemos entender que
quien preside, no es precisamente Justiniano, sino Roma con toda su ma-
jestad y omnipotencia.

La afirmacién de la absoluta preponderancia del emperador, debe en-
tenderse como correspondiente a la justicia de la que discutieron griegos y
romanos, de la que se ocuparon los jurisconsultos y sobre todo los padres
de la Iglesia, San Agustin, de modo notable.

La mente romana no concibe el mds minimo divorcio o alejamiento en-
tre la ley como férmula juridica y la justicia como imperativo moral. Si a
mediados de la Repiiblica se separd el Derecho de la religion, esto sélo fue
para beneficio del pueblo, para acercar a todos los romanos al conocimien-
to y disposicién de férmulas y preceptos.

El nexo indisoluble, en el pensamiento romano, entre ley y justicia, se
conserva y se mantiene como una realidad en la formulacién abstracta®
que contiene el Corpus Iuris.

" Es el pragmatismo o utilitarismo. Puede consultarse de FRITZ SCHULZ, sus Principios de
derecho romano (Clarendon, Oxford, 1956), en los capitulos relativos a la abstraccién y la
seguridad y su trabajo titulado Historia de la ciencia del derecho romano.

® Este es el motivo recurrente que acompaiia al investigador a lo largo de toda su
trayectoria. Por ello expresa BIONDI en su Arte y ciencia del derecho (trad. de ANGEL LATORRE,
Arie], Barcelona, 1953) que la definicién de CeLso: Ars boni et aequi, que merece un
detenidisimo estudio, basta para obligar a explorar toda una biblioteca.




486 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA, Casica C.

Por ello la expresién Derecho positivo como opuesta a Derecho o a De-
recho natural, no alcanzd a arraigar, ni siquiera a darse, en Roma. Fue
Calcidio quien vivié en el siglo IV D.C., a propésito del dialogo de Platén,
Timeo, quien facilita a los comentaristas medievales el empleo del califica-
tivo positivus.

El argumento principal ahi desarrollado, es la contemplacién y el trata-
miento: no de la justicia positiva, sino de la justicia y de la equidad natu-
ral’. De este comentario de Calcidio sobre el Timeo, procede el adjetivo
«positivo», referido al Derecho.

El uso de positivus en contraposicién a naturalis, aparece recogido por
autores latinos para expresar la antitesis griega thései-physei, que en la
edad helenistica substituyé a la antigua: némoi-physei, para indicar la con-
traposicidn entre lo que es obra humana y lo que es por naturaleza.

Ese lenguaje y esa distincién conceptual, son absolutamente extrafios a
la concepcion romana del Derecho y de su ciencia, por mds que algin es-
critor latino, conocedor de la literatura griega, emplee tales términos®.

Lo cierto es el peso de la presencia y de la relacién consubstancial entre
lo justo y lo expresado por el Derecho en la ley. De aqui deriva el senti-
miento de reverencia entre la majestad y la supremacia del Derecho y de
la ley, que es caracteristico y exclusivo de nuestro sistema juridico.

5. La técnica juridica al servicio del hombre en Roma

Sin olvidar esa verdad fundamental que consiste en tener presente la
dimension moral del Derecho en Roma, corresponde ahora referirnos al
cémo, es decir, a la técnica que permitid a esa nacion construir su sistema
de Derecho.

Al principio, la responsabilidad de los grupos y la practica de la autotu-
tela y de la autodefensa, lo significaron todo. Esto corresponde a la época

de una moral bastante cerrada, en donde el Estado es todavia impercepti-
ble.

° En este dialogo de PLATON se estudian tres ideas capitales en la vertebracion de la
filosofia occidental: Dios, el Alma v el Mundo. Recomendamos el comentario original y
elegante como siempre, de GOMEZ ROBLEDO, Platén, FCE, México, 1982,

¥ Ver de G. Fass0, su Historia de la filosofia del derecho, primer volumen p. 87 (trad. de
JosE F. Lorca, Pirdmide, Madrid, 1966). De las pocas referencias que se encuentran en la
literatura romana para ver la contraposicién de positive y natural, calificativos del Derecho,
los investigadores sefialan de AuLO GELIO, sus Noches Aticas, x. 4., correspondiente al siglo
11 D.C. Si acaso se aprecian otras alusiones, son escasas y de variada interpretacién. Puede
consultarse la obra citada en la nota 37.



JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE 487

El Derecho emanaba de la religion y de la tradicion. Estas dos fuentes
de lo juridico, encontraron su cauce natural en la liturgia, en la adivina-
cion, en la magia.

Caracteristica muy especifica de este periodo arcaico fue el de la esca-
sez de las formas juridicas disponibles por los ciudadanos. Esta realidad es
fundamental para entender la posterior evolucion de las instituciones. No
podia disponerse sino de aquellas contadisimas instituciones, que habian
sido reconocidas por la tradicidn y ratificadas en las Leyes de las XII tablas
y en sus ulteriores reinterpretaciones. Fue gracias a estas reinterpretacio-
nes, que durante mucho tiempo estuvieron en manos de los sacerdotes,
que el pueblo pudo con un gran sentido del ingenio, pero también de res-
peto por esa tradicion moral de no ir mas alla de la ley, resolver no unica-
mente las necesidades habituales, sino las que se iban presentando como
nuevas. Es precisamente aqui donde encontramos uno de los angulos origi-
nales de accidon del genio romano, que sabe conjuntar pragmatismo y res-
peto, para llegar a solventar sus premuras. Asl nacieron el testamento y la
prenda de la fiducia, la representacion directa de los peculios y los contra-
tos innominados, de la repugnancia que llegé a tenerse contra el dolo.

La deuda que han contraido los juristas romanos con la légica de Aris-
toteles, no desdice en lo absoluto de su mérito e imaginacién. Uno de los
recursos mas socorridos en el desarrollo de la junisprudencia, fue el de la
analogia, el argumento de la extensién y cuando no era posible hacerlos
valer, se recurria directamente a la innovacion explicando de modo natu-
ral y llano pero al mismo tiempo convincente, el distanciamiento frente a
la solucién tradicional''.

Como remedio extremo se utiliza la ficcién —fictio— ya que ni ldgica,
ni metafisicamente, es posible que el Derecho crezca en sus previsiones
hipotéticas, sin alterar los supuestos originales.

En ningun momento se olvida que todo esfuerzo de la técnica aprendi-
da a los griegos —tekné— tiene por funcién llegar a la justicia, que tam-
bién los griegos consideraban una virtud —areté—. Para Aristételes, la mas
humana de todas las virtudes.

"1 Para el entendimiento cabal de la analogia comoe instrumento de légica v de método
al servicio del Derecho, remitimos al lector a cualquier diccionario o tratade de filosofia. Esta
importantisima nocion sea que se le contemple como analogia de atribucién o impropia, o
como analogia de proporcion, fue usadisima por los romanos. Debe acreditarse la deuda que
la Ciencia del Derecho conserva aun con el Organdn de ARISTOTELES. Gracias a la analogia
se rompiercn los esquemas rigidos del Derecho antiguo y con la energia que a él se inyec-
té, se arribd finalmente a un sisterna bastante desarrollade. Casi siempre emplean los
clasicos o bizantinos, el adverbio de cantidad quasi, para referirse al analogado secundario.



488 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAdica C.

El jurista romano como muy bien lo anota Villoro Toranzo, hace uso de
las tautologias y de las entelequias. Estos instrumentos de razonamiento
siguen siendo muy usados por nuestros juristas que proceden en lo juridico
mas por via discursiva que por intuicién'?.

Como quiera que la técnica constituye en Roma un instrumento, los
romanos tienen presente que se encuentra al servicio del hombre, que to-
do el Derecho es para él, ya que la cosmovisién predominante entre los
juristas romanos, fue la de un mundo ordenado dinamicamente, en mar-
cha hacia un orden en realizacién.

El itinerario y destino final de ese viaje, cambia cuando se reconoce el
sentido cristiano de la vida humana. Esto para los romanos no fue tan difi-
cil. Hasta el iltimo momento habian aceptado que el Derecho es ciencia de
las cosas divinas y humanas, de lo justo y de lo injusto!?.

Quizds antes de la contemplacién del caricter cientifico del Derecho,
ellos habian entendido su sentido instrumental. De ahi que Celso utilice la
expresion arte, como género préximo de su célebre concepto. Lo que no
podemos pasar por alto en ninglin momento, es que jamas olvidan al hom-
bre como destinatario de la técnica juridica. Los especialistas lo repiten y
aprecian esta caracteristica de la experiencia juridica romana, como una
de las mads sobresalientes'®. La medida humana explica siempre que ellos
han conservado perfecta conciencia de que el Derecho tiene sus raices en
el hombre, asi concluye en un sugestivo estudio Giuseppe Grosso'®.

Honoré'® explica que las decisiones de los juristas romanos que van to-
mando para hacer progresar al Derecho, normalmente estdn fundadas en

12 ViLLoRO TORANZO se refiere a estos instrumentos del pensamiento, en su Teorfa del
derecho, capitulo 18 (Porriia, México, 1989). Son de mucha utilidad para los estudiantes, el
profesor puede dirigirlos a su propia asignatura.

!> Nunca perdieron de vista los romanos la capilaridad que se establece entre lo religioso
y lo juridico, ambas, dimensiones de lo espiritual. La separacién solamente se produjo por
razones intelectuales, sociales y de operatividad. No se llegé a discutir el parentesco
ontolégico entre Religién, Moral y Derecho.

* Importante huella de su misién césmica en cuyo centro reina Dios. Lo afirman en las
pocas definiciones de conceptos trascendentes que formularon. Ver la del Derecho y del
matrimonio D.[.1.1°.2y2.23.2.1. Percibieron e] sentido instrumental del Derecho al servicio
del hombre.

*iQué duda queda cuando se leen los primeros trozos del Digesto?, La misura umana
individuale nel diritto, Giuffré, Milan, 1962,

'® HoNoRE, A. M., «El razonamiento juridico en Roma y en la actividad de los juristas
romanos», Juridica nim. 6, UIA, México, 1974, trad. de FEpERICO WEBER. Del método de los
juristas se han ocupado algunos romanistas. Es todo un reto preparar un estudio
comparativo del métedo de aquéllos, en contraste con los compiladores de JusTINIAND.




JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE 489

reglas juridicas, argumentos abiertos que comprenden principios, la apela-
cion a los hechos del caso y la apelacién al argumento de autoridad.

Solo excepcionalmente las decisiones novedosas carecen de motivacion
para poner de manifiesto que la verdadera actitud respecto del sistema,
era la intencidon de modificarlo. Casi nunca su tradicionalismo les permite
derogar o abrogar formalmente las instituciones, que han dejado de fun-
cionar. Prefieren el hecho escueto y funcional de sobreponer a la figura
abandonada, la nueva institucion provista de vida. Quizas esto explica por
qué la sistematizacion del Derecho, no dejé en Roma frutos definidos co-
mo era de suponerse.

En este sitio nos referiremos brevemente a la nocidn juridica de lo que
en términos modernos, denominamos persona juridica. Hasta ahora hemos
hablado del humanismo entendido como referencia al hombre, a la perso-
na humana.

Los romanos en sus esfuerzos de abstraccidn, que se muestran penosos
a la par que lentos, conocieron también las necesidades por las que habian
pasado otras comunidades, particularmente los griegos que se refieren al
Estado y otras personas juridicas distintas del hombre.

Sabemos por los cronistas y la tradicidn, que cuando Roma emerge en
el escenario de la historia, se constituye como un Reino. El rey que por su
misma etimologia latina parecia regular la vida de la comunidad, ha sido
comparado por los escritores latinos, al pastor de un rebafo. La compara-
cion es interesante por el caracter agricola de la sociedad primitiva, y por
su paralelo con el mundo hebreo que penetrara tanto en la semantica y en
las ideas del Cristianismo. Es importante desde el punto de vista politico,
que los siibditos y sus pertenencias eran considerados como totalmente
sometidos a la potestad regia: In principio era regnum'’. Los autores han
estudiado similitudes y discrepancias entre Roma y Grecia y explican que
los siibditos del rey romano con sus pertenencias, no contaban con dere-
cho alguno, sino que del mismo modo que los sometidos al pater familias,
simplemente, se encuentran sub-potestate. Esta afirmacién cuyo sabor
etrusco es innegable, parece proceder de las concepciones orientales que
incluyen también las manifestaciones mas tempranas de la monarquia fa-
radnica. También en Roma los sometidos politicamente, eran mas bien

7 UGo CoLlt llega a la conclusion (Regnum, Editrice Universitaria, Florencia, 1951, p.
152) de que el poder del rey era ilimitado hacia el interior del reino. Hacia el exterior en
cambio, si se manifestaban limitaciones frente a otros reyes o comunidades. Esta situacién
varié substancialmente con la aparicién de la Repiiblica. Entonces los cénsules asumieron
las caracteristicas de verdaderos magistrados. Lo mismo ocurrié en Atenas.




490 ENSAYO0S JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE Ma. CAJICA C.

objetos que sujetos, todos se encontraban sub uniu potestate, del mismo
modo que una familia iure proprio.

Ugo Colli'® ha explicado con gran claridad que tanto en Grecia como en
Roma, se produjo el paso que ya desde el siglo XIX notaba Fuste] de Cou-
langes, en la transformacién del regnum en polis y civitas republicana.

Mientras que los griegos sélo llegaron a la nocién de koinonia, que su-
pone una concepcién que resulta de la adicion por participacién de todos
los ciudadanos, en donde por tanto, no se llega a concebir a una nueva
persona juridica distinta de los propios ciudadanos; en Roma, en cambio,
el paso del regnum a las res publica, méas tarde Republica, facilitd el enten-
dimiento y la concepcién de un ser politico dotado de subjetividad y que
derivando de los ciudadanos, en un momento dado de la evolucién de la
conciencia politica, y de la capacidad de abstraccidn, abrié cauces inespe-
rados y de extraordinaria importancia en la historia del Derecho y de las
formas politicas'®,

Los juristas romanos no emplearon sin embargo, la expresién persona
para referirse a estos entes. Persona se reservé para el hombre. Empero
cuando ese proceso politico, maduré, a mediados de la Repuiblica, fue po-
sible que los juristas llegaran a establecer la analogia, como lo hace el cla-
sico Florentino, al afirmar que la herencia yacente es considerada como
una persona, antes de la aceptacién por el heredero.

El concepto de populus romanus, al decir de los juristas, fue el punto de
partida que permitié que mas tarde los municipios, las curias y algunos
collegia —equivalentes a agrupaciones profesionales— fueran considerados
con capacidad subjetiva frente al Derecho. Toda la concepcién de la perso-
na corporativa, por pobre que se le encuentre en el desarrollo doctrinal,
deriva del concepto de pueblo romano, entendido como un sujeto juridico
distinto e independiente de los ciudadanos. A ello debe haber contribuido
el pretor que en su edicto utilizd la expresion universitas, para referirse a
estas corporaciones dotadas de personalidad. Técnicamente, los romanos

'® Sin lugar a dudas, esta modificacién violenta, revolucionaria, separa a Grecia y Roma
de todos los otros pueblos de la historia antigua. Sin duda que en este cambio, se esconde
una de las razones de la grandeza del espiritu de Roma.

% A través de esta capacidad logré el Derecho romano entender la subjetividad de las
denominadas personas corporativas a partir del pueblo de Roma. La explicacién de esta
temdatica esta llena de dudas y controversias. Los especialistas no siempre estan de acuerdo
en el momento en que se llegd a este resultado. Empero, aceptan que con Justiniano se
dieron pasos importantes.

La parte mas debatida es la que se refiere a las fundaciones. Ver Instituciones del derecho
romano de GUARING (Diritto private romano, Jovene, Ndpoles, 1966), de VOLTERRA (Istituzioni
di diritto privato romano, Ricerche, Roma, 1960) y la investigacién de DEVisSCHER sobre las
fundaciones (Etudes de droit romain, Giuffré, 1966). La bibliografia es muy amplia.



JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE 491

no emplearon la palabra «persona» para referirse a estas unidades como lo
hace el Derecho moderno®.

El municipio desde luego entré en esa cualidad subjetiva. En todos los
casos de subjetividad politica, se requeria de una lex data. A diferencia del
Derecho moderno, los casos de concesion de personalidad juridica a estos
entes, fue discrecional y no un derecho de asociacién exigible ante el Esta-
do. Sin embargo es importante precisar que ya en la época clasica, se po-
dia identificar a las personas publicas o privadas como seres subjetivos,
con existencia juridica independiente de sus componentes. La corporacidn
no cambia aunque cambien los miembros que la componen. Llega a acep-
tarse que la corporacion subsista transitoriamente, para efectos procesales
pasivos, aun en el caso de que desaparezcan los tres ciudadanos que como
minimo, se precisaban para su constitucion.

Esta nocidn de subjetividad se aplica también al erario y al fisco que se
van confundiendo. Con Dioclesiano, el fisco, patrimonio privado del empe-
rador atrae al erario, patrimonio publico de Roma, cuya subjetividad pro-
pia desaparece.

El proceso de abstraccion prosigue en forma tal, que bajo Justiniano
con su Constitucién acerca de personas inciertas, se reconoce a todas las
ciudades y asociaciones profesionales, la capacidad de heredar.

Esa recordada capacidad de abstracciéon que ya en tiempos clasicos con-
cedia al menos para ciertos efectos y por tiempo limitado*! capacidad a la
herencia yacente, parece no dejar dudas de que bajo Justiniano se recono-
ce a las fundaciones —piae causae—*. Notemos que en estos dos casos. se

20 [dentifican siempre el concepto de persona, con el de hombre libre. Con JUSTINIANO se
conserva la idea.

! Tratandose de la herencia yacente, algunos romanistas tratan de probar que gracias
a interpolaciones bizantinas, se conserva el concepto en el Corpus Iuris, como quiera que
sea, se trata de un asunto transitorio ya que la hereditas iacens, la adquiere el fiscus, de no
haber heredero testamentario o legitimo.

Lo impertante es que el hombre, sigue siendo quien da sentido vy razon a todas estas
estructuras de un Derecho avanzado, que dispone de alto nivel de abstraccion.

** La Iglesia se autoconsidera persona y desde el siglo IV, ni duda queda. DE VISSCHER
presenta la sugestiva hipétesis de los cementerios, como lugares religiosos erigidos en
terrenos de propiedad privada, que quedaban asi afectados.

DE VISSCHER encuentra en los antiguos cementerios, lo que llama asociaciones de hecho.
Los familiares de quienes ahi estaban sepultados debfan cuidar de su sostenimiento. Para el
caso administraban las tabernas anexas.

Cuando triunfé el Cristianismo, se acabd la idea de que sélo los portadores del mismo
nombre gentilicio eran los titulares. Ahora lo eran las familias cristianas. La Iglesia exigio
y obtuvo la jurisdiccidn sobre esos bienes.

Los cementerios pasaron a ser, segin DE VISSCHER, fundaciones familiares del tipo de
asociaciones funerarias bajo la mano de la Iglesia de Roma. Prueba de ello es, agrega el



492 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

trata de universitates bonorum, es decir de patrimonios que sin contar con
asociados, como en el caso de las corporaciones, gozan de subjetividad
frente al Derecho.

El reconocimiento z la Iglesia y a los cuerpos intermedios que apoyaban
sus obras asistenciales, decidié al emperador en favor de la subjetividad de
las fundaciones (piae causae).

Ya para el siglo IV D.C., el problema de la subjetividad de la Iglesia ni
siquiera se planted. El Edicto de Tolerancia, daba por supuesta la subjetivi-
dad de la Iglesia cristiana. De ahi la expresion comuin de que Ecclesia vivit
de iure romano. Sin embargo, poco a poco la subjetividad politica del Im-
perio y de la Iglesia, se fueron confundiendo con las personas fisicas del
Papa y del emperador. Esto era natural, sobre todo frente a los extranjeros
—barbari— que carecian de toda sensibilidad juridica. Sin embargo, tal
problemdtica pertenece a la historia de la edad media.

Veamos ¢cémo la técnica al servicio del Derecho en Roma, no perdié de
vista el interés fundamental de su funcién: servir al hombre®. Reto
de nuestro tiempo es vivir con la conciencia de que el Derecho es para el
hombre, no a la inversa. Ese sentido instrumental de los valores de la cul-
tura al servicio de los fines auténticos de la persona humana, nos lo deja
patente Jesus en su ensefianza de que es el sdbado para el hombre.

6. Derecho romano y Teoria del Derecho

La formacién de la Jurisprudencia como Ciencia del Derecho, especial-
mente en el sistema juridico de tradicién romana, encontré su matriz espe-
cifica en la historia, a diferencia de otros sistemas juridicos que se forma-
ron y maduraron en un modo casi fulgurante. Esto ocurrid a veces al calor
de una revolucidén ideolégica, como en el caso del Islam y en otros, al ca-

ilustre romanista francés, que desde el siglo Ii, el Papa CEFERINO, nombré a CALIXTO,
administrador del cementerio de la via Apia, con la anuencia de las autoridades civiles,

Si esta hipétesis es clerta, concluye DE VISSCHER, las catacumbas romanas constituyen
hoy en dia, el méds asombroso testimonio de las fundaciones privadas de la época clasica (pp.
206 y 207). Debié haber sido también asombroso, admirar a partir del Edicto de Tolerancia,
como multitudes de fieles salieron de esas catacumbas, llevando sus reliquias y demaés
enseres, para instalarse en los pagi o barrios urbanos.

 Para entender cabalmente el uso de la ficcidn en Derecho romano, es preciso conocer
atentamente sus raices procesales y de metodologia que inciden el llamado método tdpico.

La ficcidn no pretende desvirtuar la verdad, busca entender una regla o norma juridica
causal hacia supuestos que originalmente no habia contemplado, en muchos casos, por falta
de visién y experiencia del legislador. Cuando el Derecho se desarrolla y madura, debe
suprimirse la ficcidn y darle su amplitud debida a la norma en cuestion.




JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE 493

lor de un importante triunfo revolucionario que cambia abruptamente un
rumbo, este fue el caso del Derecho socialista emanado de la revolucion de
1917%,

La historia que muestra el proceso de conjuncién de lo romano con lo
germano, indica como desde los primeros siglos de la edad media, fue la
Iglesia quien preservd las tradiciones que cristalizaron en los reinos de Eu-
ropa a partir del momento en que cesaron las ultimas oleadas migratorias,
iniciandose lo que algunos llaman pre-renacimiento y otros baja edad me-
dia.

Por este motivo se formé otra liga mas entre la Iglesia y el desarrollo
del afiejo Derecho de los romanos, que se combiné con los derechos ger-
manos, con las costumbres y las tradiciones de las distintas regiones de
Europa.

Sin detenernos ahora a sefalar el papel que en ese pre-renacimiento,
desarrollaron las universidades, expresamos sin tardanza que al lado de la
Iglesia, fueron estas instituciones las que favorecieron el fendémeno de
la recepcién®.

La continuidad en el tiempo y en el espacio, quedaba asi estructurada:
cultura clasica-Iglesia-Universidad. Nuestro sistema juridico se fue perfi-
lando como una concepcidn tipicamente asentada en principios y postula-
dos que la Iglesia y las universidades transmitian y en su caso, explicaban a
los tribunales y a los litigantes.

La configuracién de nuestro sistema de Derecho responde a la concep-
cidn de la codificacién que deriva del Corpus Iuris. Ahi termind el entendi-
miento del Derecho buscado con el método tépico. No més induccién ni
consideracién ad-casum, sino la deduccidon que deriva del praeceptus maior,
que se contiene en la iinea moral de pensamiento cristiano.

Para entender debidamente lo anterior, seria menester detenerse a ana-
lizar la formacion de la cadena que se integra en la historia de la abstrac-
cién, como forma de entendimiento y de conceptualizacién. Villoro ha
puesto muy bien en claro, los distintos niveles de la abstraccion desde la
justicia del cad{ hasta los excesos del abstraccionismo de nuestro tiempo®:

* En el ritmo de la historia, estos acontecimientos son como un abrir y cerrar de ojos.
Los procesos en la historia normalmente son procesos lentos que tinicamente se perciben con
una ?erspectiva adecuada.

** Sabemos que la Iglesia y las universidades, desempefian una funcién clave en la
recepcidn de la cultura cldsica y cristiana.

** En su ponencia «Los principios del derecho», trabajo presentado en la ciudad de
Querétaro, México, en octubre de 1989, en el Congreso promovido por la Fundacién para
la celebracién del medio milenio de la cristianizacion de América. Ah{ el Dr. ViLLORG,
distingue con agudeza, los siguientes niveles de abstraccién: la justicia del cadi que veia y



494 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

El punto de partida de la Teoria general del Derecho, se encuentra co-
mo es natural en la historia de la experiencia. La realidad influye doble-
mente sobre dicha experiencia: por las circunstancias concretas que sir-
ven de detonador a la experiencia y por la influencia que a través de los
afos va ejerciendo en las tendencias innatas superiores®’.

Hemos asegurado que el método de los juristas romanos, correspon-
diente naturalmente a la época clasica fue el inductivo que pertenece a la
tépica. Sin embargo no debe perderse de vista que hay también un cierto
racionalismo juridico que parte del Derecho natural y que por lo tanto
exigié a los romanos el desempefio de la deduccién. Asi pudieron llegar a
lo que mas tarde llamarfa Santo Tomas de Aquino, Derecho natural cono-
cido por via de conclusién que se presenta en todo contexto y Derecho
natural por via de determinacién que implica que el legislador humano ha
moldeado y adaptado los imperativos y las prohibiciones que derivan de
hacer lo justo y evitar lo injusto, segin cada contexto concreto (S.T. 1-2,
9.95, a 2).

El estudio tanto histérico como dogmdtico de la experiencia romana,
constituye en verdad una posibilidad de introducir a los estudiantes en el
conocimiento y formacion a través del tiempo, de los conceptos juridicos
fundamentales. Si se establecié en Paris desde 1840 la cdtedra de Intro-
duccién al Derecho, el estudio histérico dogmatico, de la experiencia ro-
mana, ha sido bagaje permanente en los cursos de Derecho desde la mas
vigja antigiiedad. Entrando al estudio de la experiencia romana en las
constantes del Derecho, nos damos cuenta que se establece un gran refuer-
zo capilar entre esta asignatura y la Teoria general del Derecho en sus di-
ferentes niveles.

Es cierto como dice Villoro®®;

Los conceptos juridicos fundamentales han sido construidos artificial-
mente para ser parte instrumental integrante de las soluciones de justi-
cia ante problemas de la realidad y, por lo tanto, no podran ser adecua-
damente explicados sin referencia a esa realidad y a los valores de justi-
cia que dan vida a las soluciones.

Entendemos con Villoro Toranzo que ese grado de artificialidad corres-
ponde a la abstraccién que logra el estudioso, siempre anclada y derivada

resolvia caso por caso, la del precedente judicial que conserva el sistema angloamericano,
la que caracteriza al Corpus Iuris procediendo del casuismo de los juristas romanos y,
finalmente la del sistema codificado en nuestro tiempo.

7 En su libro Teor{a del Derecho, Porria, México, 1989, p. 76.

8 En el mismo libro sefialado en la nota anterior, p. 71.



JOsE DE JESUS LEDESMA URIBE 495

de la realidad. Esta abstraccién pertenece a entes concretos y existentes
con los que se puede y debe operar en la vida diaria.

El estudio del proceso histérico que se aprecia en las fuentes formales
del Derecho romano, permite entender cémo se va cerrando el trecho que
existe entre el ius conditum —Derecho ya legislado— y el ius condendum
—Derecho por definirse o incluirse en la norma.

Al principio, toda la tarea del jurista, consistia en comenzar a definir el
Derecho —condere iura—. Poco a poco la experiencia habida, va haciendo
crecer el resultado del ius conditum. Con estos elementos trabaja el sistema
angloamericano, que no simpatiza con cerrar el sistema, evitando por tan-
to, una codificacion completa.

¢Qué ocurrio cuando Justiniano declaré la autosuficiencia de su sistema
legislativo? Que el ius conditum era muy abundante, se habia acumulado a
través de los siglos y se integraba en un sistema con pretensién de plena
suficiencia. Sin embargo, a pesar de los ideales esperados por el empera-
dor, ningtn sistema juridico escrito, puede pretender eliminar la delicada
tarea de seguir precisando y constituyendo el Derecho, a través de los tri-
bunales.

Como puede verse, lo anterior se inscribe dentro de un proceso de abs-
traccién que es inseparable de la experiencia juridica. En el caso de Roma,
hubo también una opcién tomada que respondié a sus circunstancias his-
toricas: aceptar un sistema legislado, congruente con el centralismo impe-
rial y con la abundancia y riqueza de criterios judiciales, que era indispen-
sable seleccionar y jerarquizar. Esta misma opcidn, no ha sido tomada por
el sistema juridico anglosajén y quizds nunca lo sea. Ese sistema juridico
opera inclindndose mads a condere iura y por lo mismo, se asemeja mucho
al modus operandi de los juristas clasicos, a diferencia del nuestro, que pro-
cediendo del Corpus Iuris, coloca el énfasis en el Derecho legislado®.

En ambas posibilidades, se aprecia la combinacién de las que Villoro
Toranzo denomina «constantes del Derecho» y «variables de la experiencia
juridica».

Para los romanos una de las constantes que les acompana en todo su
devenir intelectual y moral es la observacion y obediencia a la naturaleza
de las cosas, que es entendida como comprendiendo todos los aspectos, reales y

*® Algunos ius-comparatistas de nuestro tiempo, sostienen que el sistema angloamerica-
no, parece encaminarse a una futura adopcidn del sistema legislado. No todas las opiniones
son coincidentes.



496 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

culturales, las realidades en medio de las cuales se haya inmerso el ser huma-
HOSO...

La naturaleza de las cosas corresponde al reconocimiento del orden
césmico del cual formamos parte. Guardemos de mal entender la expre-
sion cosas, que aqui se expresa en sentido puramente filoséfico. Compren-
de esta expresion también, las consecuencias que se producen al transgre-
dir o al obedecer ese orden del que el hombre forma parte. Villoro sefiala
algunos elocuentes ejemplos tales como pagar las deudas, cumplir con las
responsabilidades de cada uno, etc.

Es dificil adherirse a un solo criterio para ordenar los conceptos juridi-
cos fundamentales. Se trata de una cuestion de conveniencia, de idiosin-
crasia y particularidades propias del proceso de ensefianza-aprendizaje. De
ello ni duda cabe. Lo cierto, es que nosotros hemos optado por dedicarnos
a la persona, fundamentalmente al hombre, a quien consideramos punto
de partida y punto de llegada del orden normativo que existe y subsiste
para el servicio de su destino trascedente™’.

7. La romanidad trascendente y el Derecho

La expresion «romanidad» puede revestir muchos significados. Es ante
todo un sentimiento de pertenencia y un sefialamiento en el marco de las
formas culturales.

Como sentimiento de pertenencia indica la participacién de una impor-
tante porcién de la cultura universal que se integra y al propio tiempo de-
riva, del ciclo final de lo que solemos llamar el mundo antiguo.

Bajo esa perspectiva, la romanidad se ofrece a la vista y a la considera-
cién del historiador de la cultura, como el momento de maduracién de un
ciimulo de experiencias humanas que arrancando de la mds remota y obs-
cura antigiiedad, se cierra en un ciclo culminante, cuando las energias acu-
muladas en el imperio Romano, se desbordan y quedan cualitativamente
determinadas por la orientacién que le imprime al mundo en transforma-
cion, el Cristianismo.

* Dentro de los principios del Derecho romano, los entendidos aluden al aislamiento o
separacién de lo juridico, frente a lo religiosc. Como quiera que sea, ese Derecho se hizo
peculiar por su observancia de la naturaleza de la realidad, por su realismo y efectividad.
Véanse casos como los de la usucapidn, adquisicién de propiedad por ocupacién, el trabajo
como fuente de Derechos, la manus y muchos mds que derivan del factum.

 En la concepcidn cristiana del universo, Dios es el principio y el fin de toda
cosmovisién.



JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE 497

Ciertamente, debe reconocerse que esta perspectiva resulta familiar
para el mundo occidental, en cambio, se presentara extraina o cuando me-
nos carente de impulso emocional, para la historia del Oriente.

El mundo antiguo, en la contemplacion occidental, se contrae para des-
pués diseminarse mads alld de los iimites tricontinentales del Imperio™

También la romanidad es una vivencia inseparable del hecho histérico
que la origina. Ciertamente, esta vivencia o percepcién, se difunde, se irra-
dia en la edad media, se instala en muy diversas latitudes y se prolonga
hasta nuestro tiempo sin que parezca disminuir o debilitarse en el futuro.

La romanidad como vivencia, como sentido de pertenencia y también
como hecho histérico, nos ofrece dos vertientes de universalidad que se
tocan y parecen levantarse hacia el infinito. La primera de ellas, puede
denominarse, la vertiente o direccién de lo mundano, de lo terrestre. Se
refiere al sustrato cultural que conjunta orgdnicamente toda la sabiduria
clasica cristianizada, es la experiencia del Imperio politico, la experiencia
de aquel suefio tan querido y tan deseado en la antigiiedad, que sélo Roma
logra y consolida.

Se trata de un anhelo de integracién politica y cultural ante cuya tenta-
cién, suspiraron Grecia, Persia y Roma. Esta vivencia politica, lograda fi-
nalmente en el Imperio Romano, significa en gran parte el momento cime-
ro de la madurez del mundo antiguo. Momento de ambicién, de absorcién
y también de integracién.

Esta vertiente que se establece y se apropia de lo politico, de lo nacio-
nal, se comienza a consumar con los sintomas sobresalientes de un proceso
de cosmopolitizacion. Fue éste, un deseo muy arraigado en los fildsofos y
en los hombres de altos ideales de la Grecia clédsica que Alejandro, hijo de
Filipo de Macedonia, estaba logrando cuando murid. De ese modo, la his-
toria tom¢ el rumbo de Occidente y se instalé en Roma para no salir ja-
mas.

En Roma, ciudadano era en principio exclusivamente aquel privilegiado
—de privus, particular— que alcanzaba ese estatus, por razén de sangre o
de alianza. Hubieron de pasar muchos siglos, hasta que la ciudadania ro-
mana, primero administrada a cuentagotas, inundé definitivamente todo el

* En efecto el Imperio se extendié en tres continentes: Europa, norte de Africa y Medio
Oriente, en Asia. Sin embargo, lo mds trascendente de esta romanidad, cristaliza cuando las
energias culturales no solamente se arraigan en Europa sino que se extienden en América
y otras regiones del planeta.

Los limites occidentales se ubican en las columnas de Hércules correspondientes al
estrecho de Gibraltar, hacia el sur se perdian en los calurosos desiertos de Africa, en el norte
corrian desde el muro de Adriano en Britania, pasando por el Rhin, hasta Armenia y bajando
por el oriente més alld de Asia menor, en la remota provincia de Arabia Pétrea.

Ensavos Cadica. — 4



498 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAlicA C.

espacio de tres continentes sometido por las legiones del Senado y del em-
perador. Asi, se hizo realidad aquel suefio de los c1n1cos de los sofistas y
de los estoicos, recuérdese especialmente a Séneca®, quienes se sentfan
como el viejo Pitdgoras, ciudadanos del mundo, pertenecientes y forman-
do parte de todo el universo.

La cosmépolis se hace realidad politica y juridica desde el afio 212 D. C.
con la Constitucién de ciudadania de Antonino Caracalla. Todavia, sin em-
bargo, estamos en la Roma pagana, en aquella que forzaba a los cristianos
a ocultarse y a respirar el aire clandestino y enrarecido de las catacumbas.
Un siglo después, exactamente 101 afios mads tarde, la historia mudé su
rumbo, con el Edicto de Tolerancia, se reconocid primero, y al siguiente
siglo se impuso la religién cristiana como tnica y oficial del mundo civili-
zado.

Volvamos a la vertiente del aspecto terreno de la romanidad. El Imperio
se traslada al oriente y ahi subsiste, subsiste al derrocamiento del de Occi-
dente. Poco a poco se orlentahza mas y se aleja de los ideales y de la per-
tenencia a la Roma itdlica®. Nos interesa mds volver y permanecer en
nuestro entorno occidental.

Destruido y fragmentado el Imperio de Occidente, la romanidad, sobre-
vive como faro que ilumina el rumbo en siglos procelosos y cadticos. Al
fin, se regenera en cierta medida la experiencia anterior. Ahi se erige el
Imperio Carolingio, el Sacro Imperio Romano-Germano. También en otras
latitudes vibra y se transplanta la vivencia y los ideales de la romanidad:
Espafia consolida su nacionalidad y territorio, heredera directa de Roma, y
portadora de sus ideales; los transfunde a América y a las Filipinas.

En el mundo actual, la romanidad, ha sido suficientemente asimilada
como una experiencia permanente en la Europa unida, en la comunidad
europea, en las reivindicaciones que logra en este momento una parte im-

* En tiempo de Séneca estaba dando resultado la idea de Roma —patria comiin de la
humanidad— vya Virgilio habia cantade el destino inmortal de la ciudad de Rémulo en su
Eneida VI, 851, con las siguientes palabras: «Tu ioh romano! atiende a gobernar los pueblos,
esas serdn tus artes y también imponer condiciones de paz, perdonar a los vencidos, derribar
a los soberbios». Asi se condensaba una de las grandes aspiraciones de la antigiiedad. Pero
la trascendencia definitiva, serd alcanzada con la cristianizacién del Imperio.

3 Constantinopla se orientalizd no tinicamente por razones geograficas sino de estilo,
costumbres y aspiraciones propias de la cultura macedénica-romana.

La romanidad en el continente de la esperanza, esto es en América Latina, llega por la
via de Espafia y Portugal. Sélo parcialmente se hizo presente en las Filipinas, en donde se
mezcld con otros sustratos culturales.



JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE 499

portante de lo que fue el mundo socialista®. En América Latina, la romani-
dad, ancestral progenitora de este continente, la conciencia de pertenencia
e integracion de una gran familia universal, deben todavia vigorizarse,
hacerse conciencia vital.

Si de la romanidad material y politica, pasamos a la segunda vertiente o
perspectiva de este tema, nos encontramos con la respectiva afirmacion de
la eternidad de Roma.

Ya en visperas de la llegada de Cristo a la tierra, los romanos poetas y
visionarios de aquel turbulento siglo, sentian y palpaban que el mundo
estaba cambiando. El mundo entraba a un nuevo derrotero, la ruta variaba
decididamente.

En las proclamaciones, visiones y manifestaciones de Virgilio, Horacio,
Séneca, Augusto y tantos mas, no sélo se percibe, sino que se aprecia, ine-
quivocamente la vivencia de la eternidad de Roma, de su vocacidn hacia el
gobierno politico o espiritual de la humanidad. Todas esas corrientes de
pensamiento y de percepciones, apenas vislumbran el futuro. En efecto, el
politeismo se encontraba bastante desacreditado y al propio tiempo desa-
rraigado de la conciencia del pueblo, renacian los ideales mesidnicos del
pueblo de Israel. La necesidad de concentrarse en torno de una reductio ad
unum, no unicamente se dejaba sentir en lo politico, también en lo religio-
50.

La extraordinaria literatura patristica que comienza con los manuscritos
de Tertuliano, San Justino, Cuadrato y Taciano el Sirio, encuentra cohe-
rencia y armoniosa secuencia con los escritos del Antiguo Testamento.

También las paginas asombrosas de ejemplo humano y de misticismo
que escriben al lado de los Padres de la Iglesia® los martires cristianos,
abonan excelentemente la tierra que se abre generosa y dispuesta para que
se produzca el portentoso suceso de invertir el orden de la historia; el cri-
men atentatorio de la majestad imperial que cometian los cristianos, dejara
de serlo, finalmente, se convertird en virtud y cenit de la axiologfa del
mundo occidental.

Aqui es donde resplandece y toma su figura de cuerpo entero, esta se-
gunda vertiente que anida en lo espiritual, en lo intemporal y que explica
cabalmente la eternidad de la romanidad.

* En los 1ltimos afios de esta vigésima centuria las naciones de Europa del Este se
encaminan hacia su acomodo en la practica activa de la romanidad trascendente. El afio
1989 marcard siempre el momento del gran retorno.

* Los escritos de los mdrtires, y sobre todo las actas de sus ejecuciones que conserva la
Iglesia, son muy interesantes para conocer los primeros pasos de la nueva religidn.
Contamos con treinta actas de segura autenticidad, publicadas en texto bilingiie por
Biblioteca de Autores Cristianos.



500 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. Catica C.

Roma se centra desde el momento en que Constantino tolera a los cris-
tianos y se asocia con ellos. Mas adelante, Teodosio emperador, dispondra
convertir los templos paganos en basilicas cristianas en las que ya no se
encontrara el basileus de la antigua Hélade, sino la cruz romana, simbolo
eterno de Roma, que se yergue al lado de la loba que protege a los geme-
los como emblemas todos ellos, de la simbiosis que nunca termina y que
hace un solo ser a la Roma cristiana.

Encontramos también en este momento faustico y crucial de la forma-
cion cultural de Occidente, la realizacion del sentido de la oportunidad
histérica: en el momento preciso, se realiza la conjugacién de una civiliza-
cién cosmopolita con los valores perennes del mensaje evangélico. Esta
civilizacién, se encontraba urgida de un sentido y de una direccién que le
dieran su rumbo hacia la eternidad. La encontré y la supo asimilar, hacién-
dola parte constitutiva de su mismo ser.

A partir de la cristianizacién del Imperio Romano, no puede hablarse
mas de Roma o de Cristianismo como entidades diferentes o separadas, el
binomio es indivisible y Simdn-Pedro, lo habia entendido cuando al pasar
apenas un veintenio de la muerte de su Maestro, decidié inquebrantable-
mente, que la sede de la Iglesia seria en definitiva, la capital del mundo.
En esa asociacién de oportunidades, prematura para los que no entienden
la perspectiva de los visionarios, quedd sellada la fortuna y la ruta de la
romanidad cristiana®’.

En verdad que el ejemplo de Pedro, debe valorarse como uno de los
momentos decisivos en el desarrollo de las circunstancias historicas. iQué
dificil debe haber sido para el primer Pontifice Cristiano, decidir la sede de
la Iglesia y haber optado sin titubeos por Roma, no Roma-Imperio, sino
Roma ciudad, cuna y origen indiscutidos de esta civilizacién! Pedro pago
ante la justicia de los césares su osadia, fue a la cércel, el hecho imperial
quiso estorbar los designios de la romanidad trascendente. Al final, la tras-
cendencia de la romanidad se im!Juso, Pedro fue liberado y pudo llevar a
cumplimiento feliz sus propdsitos™.

Es cierto, la suerte del destino material de Pedro estaba decidida, ha-
bria de morir en una cruz invertida.

%7 Se llama en lenguaje filosdfico «ucronia», lo que literalmente no estd colocado en el
tiempo. En cierto modo corresponde a la utopia que es lo que no existe en el espacio.

La «ucronia» es por tanto lo que hubiera pasado si.... y supondria por ello, un cambio
radical en la historia, Se pregunta RENOUVIER, citado por FERRATER MORA (Diccionario de
filosofia, Ariel, Barcelona, 1994}, qué hubiera pasado si el Cristianismo no hubiese penetrado
en el Imperio del siglo [V.

3 La historia de la Iglesia asegura que esa liberacién de Pedro fue por dngeles que
enviados del cielo, le condujercn fuera de la prisién.



JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE 501

Pedro es simbolo también, primerisimo y antecedente de la romanidad
cristiana, se anticipa a Constantino, frustra anticipadamente los designios
retrégrados y apostatas de Juliano.

La sangre de Pedro, de Esteban, de todos los martires y desde luego la
mds importante: la de Cristo, se cristalizan en la perspectiva de la romani-
dad cristiana. Esta se abre con generosidad, no so6lo a los romanos destina-
tarios y beneficiarios de la constitucidn antoniniana, a todo el género hu-
mano,

A la postre, conviene apreciar que de este extraordinario parto que ha
significado la pagina final del mundo antiguo, la eclesia griega, se extiende
como los brazos de la Cruz y no deja fuera ningdn dngulo o rincén del or-
be. Se trata de abrazar a todos los hombres.

Roma urbe deviene Roma orbe. En esta frase, creemos que se esconde
toda la magnificencia de la eternidad de Roma. Aquella ciudad modesta de
agricultores, quizas no sélo de campesinos, sino de piratas o bandoleros
que se refugiaban en las regiones palidicas del latium, da su nombre, in-
funde su cultura y personalidad al universo cristiano. Sede de su propia
razén de existir, del Derecho y de la Iglesia Cristiana, es asi la capital, la
cabeza del mundo entero™.

Conviene en este punto de la cuestién preguntarse qué papel o funcidén
juega el Derecho en este proceso de forja de la romanidad, pilar basilar de
Occidente.

En forma breve y que ha sido ampliamente desarrollada por la literatu-
ra de nuestro siglo, tratemos de extraer las conclusiones mas claras y evi-
dentes acerca de la funcién que desempefia el Derecho en este proceso
histérico que se incrusta en nuestro presente, y lo trasciende definitiva-
mente. El Derecho romano ha estado presente en las escuelas y universida-
des de todo el Occidente herederas de aquellas de Berito y Constantinopla.
Las universidades y escuelas de nuestro siglo han sido y seguiran siendo
depositarias de los secretos de esa experiencia milenaria.

Lo importante en esta perspectiva es afirmar que el valor del Derecho
que nos trasmitié Roma a través de la legislacién de Justiniano, no reside
en su caracter de romano, como algo contingente ¢ meramente historico.
La gran enseflanza permanece la misma: el contenido juridico y su ra-
26n de ser deriva de lo razonable, de lo l16gico y sobre todo, del caracter
moral de muchas de las proposiciones que contiene el Corpus [uris, como
afirmaciones que coronan o cierran procesos histéricos, que se inician mu-
chos siglos atrds en la experiencia romana. Es fuerza reconocer que no

*® Roma, capital espiritual e histérica del mundo, es liamada por muchos cruce del
pasado con el presente y con la eternidad.



502 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CaJica C.

toda nuestra concepcidn presente del orden juridico se encuentra alcanza-
da ya en la obra de aquel gran emperador. Empero, ahi se localiza la di-
mensién moral del hombre sustentada por aquella sensibilidad hacia las
soluciones de valor intrinseco y no Unicamente como resultante de la for-
ma o de la voluntad legislativa.

Se ha alcanzado un nuevo concepto que el hombre puede darse a si
mismo de su existencia, de su ontologia y de su destino. Ya no es el hom-
bre con su destino intranscendente o meramente material, va no es el
hombre capricho de las pasiones de los dioses que moran en el Olimpo, ya
no es el hombre esclavizado que debe sufrir fatalmente los rigores carcela-
rios de la insolvencia, ya no es el hombre que padece las atrocidades de
una autoridad paterna ciega e irresponsable. Ya no es el hombre que debe
someterse a las exigencias limitadas y limitantes de la liturgia de un proce-
so excesivo y avasallador; en fin, ya no es el hombre que se debe en todo y
por todo a la civitas o al Imperio.

Ahora ha nacido un hombre nuevo, se trata de quien porta su dignidad
o majestad en su propia conciencia, se trata no sélo de creerse, sino de
saberse el vértice y dominador, en la escala de la creacion visible.

Aparece una perspectiva antropolégica definitivamente nueva. La del
hombre de la ciudad de Dios, que nos lega como tesis imperecedera Agus-
tin de Hipona. Este hombre ha nacido de la simiente de la pequefia Roma
cuadrada de Rémulo y Remo.

El hombre se sabe: substancia individual de naturaleza racional®. Asi,
Severino Boecio, en el cierre del ciclo del mundo antiguo, sienta la formu-
lacién mds perfecta de la antropologia filoséfica, que permitira siglos mas
tarde el amoroso abrazo entre el autor de la Suma Teoldgica y el Estagiri-
ta*.

Este es el principal legado de una romanidad que trasciende, porque
contempla y valora un destino también que trasciende para un hombre
nuevo que entiende al Derecho y al Estado, como instrumentos al servicio
de su misma trascendencia.

El asombroso ciclo de esta experiencia muchas veces obnubilada por los
extravios de un materialismo devorador, es el principal legado de una con-
cepcidn cosmica que permite, y al mismo tiempo ofrece y garantiza, un
destino supremo.

La romanidad que trasciende, que conduce y acompafa al hombre a
encontrar ese destino, es esa misma romanidad que augura para Ja Iglesia

* Definicién de persona que debemos a Bokcio.
1 ARiSTOTELES nacido en Estagira.




Jost DE JESUS LEDESMA URIBE 503

un segundo Pedro como cierre de su ciclo intramundano*. Esta comenta-
da profecia, parece desprenderse de Rémulo fundador y dador de su nom-
brf3 a la ciudad eterna y Rémulo Augustulo, ultimo emperador de Occiden-
te™.

La romanidad que trasciende es la que se consuma en aquella tercera
colina que acaba fertilizada en la sangre y el sentido de la romanidad eter-
na: a la Acrdpolis sucede el Capitolio y a éste, el Gélgota*.

Roma se mostré siempre prédiga y generosa en su politica de extender
y abrir sus brazos, para que en ella misma pudieran integrarse todas las
colectividades que aspiraban a hacerlo. Si en los primeros siglos de la Re-
ptiblica el celo y el recelo que en esta delicada cuestién politica se pudo
observar, a través del estatuto especial concedido a los latinos; mas tarde
se transformard, y se hara mas universal. En el afio 159 de nuestra era el
prefecto Helio Aristide se expresaba de esta manera: «De todas las cosas
que se pueden decir para la gloria de Roma hay una que es digna de gran
atencidn y admiracién, es precisamente la magnanimidad de la que los
romanos hacen gala en materia de Derecho y de ciudadania, ya que el
mundo nunca antes habia conocido nada igual».*> En efecto, se realizaba
el suefio que quiso hacer realidad Alejandro.

Roma percibe la universalidad, impulso irresistible del Imperio; como
un camino para integrar a pueblos y naciones, en una unidad en la que se
reconozca pertenencia politica y asimilacidn, de iguales o semejantes valo-
res.

Notemos que entre ese deseo de formacién de una sola familia univer-
sal y las esencias del pensamiento judeo-cristiano, no hay sino un solo pa-
50.

El tiempo, el arco histérico de duracién del Imperio Occidental, no per-
mitié que Roma en su dimensidn imperial, lograra todo lo que se propo-
nia. En 476 D.C. se cumplié el dltimo momento para la oportunidad de
Roma-Imperio Occidental. La filosofia cristiana, hard en los siglos sucesi-

* De acuerdo con la leyenda, del mismo modo que Roma fue fundada por Rémulo y
reinando como emperador Rémulo el pequefio, fue derribada por los barbaros; asi también
la Iglesia y con eila el mundo, llegardn a su fin terreno, cuando vuelva a sentarse en la silla
de San Pedro, Pedro I que serd llamado, Pedro Romano. No deben perderse de vista los
aspectos poético y mistico de toda leyenda.

** Rédmulo Augustulo, es decir el pequefio emperador.

* Seglin lo expresd Teonoro HEUSS en un discurso inédito que pronuncié en la ciudad
alemana de Heilbronn, el 16 de septiembre de 1950.

“ HELIO ARISTIDE, pretor romano, hizo una importante apologia de la romanidad.
También CLAUDIANOD, el escritor de época final del Imperio de Occidente, registra su nombre
en esta tradicién.



504 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. Canica C.

vos lo que ni el Imperio de Occidente, ni siquiera, el Imperio de Oriente,
pudieron realizar.

Es asi que Derecho, ciudadania romana y Cristianismo, son elementos
unificadores del mundo occidental y de lo que después serd su conciencia.
Igual es la concepcién romana de nacionalidad que la cristiana. No es posi-
ble ser ciudadano romano y pertenecer al mismo tiempo a otra comunidad
politica superior. Esta forma de entender la pertenencia politica, es propia
de Roma.

Asi pues la politica romana como la esencia misma del Cristianismo, se
muestran conscientes plenamente de su propio exclusivismo, absolutamen-
te incompatible con otros, ya que sélo ellos en sus respectivas orbitas de
competencia, detectan la maiestas y la verdad, definitivas. En el fondo
de esta importantisima concepcion del universalismo occidental, reposa de
un modo caracteristico, el respeto profundo a la libertad de la persona hu-
mana que de ningun modo se ve compelida a abandonar su propia comu-
nidad, ni su modo de pensar o de concebir al mundo. Roma ha logrado
respetar las peculiaridades locales, haciéndolas compatibles con la propia e
irrenunciable maiestas, a través de la genial creacién de los municipios,
que tan ajena fue a las concepciones mediterraneas pre-romanas. De este
modo, se concibe al municipio como integrado dentro de la Reptblica,
pero como una comunidad administrativa, que en ciertas materias tiene
autonomia legislativa qua legibus et iure suo utuntur. No importa que poco
a poco hayan sido los municipios quienes libremente y por la decadencia
natural de su propia potencia politica, se hayan adherido al Derecho impe-
rial, renunciando de facto, a ejercer su propia libertad legislativa. Su liber-
tad ha quedado intocada. La antigua concepcién de los primeros siglos de
la Repiiblica ha cambiado en materia de ciudadania para los postreros mo-
mentos de la Roma occidental. Cuando los germanos embaten sus hordas
contra las fronteras del Imperio, llegando varias veces a saquear Roma, ya
se ha logrado el afianzamiento de la monarquia absoluta con una nueva
manera de entender la ciudadania, considerando a sus integrantes como
subditos unidos en lo temporal por la persona inviolable del emperador,
como lo estdn en lo sacro en la persona sagrada del Pontifice de la cristian-
dad.

Es importante sefialar que los grandes movimientos filoséficos no apare-
cen de un dia a otro. Se preparan paulatinamente las circunstancias. La
escuela de pensamiento emerge cuando el clima social es adecuado para
su florecimiento.

En el caso de Roma, desde los primeros tiempos, la ciudad se desarrolla
enraizada en una escala de valores —axiologia— muy particular. Esta
ideologia tiene mucho que ver con lo bueno y lo equitativo, con el respeto



JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE 505

hacia la buena fe y valores tales como la piedad, la honestidad, la modera-
cién. Particularmente dentro de esa primitiva axiologia romana, sobresale
la importancia capital del officium, que los romanos entienden en su propia
moral como el deber. Estamos en presencia de un deber que arranca del
alma del hombre antiguo romano, no se le puede calificar de deber religio-
so o civil ya que en esos tiempos no se entendia una separacion posible en
esos campos de la conciencia.
Juan Iglesias explica en su Espiritu del derecho romano*:

La ley que el hombre romano leva dentro de si mismo ayuda sobrema-
nera a la otra, a la ley externa. Evita, ademas, que el solo juego de ésta
le haga esclavo. Se cumple asi aquello de que nadie obra como esclave
en lo que hace con gusto y voluntad.

...El hombre romano, no sometido a muchas y graves cortapisas explica
mayormente sus iniciativas personales, timbradas por la religion de la
diligencia, por la religién del buen hacer... Todo lo que, referido al ius,
habla de bono et aequo, da vida a eso que llamamos humanismo, a eso
que pregona la dignidad de la persona humana.

Ademas de la consolidacién y evolucién del modo de ver el cosmos de
los romanos, el pueblo de Israel desarrollaba también una especifica y par-
ticular actitud frente al mundo y a la trascendencia de la vida. Se prepara-
ba el advenimiento de Cristo. Ya en el decalogo se contiene toda la axiolo-
gfa que el Cristianismo enaltecera respecto a Dios y al préjimo. Aqui esta
contenido el cruce de la dimensién horizontal con la vertical —Dios—, el
nivel de lo religioso, de lo trascendente.

Era preciso empero, que una estructura politica més estable, mas em-
prendedora y mas decidida, que el pueblo de Israel acogiera e hiciera suya
esa filosofia que conduce a una cosmovisién enaltecida y magnificada por
los misterios del Cristianismo. De ese modo, el Cristianismo y su gente,
desbordan el suelo de Israel y se esparcen por el Imperio sostenedor de la
pax romana y llegan a la cabeza-capital. Es interesante apreciar el sentido
de oportunidad con el que se combinan las circunstancias histéricas. No es
del todo vano jugar prudentemente con las hipdtesis no realizadas en la
historia: ¢Qué hubiera ocurrido si el Cristianismo llega y trata de imponer-
se en el mundo persa o dentro del esplendor de la cultura helénica, o
cuando se hubiese derribado y descompuesto totalmente el Imperio Roma-
no de Occidente?

* Esta es una de las ideas principales que maneja en el capitulo II: «El ius, su entraiia
y su entorno» {Universidad Complutense, Madrid, 1980).



506 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

Lo que en algunas ocasiones se llama sentido de oportunidad, en otras
se entiende como la visidn o realizacion providencial de la historia. Ya Po-
libio, llegado a Roma como rehén en su magna historia, que sigue mds de
cerca la orientacién de Tucidides que la de Herodoto; comprende que
el mundo del siglo II. A.C., cambia, que surge del desmoronamiento del
mundo griego, una inesperada universalidad que caracteriza a esos tiem-
pos, que el sentido de la politica de expansién que emprendia Roma, prin-
cipalmente hacia el oriente, presentaba més racionalidad y mejor sentido
que el universalismo del periodo helenistico que ahora quedaba devorado
por el mundo politico de Roma. Ahora si, asienta Polibio, las formas puras
de gobierno que nos explicé Aristételes, apenas en pasadas décadas, tienen
mejor posibilidad de derramarse y articular al mundo antiguo. Polibio lle-
ga a definir el objeto de su obra, asegurando que explicard por qué me-
dios, por qué habil conducta, hizo pasar Roma al universo entero bajo sus
leyes en el espacio de cincuenta y tres afios®.

Polibio entiende que a partir de ese momento la historia cobra un senti-
do més amplio y comprensivo, entiende que ya no se trata de meros acon-
tecimientos provincianos o de querellas entre pequefios reinos. Se trata en
cambio, de la consolidacidn de los vigorosos esquemas politicos de la disci-
plina romana. Claro, el sensible historiador siente que una nueva filosofia
de la historia empieza a delinearse como culminacién de los esfuerzos del
espiritu griego.

Para Polibio fue muy fuerte ese espectdculo de la crisis de las ciudades-
estado griegas. Sin embargo, el pesimismo que le debié haber producido
esa visién de depresién general, le impulsé a realizarse como visionario
del destino de Roma. Polibio entiende que ese destino tiene mucho mas
que ver con el sentido del mundo helénico que con cualquiera otra mani-
festacién de aquellos tiempos. A partir de Panecio, configura un orden le-
gal en el que encuadra perfectamente el plan universalista de su obra, den-
tro del esquema cronolégico de las Olimpiadas.

Es interesante apreciar cémo Polibio llega a acertar con bastante exacti-
tud en su prondstico. No contaba con la perspectiva que en el siguiente
siglo, tendrdn Cicerén o Julio César. Sélo con los elementos de la grandeza
de ia Reptiblica y de la evolucién de los siglos, entiende que la revolucién
necesaria, dentro del mundo antiguo, comenzaba a insinuarse en Roma.
Como dice José Luis Romero®: Polibio «alcanzé a ver los primeros pasos
de ese desarrollo con tanta nitidez como para discernir un paisaje lejano,

47 Bn su libro sobre Polibio, Jost Luis ROMERO abunda en el pensamiento politico de este
distinguido escritor (De Herodoto a Polibio, Espasa Calpe, Buenos Aires, 1952).
* Ver nota anterior.




JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE 507

en el que predominaban los rasgos con que caracterizaba esta etapa del
desarrollo politico social...»

Del universalismo del historiador Polibio, se pasara al de los estadistas y
pensadores del siglo I A.C. La concepcién universal de Virgilio, Sila, Julio
César y Augusto, entre otros, es de clara filiacién helénica. Se trata de una
concepcién que hace al hombre romano descendiente del griego. Sin em-
bargo, esta concepcidn se desarrollard todavia en un ambiente precristia-
no. Los primeros sintomas o diagndsticos que presenta la reaccién frente a
los cristianos es confusa y de limites imprecisos.

Sabemos que San Pedro, segun lo relatan los Hechos de los Apéstoles,
desarrollé las bases de su organizacién a partir del afio 50. Fue Pedro
quien nombra un sucesor de Judas, que se habia suicidado, y organiza el
cuerpo de los veinte didconos poniendo asi los fundamentos de la organi-
zacion de la Iglesia. Acerca de su llegada a Roma, nos han quedado mu-
chos testimonios. No fue Pedro quien hablé por primera vez a los judios de
Roma de la nueva doctrina, empero, si fue él, quien consolidé alli la pri-
mera comunidad. Ya en el afio 41, el emperador Claudio promulgaba un
edicto a favor de los judios. En este tiempo Pedro se encontraba atn en
Palestina, sin embargo diez afios mds tarde, diferentes disturbios provoca-
dos segin el historiador Suetonio por los discipulos de Chrestus, o sea, los
primeros cristianos, decidieron al emperador a expulsar a todos los judios
de Roma, cristianos o no.

Solo Nerdn, en el 64, establece la primera separacién clara entre judios
cristianos y mosaicos, condenando a los primeros a las mas atroces penali-
dades como reos del desgraciado incendio que consumié gran parte de
Roma (T4cito, Anales, XV, 44). Entre las victimas de esas ejecuciones es
posible que se encontrara Pedro.

Las bases de la Iglesia, desde el punto de vista de su organizacién mun-
dana, estaban echadas.

De acuerdo con los mas cuidadosos y recientes estudios que se han ela-
borado, sobre la historia primitiva de la Iglesia Romana, sabemos que San
Marcos escribié su Evangelio, precisamente en Roma entre los afios 50 a
60, que San Pedro escribié —56-57— su Epistola a los Romanos, que es
posible que San Lucas haya formulado su Evangelio y los Hechos, en Roma
o Cesarea, entre los anos 58 a 63 y que la obra organizacional de Pedro,
dej6 abundantes epistolas, de las cuales se conservan trozos, que proceden
de los tres Gltimos afios de su vida.



508 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

Sin detenernos a estudiar en este sitio el problema juridico de las perse-
cuciones en ninguna de sus perspectivas®®, bastenos sefialar que ya en el
siglo 11, particularmente con los escritos del jurista Tertuliano, ha nacido la
escuela patristica que constituye el mas solido entramado de un movimien-
to ideoldgico que consoliddndose en los siglos sucesivos, dard lugar a una
escuela de pensamiento de enorme importancia y que no cesa de producir
escritos, que buscan esclarecer los dogmas de la nueva religion y al mismo
tiempo combatir las numerosas herejias que proliferaban en estos tiempos.

La escuela patristica, ha sido estudiada y considerada como uno de los
mas grandes monumentos del pensamiento, se enlazara con la escolastica
y con sus manifestaciones que le son posteriores, hasta nuestro tiempo. En
este enorme arco histérico ocupan un sitio muy importante los siglos XIII a
XV1.

Nuestro tiempo se enriquece con la neoescoldstica y la Doctrina Social
Cristiana, que se han venido formando, en su ultima fase desde el siglo XIX
y que constituyen una asombrosa linea de pensamiento humanista — cris-
tiano, que pertenece de un modo absolutamente caracteristico, a la filoso-
fia occidental.

La Doctrina Social Cristiana no emplea una perspectiva regional, em-
plea un punto de vista universal comprendiendo al hombre y al Estado en
sus aspectos mds generales y definitivos. En este preciosisimo caudal de
reflexiones y fundamentaciones de la vida humana, se conjuntan con ma-
ravillosa armonia las tradiciones mas imperecederas del Derecho romano
cristianizado, que asume de ese modo, validez universal. Particularmente
importa tener presente que las enciclicas papales, se han dirigido a la pro-
blemadtica de su tiempo. En 1991 se celebré el centenario de uno de los
documentos mas importantes de los ultimos tiempos: la enciclica Rerum
Novarum, que quiso responder a la defensa de los pobres, a la defensa de
los oprimidos y débiles y se redacté en el espiritu de reivindicacién del
trabajo, considerdndose desde entonces, como la Carta Cristiana del Tra-
bajo.

En la Rerum Novarum, se proclama en primer lugar la igualdad entre el
obrero y el patrén. Es ciertamente en Roma en donde la igualdad humana
recibe los primeros brios y avances, que impulsaran a la continuidad de
este proceso histérico, hasta nuestro tiempo. En la enciclica Rerum Nova-
rum, se afirma también el cardcter concreto de los hombres como personas

* PALANQUE y otros autores en su Historia de la Iglesia (trad. de JosE MA. JAVIERRE, Edicep
Valencia, 1977) se ocupan con amplitud de distintas perspectivas bajo las cuales se pueden
estudiar las persecuciones. AGUSTIN BASAVE se ocupa del testimonio de los martires en su
Metafisica de la muerte, Limusa, México, 1983, p. 115.



JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE 509

humanas, se [lama la atencién para tratar de no caer en abstracciones peli-
grosas que por su racionalismo pueden esclavizar al hombre a favor del
Estado o de un partido.

Esta enciclica, recuerda a los hombres, la verdadera dimensién de la
conciencia humana. Se trata de ratificar de nueva cuenta la conciencia,
la razén y la dignidad del hombre, sobre todo aquello que le debe servir
de medio para conseguir su realizacion.

También en esta enciclica que constituye un documento estupendo en
favor de un humanismo verdaderamente integral; se contiene una critica
indirecta al protestantismo y al calvinismo, factores de desintegracion de
nuestra cultura occidental; haciendo responsables a tales movimientos
de los excesos de] capitalismo, como mecanismo perverso para explotar al
hombre, especialmente al trabajador, forma encubierta de retdrica y que
puede llamarse la nueva versidn de la antigua servidumbre.

A la lucha de clases, a esa dialéctica cdustica que se desata a partir de
los excesos del estatismo de Hegel, se opone la civilizacién de los valores,
el reinado del amor y de la caridad.

Con este documento que se inscribe con tanta propiedad dentro de
nuestra cultura de Occidente; resulta evidente que la Iglesia opone su doc-
trina tanto al liberalismo capitalista como al social-comunismo, que no
deja de presentarse como un Gltimo, pero muy peligroso retofio del libera-
lismo decadente®. Observemos cdmo el andamiaje de nuestra identidad,
da de si, para la adecuada evaluacién de la problemadtica de nuestro tiem-
po y ofrece un sustento s6lido, para constituir un verdadero Derecho social
que respete y promueva un humanismo plenario.

Ahi se encuentra la trascendencia de Roma Cristiana, que sabe injertar-
se ante las dificultades de nuestro contexto contemporaneo. Horacio
—OQdas, 111, XXIX— asegura que Roma es la principal de las ciudades. To-

% A este tipo de liberalismo se le califica de decadente porque sirve a los intereses de
unos pocos para explotar las libertades fundamentales del pueblo.

TROPLONG, en sus escritos de mediados del siglo pasado, llamé la atencién de los
estudiosos acerca de la influencia del cristianismo sobre el Derecho. (V. La influencia del
cristianismo en el derecho civil romano, trad. de Santiago Cunchillos, Desclée, Buenos Aires,
1947).

La combinacién de lo pagano y lo cristiano, logré una mezcla original y consistente.

El emplec que hacemos del calificativo ortodoxo, se refiere a lo sancionado por la Santa
Sede, No se piense en la Iglesia Ortodoxa que adquiere esta calidad en Criente hasta el siglo

El centenario de la Rerumn Novarum ha sido conmemorade por el Papa Juan PasLo Il con
su enciclica Centesimus Annus, en la que sostiene que no es posible ningin progreso sin el
respeto al Derecho natural a conocer la verdad, cap. IV, parte final de este documento de
1991,



510 ENSAY0S JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CaJica C.

memos esta afirmacién en el sentido que més conviene a nuestro destino,
que sélo se entiende a la luz del sentido moral de] ser humano.

Abundan entre los autores latinos todavia de la época precristiana, afir-
maciones rotundas sobre la eternidad de Roma, en el tiempo y en el espa-
cio. En el tiempo, Tibulo, en Carmina, lib. II, V, la llama Roma eterna. En
el aspecto geografico, Lucano, en su Farsalia, II, 655, expresa: Roma caput
mundi. Esta inscripcion serd incorporada a la corona de oro y piedras pre-
ciosas del emperador Dioclesiano.

La romanidad trascendente es pues el pilar més sdlido del que puede
detenerse la cultura occidental.

8. El Derecho romano cristiano

Dentro de la contemplacién y explicacion del Derecho romano como
hecho histérico, sobresale majestuosamente lo que se ha dado en llamar
con propiedad el Derecho romano cristiano.

Al entrar en contacto esas dos fuerzas concretas y valorales que son el
Derecho romano y el Cristianismo, tolerado y despues impuesto por el Im-
perio Romano, se produce la simbiosis asombrosa que marcard con su
impronta inconfundible, al Occidente.

Hoy las investigaciones ya no discuten siquiera esta realidad puesta en
claro por Biondi a mediados del siglo XX, continuando los estudios del ju-
rista francés Troplong®'.

La cristianizacion se inicia claramente con la legislacion de Constantino
en el siglo IV y culmina dos centurias después cristalizando en la legisla-
cién de Justiniano.

El Derecho romano habia adquirido flexibilidad y permeabilidad. De
ese modo no fue dificil que penetrara en él, la nueva concepcion del mun-
do y de la vida. Esta penetracién no fue ni total, ni magica.

No fue total ya que era imposible que desaparecieran multitud de hue-
llas, tendencias y actitudes que se habian configurado a lo largo de un mi-

*! El jurista francés TROPLONG citado, llamaba la atencién de los estudiosos del Derecho
ya en el siglo XIX, sobre la revaluacidn del influjo cristiano en el Derecho romano. Aparecid
en 1913 un trabajo de CHARLES BoucauD titulado El primer bosquejo de un derecho cristiano
en el derecho romano (La premiére ébauche d’un droit chrétien dans le droit romain, Tralin,
Paris, 1913). A partir de entonees, la bibliografia y 1a hemerografia, se fueron multiplicando
y de ellas, da noticia con especial cuidado BionDt, en su Diritto romano cristiano (Giuffre,
Milan, 1952).



Jost pE JESUS LEDESMA URIBE 511

lenio, empero, Justiniano y sus compiladores lograron una combinacién
que todavia asombra y causa estupor a los investigadores®.

Tampoco debe perderse de vista, que se traté de un hecho histérico que
como otros similares, suele denominarse recepcidn. Sélo que en este caso,
fue bastante veloz y se sefialé también por su orientacién y por su motiva-
cion consciente,

La filosofia de los Padres de la Iglesia, en su corriente ortodoxa, de ape-
go a los dogmas profesados por el Papado y confirmados por los concilios
a partir del siglo IV, fue una de las mds poderosas fuerzas de penetra-
cién.”

Aun quedando una enorme multitud de residuos de la época pagana,
las nociones de hombre, moral, Derecho, Derecho natural y otras muchas
son las del Cristianismo.

Puede discutirse si es mas correcto expresar Derecho romano cristiano o
cristianizado. Lo cierto es que este fenédmeno es paulatino y por ello se tra-
ta en verdad de una cristianizacidn, no obstante hoy se ha impuesto la de-
nominacién Derecho romano cristiano que por lo demds es correcta.

9. Posicidn de la Iglesia frente al Derecho romano

Es importante conocer cudles fueron las actitudes y las declaraciones
que asumié la Iglesia frente a la enorme cantidad de principios y disposi-
ciones que con mayor o menor grado de abstraccién, ofrecia a su mirada
el Derecho romano.

Biondo Biondji, se ha ocupado con gran paciencia y erudicién de cues-
tién tan delicada que constituye el punto de partida del Derecho romano
cristianizado™,

*? La combinacién de lo pagano y lo eristiano plantea un problema general al especialista
de la historia de la cultura y de la filosofia que presenta en lo juridico su propia dificultad.
Los historiadores del Derecho han tratado de resolverla con sus respuestas propias, a veces
las buscan en la reverencia de Justiniano por lo antiguo, o en la fuerza de la tradicién. Fl
asunto continila como un reto con sus enigmas y con sus explicaciones, a veces no tan
patentes.

% La patristica o filosofia de los Padres de la lglesia, ha dado lugar a lo que se denomina
Patrologia. A este respecto ha hecho un excelente trabajo Spectrum Publishers, Utrecht
Brussels y la Biblioteca de Autores Cristianos, en la versién castellana contenida en tres
volumenes. Esta edicién cuidada y al alcance accesible de los lectores, tiene la ventaja de
su caracter manuable y de su texto justo y cémodo.

**Con atencién y escrupuloso cuidado de investigador de primera linea, BioNDI comienza
por la cuestién del influjo cristiano sobre las leyes romanas. Prosigue con la definicidn,
fuentes y método de reconstruccién de este Derecho. Cumple en los tres vollimenes que



512 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE Ma. CaJica C.

Evidentemente no aprueba la Iglesia, ni siquiera valora en su totalidad,
todo ese volumen casi inconmensurable de leyes y principios.

Basta recordar las alabanzas apasionadas que San Ambrosio obispo de
Milén, tributa a la memoria de Valentiniano y Teodosio, teniendo a la vista
en particular su obra legislativa. San Agustin, recordando las dotes que
deben adornar a un principe cristiano, exalta la memoria de Constantino,
Joviano, Graciano, Valentiniano y Teodosio. Por otro lado los escritos que
conocemos de la época de los primeros Papas, principalmente de Ddmaso
a Vigilio, nos recuerdan la complacencia de los Pontifices ante las modifi-
caciones substanciales que se van operando.

Ledn I en el afio 451, reconoce que Roma que fue maestra del error se ha
convertido en discipula de la verdad™. En esta frase se guarda una gran ver-
dad, la ciudad que sirve de cruce a lo pagano y a lo cristiano, es Roma.

Los autores que se conducen con mayor objetividad, consideran como
una realidad cientifica que se ha consolidado en este siglo, que el Derecho
candnico deriva del romano, no sélo en la técnica, sino sobre todo en sus
instituciones fundamentales.

Los Padres de la Iglesia no fueron investidos ni siquiera de la autoridad
de que gozaban los jurisprudentes a partir de Augusto. Empero, su activisi-
ma presencia en la Corte Imperial, fue haciendo que se plasmara en las
Constituciones de los emperadores, un nuevo Derecho que procedia del
esplritu evangélico.

Toda una serie de tesis y explicaciones apegada al Concilio de Nicea,
quedaron integradas en gran parte en el Corpus Juris. Lo que ha ocurrido
en los esquemas pedagdgicos que explican la evolucién del Derecho roma-
no en las aulas y en los libros es que, durante varios siglos, se ha repetido
que al florecimiento y asombroso poder creativo de la escuela clésica, su-
cede —siguiendo la dialéctica que muestra Spengler en su Decadencia de
Occidente— una época de contraccién, de descomposicién de la fecundi-

abarca su aportacién magnifica, un estudio cuidadoso del Derecho privado, procesal, penal
y publico y destacadamente, de la axiologia que contiene el Corpus Iuris.

% Los veintiin afios que abarca su pontificado le valieron el titulo de Salvador de
Occidente, por la defensa que hizo de Roma frente a los barbaros. De personalidad recia y
hombre visionario, proclamé la divinidad y humanidad de Cristo en el Cencilio de
Calcedonia. Combatié las herejias de la época y evitdé que Atila se acercara a Roma,
deteniéndolo en Mantua. Escribe DawsoN, citado por Dacio en su Diccionario de los Papas
{Destino, Barcelona, 1963): «Hacia converger las convicciones ambrosianas sobre la misién
providencial del Imperio romanc y la doctrina tradiciona! de la primacia de la Sede
Apostélica...».



JOSE DE JESUS LEDESMA URIBE 513

dad anterior que encamina a la Ciencia del Derecho hacia su corrupcidn y
vulgarizacién®.

Ha sucedido también que tal perspectiva histdrica, haya sido contem-
plada con un sentido arreligioso o en otros casos de plano adversamente a
todo lo que parezca o sea sustento de la filosofia cristiana.

Debemos insistir en la singular importancia que reviste en el momento
de la decadencia del Derecho clasico, el pensamiento de los Padres de la
Iglesia.

La Patristica o Patrologia es la ciencia de los Padres de la Iglesia. En
Occidente se extiende hasta Gregorio Magno (+604) o Isidoro de Sevilla
(+636) mientras que en Oriente llega hasta Juan Damasceno (+749).

Fue San Jerdnimo el primero en componer la historia de la literatura
teoldgica cristiana.

En la actualidad se consideran Padres de la Iglesia solamente a quienes
retinen las siguientes condiciones: ortodoxia de doctrina, santidad de vida,
aprobacién eclesidstica y antigliedad, todos los demas son identificados
como escritores de la Iglesia.

El titulo de «Doctor de la Iglesia» no corresponde necesariamente al de
«Padre de la Iglesia». A algunos doctores de la Iglesia les falta la condicién
de antigiiedad, pero, en cambio, cuentan ademas de esas otras tres condi-
ciones con la de erudicién eminente y declaracion expresa de la Iglesia
que reconoce su calidad doctoral.

Se reconocen los cuatro grandes doctores de Oriente: San Atanasio, San
Juan Criséstomo, San Basilio el Grande y San Gregorio Nacianceno y los
cuatro grandes doctores de Occidente: San Ambrosio, San Agustin, San
Jerénimo y San Ledn [ Magno.

Se denomina «Edad de Oro» de la Patristica al tiempo comprendido
entre el Concilio Ecuménico de Nicea (325) y el Concilio Ecuménico de
Calcse;donia (451}, es decir del Primero al Cuarto de los Concilios Ecuméni-
COS.

De los escritos de Tertuliano, San Agustin, San Ambrosio y tantos mas,
hasta la época de Isidoro de Sevilla, se ird formando el basamento y la
magnifica estructura del nuevo arquetipo de hombre provisto de un desti-

3¢ Al respecto, debe atenderse con particular cuidado a las premisas metodoldgicas que
contiene su primer volumen.

Parece una paradoja, sin embargo es cierto que ante la ruina intelectual y moral de la
civilizacién pagana, a partir del siglo IV, se levanta imponente el pensamiento de estos
Padres de la Iglesia, que sin quererlo desarrollan un sistema que dard mucho que hacer a
la intelectualidad de la edad media.

37 Ver de CasmiLo CORRALES, ENRIQUE, Los derechos humanos en la perspectiva de la Iglesia
Catdlica, IMDOSOC, México, 1991, nota num. 29.

Ensayos Canca. —5



514 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CaJica C.

no verdaderamente trascendente. El Papa estaba convencido de que el es-
piritu de la legislacién romana, se adaptaba al impulso religioso y a los
fines que deliberadamente queria conseguir la Iglesia. Por ello el Papa Vi-
gilio, solicité a Justiniano en el afio 554, que tuvieran vigor en Italia las
disposiciones de Derecho candnico que sancionaba la Santa Sede, extra-
yéndolas de la legislacion imperial.

Las mds antiguas colecciones candnicas proceden del Derecho romano.
Para Gregorio Magno no existia més Derecho cristianizado. Asi debié ha-
ber sido por varios siglos ya que San Bernardo se queja frente al Papa Eu-
genio de que en su palacio se toman mds en cuenta las leyes romanas que
las leyes de Dios. Esto ocurre en el siglo XII y en efecto, Eugenio IIl en
1145, incorporé a la biblioteca de Viterbo numerosas obras de la antigiie-
dad romana, sefaladas de su pufio y letra.

Los concilios frecuentemente remitian a la lex romana. Asi ocurrié con
el de Orleans de 511 y el de Pavia de 1022.

De acuerdo con San Ivo, el Derecho romano sirve para esclarecer y su-
plir los canones, esto porque fue dictado por emperadores que respetaron
y exaltaron la fe catdlica sin desviarse de las ensefianzas de la Iglesia.

A todo ello se debe que ya desde la época inicial de la edad media, la
Iglesia afirma que vivit de lege romana. A través de los siglos de la edad
media, el Corpus Iuris, lejos de considerarse como el deposito del Derecho
pagano, se contemplaba como un sistema animado por un espiritu verda-
deramente cristiano.

No sélo recibe la Iglesia instituciones multiples del Derecho romano,
sino inclusive la técnica y los conceptos fundamentales. Asi lo demuestra el
Doctor Angélico en su tratado sobre la justicia y la ley encontrando las no-
ciones fundamentales del Derecho romano perfectamente acordes con la
doctrina de la Iglesia.

La recepcién del Derecho romano por parte de la Iglesia, presenta des-
de luego limites precisos y una historia que en un momento dado se agota.
Naturalmente es acogido por la lIglesia. Lactancio recuerda que algunas
leyes romanas fueron injustisimas y San Jerénimo contrapone los precep-
tos de Dios a los de Papiniano®.

Esas marcadas oposiciones se refieren a casos especificos, unas veces a
las feroces persecuciones contra los cristianos, otras a determinadas insti-
tuciones como el divorcio. Poco a poco se va formando el Derecho de la

3 Como lo explica BionDI en su primer volumen. Es importante aprender la leccién de
la relatividad de los tesoros que se encuentran en este Derecho. Hay muchas aportaciones,
mas todavia se debaten en sus ultimos estertores ideas y posiciones arraigadas, que datan
del mundo antiguo.



JosE DE JESUS LEDESMA URIBE 5158

Iglesia, y el romano adquiere un cardcter supletorio. Se afirma que el em-
perador no puede expedir leyes que no se orientan al servicio directo de la
Iglesia.

Tengamos presente que el Cristianismo no se ostenta, ni se considera a
si mismo como opositor violento frente al Derecho de la ciudad humana.
M4s bien, las nuevas orientaciones religiosas y morales buscan infiltrarse
en la conciencia de la sociedad para que ésta se modele conforme a la nue-
va axiologia.

No faltaron pensadores ni Papas que por razones intrinsecas del Dere-
cho o por motivos politicos se opusieron a su difusién. Es importante notar
que en numerosos documentos elaborados por la sede apostodlica, se habla
de un ius romanorum novum, en el sentido tanto del Derecho romano cris-
tianizado contenido en el Cédigo de Teodosio, como del Corpus Iuris. Tam-
bién se atribuye al nuevo Derecho romano el sentido de Derecho de la

[glesia Romana. Asi se refieren a él, Benedicto XV, Pio XII y Paulo VI.
Afirma Barbera®’:

...en cierto sentido, se puede apreciar a la Iglesia como continuadora y
heredera del Imperio romano en tanto que conservo y defendio sus ins-
tituciones de la destruccion de los barbaros conservandolas para la pos-
teridad, particularmente en todo lo que habia de verdadera civilizacién,
letras y artes. Lo anterior vale todavia mas, si se piensa en el Derecho y
en la sabiduria para el buen gobierno.

De las esencias juridicas que en gran parte conservo la Iglesia como de-
positaria de la antigua tradicidn cristianizada, dos cobran especial impor-
tancia: la persona humana y el Estado cristiano.

> P, 239 del primer volumen de Bioxl.




