ARTURO ANDRES ROIG"

UN COMIENZO DE LA FILOSOFfA LATINOAMERICANA.
LOS ESCRITOS JUVENILES DE ALBERDI Y SARMIENTO
EN CHILE

«Es ya tiempo de que la filosofia mueva sus labios».
Juan Bautista Alberdi. Fragmento Preliminar (1837)

Es nuestra intencién ocuparnos de la Filosofia latinoamericana en uno
de sus momentos iniciales, con el objeto de sefialar algunos de sus rasgos
que consideramos definitorios. La lectura que vamos a hacer se enmarca
en la tesis nuestra segin la cual aquella filosofia ha tenido comienzos y
recomienzos, mas alla de las escuelas o de las herramientas tedricas con
las que se haya expresado. Los autores y textos que vamos a ver, casi todos
de las primeras décadas del siglo XIX, nos muestran las relaciones tempra-
nas que la Filosofia latinoamericana ha tenido con el lenguaje, asi como un
declarado interés por la dialéctica.

Los textos de los que nos vamos a ocupar principalmente, forman parte
de los escritos alberdianos anteriores a su libro Bases y puntos de partida
para la constitucidén de la Confederacion Argentina {(1852) y son, en particu-
lar, el Fragmento preliminar al estudio del derecho (1837) y las Ideas para
un curso de filosofia contempordnea (1840); y respecto de Sarmiento, los
articulos periodisticos anteriores al Facundo (1845) entre los que se desta-
can los que constituyen la llamada Polémica del romanticismo {1842). Diga-
mos, desde ya, que tanto las Bases como el Facundo marcan el paso hacia
otra época en la que es visible un significativo cambio en lo que se refiere
al lenguaje, a la dialéctica y a los sujetos sociales.

* Investigader Principal del Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
(CONICET), Argentina.



736 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

Nos ocuparemos, pues, de textos fundacionales que expresaron por pri-
mera vez y de modo explicito, siempre dentro de sus limites, ]a necesidad
de realizar una filosofia que partiera desde esa categoria de lo «america-
no» la que, hasta entonces, no habia sido relacionada de modo manifiesto
con el quehacer filoséfico'.

Mas, hubo otros modos de referirse a lo «americano» en férmulas que lo
implican, como veremos. En efecto, si Alberdi reclamaba en 1840 una «filo-
sofia americana», Sarmiento, en 1842, hacia otro tanto habldndonos de
una filosofia como «ciencia de la vida». Ambas férmulas, como podremos
verlo, expresaban un mismo afén de filosofar ateniéndose a las circunstan-
cias nativas que vivian apasionadamente. Alberdi pedia una filosofia que,
segun nos lo dice, se «localizara» orientdndose hacia «el cardcter instanta-
neo y local de los problemas que importaban especialmente a la nacién, a
los cuales presta la férmula de sus soluciones»; Sarmiento, por su parte,
exigia que aquella «filosofia de la vida» no faltara en los estudios y que
sirviera de orientacidén «a la historia, a la humanidad, a la marcha de la
civilizacién».

Esta «filosoffa de la vida» que proponia Sarmiento con un espiritu seme-
jante al de la «filosofia americana» de Alberdi, la encontramos 38 afios
mds tarde propuesta por José Marti en quien la relacién entre «vida» y
«americanidad» es evidente. En efecto, en su carta del 24 de abril de 1880,
escrita desde Nueva York a su amigo Miguel Viondi, le confesaba que entre
sus planes tenfa el de escribir un libro que versaria sobre «El concepto de
la vida», Y uno de los temas que tal filosofia habria de incluir resulta ser
cuestién central en el célebre manifiesto Nuestra América (1891)%.

Siguiendo la inspiracién de esa «filosofia americana», segtin uno, o «filo-
soffa de la vida» segiin el otro, Alberdi dird que uno de «los mundos que

! Véase a propdsito de la problematica de europef{smo/americanismo en los escritos de
Juan BAUTISTA ALBERD! nuestro trabajo: «Tres momentos en las categorias de “civilizacién”
y “barbarie” en Juan Bautista Alberdis, en el libro Proceso civilizatorio y ejercicio utdpico en
nuestra América, de EDUARDO PENAFORT y otros, San Juan, Universidad Nacional de San Juan
{Argentina}, 1996, pp. 49-102; véase asimismo el trabajo de RAUL FORNET BETANCOURT «Juan
Bautista Alberdi y la cuestién de la filosofia latinoamericana», Salamanca, Cuadernos
Salmantinos de Filosoffa, XII, 1985.

? JosE MaRTi, «Carta a Miguel Viondi», fechada en Nueva York el 24 de abril de 1880, en
Obras Completas, La Habana, Editora de Ciencias Sociales, tomo 20 (Epistolario), pp.
284-285. A propésito de la «Filosofia de la vida» en MARTI, véase LILIANA GIORGIS, José Marti:
humanismo y filosofia de la dignidad. De las Canteras de San Ldzaro al Manifiesto de
Montecristi, Mendoza, Universidad Nacional de Cuyo, Facultad de Filosofia y Letras, tesis de
doctorado, 1996; ¢fr., asimismo nuestro trabajo «Etica y liberacién: José Marti y el hombre
naturals, en Homenaje a José Mart{ @ los 100 aitos de «Nuestra América» y de «Versos
Sencillos», La Plata, Facultad de Filosofia y Humanidades, 1991, pp. 31-38.



ARTURO ANDRES RoOIG 737

debiamos conquistar» es «la sociabilidad americana» y Sarmiento embarca-
do en los mismos intereses sociales decia: «hemos sido siempre y seremos
eternamente socialistas». «El socialismo —aclaraba luego— perddnesenos
la palabra, es decir la necesidad de hacer concurrir la ciencia, el arte y la
politica al tinico fin de mejorar la suerte de los pueblos, de favorecer las
tendencias liberales, de combatir las preocupaciones retrégradas, de reha-
bilitar al pueblo, al mulato y a todos los que sufren»’.

Otro punto en comun entre estas dos filosofias se encuentra en la im-
portancia y sentido que se da a la comunicacién y, en relacién directa con
eso mismo, el interés por el problema de los signos. Hemos tratado de pro-
bar, precisamente, que la semidtica nacié entre nosotros con Andrés Bello,
con Simén Rodriguez y con Domingo Faustino Sarmiento. Este ultimo es
tal vez el primero en usar, en un texto de 1842, la expresién y el concepto
de «filosofia del lenguaje» a la que debemos entender, como trataremos de
mostrarlo luego, como una de las lineas de desarrollo de su «filosofia de la
vida»®,

Pero también es posible hablar de una filosofia del lenguaje en Alberdi,
aun cuando no la mencione como tal. Veamos ahora algunos aspectos de
esta problemdtica en ambos. Para Alberdi debemos ocuparnos de la len-
gua, pero hemos de hacerlo desde «nuestra realidad americana». «Si la
lengua no es otra cosa que una faz del pensamiento —dice— la nuestra
pide una armonia con nuestro pensamiento americano», Para Sarmiento,
por su parte, el lenguaje encierra toda la cultura. «El idioma de un pueblo
—decia— es el mas completo monumento histérico de sus diversas épocas
y de las ideas que le han ido alimentando»; por otra parte esa cultura no es
ajena al movimiento y nadie nos puede negar la necesaria adecuacion de
nuestro lenguaje a los cambios. De ahi la fuerza con la que en defensa
de ese derecho enuncia Sarmiento el principio de la arbitrariedad de los
signos: «En ninguna parte hemos encontrado todavia —dice— el pacto que
ha hecho el hombre con la divinidad ni con la naturaleza, de usar tal o

¥ Juan BAUTISTA ALBERDI, Fragmento preliminar al estudio del derecho, Buenos Aires,
Hachette, 1955, p. 56 y DOMINGO FAUSTING SARMIENTO, Polémica literaria, Buenos Aires, Ed.
Cartago, 1955, p. 112 y 119 (en adelante citaremos al uno como Fragmento y al otro como
Polémica, simplemente).

* Cfr. nuestros trabajos Andrés Bello y los origenes de la semidtica en America Latina, Quito,
Editorial de la P. Catdlica del Ecuador, 1982; «El Facundo como anticipo de una teoria del
discurso», en Revista Argentina de Lingiiistica, Mendoza, vol. 4, nam. 4, 1-2, 1988 y
«Semidtica y utopia en Simdn Rodriguez», en Revista Interamericana de Bibliografia,
Washington, vol. XLIV, ninw. 3, 1994. La expresidn «filosofia del lenguaje» aparecié en un
articulo publicado en El Mercurio, Santiago, 29 de julic de 1842 (Cfr. Polémica, pp.
120-121).

ENnsayos Calca. — 19




738 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

cual combinacién de silabas para entenderse; desde el momento en que
por mutuo acuerdo una palabra se entiende, es buena», De ambos surge
ademds ]a idea del mutuo condicionamiento entre pensamiento y lenguaje.
Alberdi afirmaba «que la lengua es una faz del pensamiento» y Sarmiento,
«que el pensamiento est4 fuertemente atado al idioma en que se vierte»®.

Asi, pues, no sdlo estamos ante lo que consideramos como una de las
actas fundacionales de la Filosoffa americana, sino también y en una rela-
cién intima y anticipadora, estamos ante lo que podriamos denominar acta
fundacional de la filosofia del lenguaje.

Otro punto de encuentro entre ambas filosofias tiene que ver con las
necesidades. Para la Filosofia americana tal como la formula Alberdi, una
de sus preocupaciones basicas respecto de la «vida social» son, segin sus
palabras, «sus necesidades mads vitales». Légicamente que esta problemati-
ca venfa de mds atras tal como lo podemos ver en un escritor del siglo
XVIII, Eugenio de Santa Cruz y Espejo y en otros de nuestros ilustrados
primeros de los que son herederos Alberdi y Sarmiento.

Estas dos filosofias de las que estamos hablando comparten con el uni-
verso discursive americano ciertos a-priori constantes, si bien con variantes
epocales. El primero y més antiguo es el que hemos denominado de la
Destruccion de las Indias, nombre que hemos tomado como es f4cil verlo de
la Brevisima relacién del Padre Las Casas. Existe, en efecto, jugando con
diversa intensidad y sentido, segun los grupos humanos americanos la con-
ciencia de un pasado destruido y perdido, sentimiento que cuando los crio-
llos comiencen a construir de modo conflictivo su identidad, enfrentados
al poder colonial, habrd de ser asumido e incorporado a su ideologia y ju-
gard como presupuesto de su discurso. No estd demas que aclaremos que
la categoria enunciada con el nombre de Destruccion de las Indias, no es
s6lo un hecho histérico inicial a partir del que surgid nuestra cultura ac-
tual, sino que es mas que nada un simbolo y en tal sentido juega como
a-priori.

A partir de 1810 otro a-priori pasara a ser constitutivo del universo dis-
cursivo hispanoamericano: el de la Revolucién. Por cierto que no surgié de
golpe. Tiene ya sus primeras manifestaciones en el discurso de los ilustra-
dos americanos de fines del siglo XVIII como consecuencia de los grandes
hechos histéricos que conmovieron el final de siglo: el alzamiento indige-
na liderado por Tupac-Amary, la revolucién de las colonias inglesas en el
Norte de América y, en fin, la Revolucién Francesa. Alberdi ya desde otra
etapa, en la que este a-priori comenzaria a ser vivido con una intensidad y

5 JUAN BAUTISTA ALBERDI, Fragmento, p. 80; DomiNGo FAUSTING SARMIENTO, Polémica, pp.
58 y 82.



ARTURO ANDRES ROIG 739

fuerza muy particular, decia: «...al fenecer el siglo pasado y comenzar el
nuestro hemos visto cien revoluciones estallar casi a un tiempo y cien pue-
blos nuevos ver la luz del mundo»®,

La revolucién, vivida ahora como un hecho histérico propio cuyas con-
secuencias afectaban el desarrollo de la vida cotidiana, pasé a ser un polo
referencial que daba sentido a la estructura total del universo discursivo.
El fenédmeno puede seguirselo con claridad entre fechas que pueden ser
consideradas simbdlicas, la independencia de Haiti, en 1808 y el fin de la
Guerra de Cuba en 1898. El siglo XX, a pesar del fenémeno de «caida de
los referentes» con que concluyd, no mostré un panorama distinto. No se
debe olvidar que la modernidad, que atn no la hemos cumplido en todo lo
que tiene de positivo, ha sido caracterizada, antes y ahora, como movi-
miento.

El hecho histérico de la revolucién trajo entre sus consecuencias inme-
diatas una redefinicién de sectores y clases. Nuevos rostros y voces pobla-
ron los salones y los campos. Seres humanos ignorados y recluidos en la
trastienda social construida para ellos desde siglos, tomaron presencia, se
presentaron como sujetos sociales. De dos hablaremos, por su particular
significacién aun para nuestros dias, uno de ellos, efimero y pronto reen-
cauzado dentro de pautas heredadas, la mujer; el otro, amenazante por su
fuerza y persistencia y que llevé un sigio largo y sangriento aplacarlo, el
levantamiento de las masas campesinas y de las plebes urbanas. Los nue-
vos sujetos sociales eran, los unos, agrafos, los campesinos; los otros, sin
acceso a la escritura como instrumento social, las mujeres, por cierto nos
referimos en este caso a las mujeres de los sectores de poder. Frente a
ellas: las masas campesinas, las plebes urbanas y las mujeres, estaban los
intelectuales del grupo criollo, la pre-burguesia que pretendia ser la here-
dera natural de los beneficios de la Revolucién. El discurso de estos jugara
un doble papel: expresara a un sujeto de discurso fuerte y plenamente po-
seido del gjercicio de la subjetividad, tal como fueron los casos paradigma-
ticos de nuestros dos pensadores, Sarmiento y Alberdi; y expresara de mo-
do mediatizado, ya sea mediante el silencio 0 mediante las propuestas y
exigencias de ordenamiento, a todos aquellos otros sujetos. Con esto el
discurso de la época, en manos de estos intelectuales, se nos presenta co-
mo un proceso constante y hasta obsesivo de deconstruccion y construc-

° Juan BAUTISTA ALBERDI, Fragmento, p. 69; Ideas para un curso de filosofia contempordnea
(1840), México, UNAM, 1978, p. 14; c¢fr. nuestro libro El humanismo ecuatoriano de la
segunda mitad del siglo XVIII, Quito, Banco Central del Ecuador y Corporacién Editora
Nacional, 1984, tomo II, cap. XIIl «La filosofia del lenguaje».




740 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJIcA C.

cidén de sujetos sociales. Este hecho atravesé el siglo y aun mds alld en
cuanto ain lo vivimos’.

Por cierto que no todos los escritores ejercieron aquel papel de mediati-
zadores del mismo modo. Las variantes de esa funcién se relacionan, como
podremos verlo maés adelante con las modalidades que muestra el ejercicio
dialéctico. Un documento ciertamente notable que puede leerse en las pé-
ginas de la conocida novela de José Marmol, Amalia (1850), sefiala aguda-
mente aquel despertar de la mujer en la etapa revolucionaria, asi como su
desaparicién posterior de la escena politica. Otros textos, que veremos lue-
go, nos permitirdn medir la fuerza del levantamiento campesino, uno de
los hechos que reavivé permanentemente aquel referente discursivo.

La emergencia de la mujer, favorecida por el impacto ablandador de
estructuras que supone toda revolucidn, coincidié temporalmente con el
desarrollo de ésta. Tal como ya lo anticipamos, su brillo disminuyé a partir
de la etapa de reordenamiento pos-revolucionario a medida que la vida
privada recuperd su funcién de control social. El ejemplo mds notable fue
sin dudas, el de Manuelita Sdenz. Pero veamos lo que nos dice M4rmol,
con motivo de la pintura que nos hace de dos de las heroinas de su novela
las que eran mujeres «del tipo perfecto de 1820, que podemos hacer lle-
gar, si se quiere, hasta 1830. Porque la generacién que se desenvolvié du-
rante la revolucién —termina diciendo— tanto en hombres como en muje-
res, en lo moral como en lo fisico, han tenido un sello muy especial que ha
desaparecido con la época»®,

El otro sujeto social que aparecié con la Revolucién, como ya lo dijimos
fue més inquietante, si bien en aquellos afios iniciales no dejé de ser perci-
bido en su grandeza. Nos referimos al levantamiento del campesinado y de
las plebes ciudadanas. Su aparicién en la historia le llevé a Juan Bautista
Alberdi a declarar en Buenos Aires, en 1837, que «el porvenir es el de la
plebe» y que «todo conduce a creer que el siglo XIX acabard plebeyo y no-
sotros -—conclufa diciendo— le saludamos por este titulo glorioso». Simén
Rodriguez, en Valparaiso, en 1840, afirmaba que «los pueblos no pueden
dejar de haber aprendido, ni dejar de sentir que son fuertes» y llegaba a
afirmar, con un entusiasmo parecido al de Alberdi, que «El poder de las
masas es de ley natural». Sarmiento, desde Santiago, en 1842, comentan-
do el Ruy Blas de Victor Hugo que habia sido puesto sobre tablas, decia

7 Cfr. «Eugenio Espejo y los comienzos y recomienzos de un filosofar latinoamericano»,
en nuestro libro Rostro y filosofia de América Latina, Mendoza, Editorial de la Universidad
Nacional de Cuyo, 1993, pp. 164-181; y «Preliminar sobre la aventura», en nuestro libro Ef
pensamiento latinoamericano y su aventura, Buenos Aires, Centro Editor de América Latina,
1994, primer tomeo.

® JosE MARMOL, Amalia, Buenos Aires, Ediciones de Capitulo, 1967, tomo II, p. 191



ARTURO ANDRES ROIG 741

que «Ja guerra de la independencia americana nos habia familiarizado, con
estos Ruy Blas, que han aprovechado la ocasién de un sacudimiento social
para manifestarse... no hay reptblica en América —decia luego— que no
tenga hoy generales y diplomaticos que han sido en su origen verdaderos
lacayos», como lo era precisamente Ruy Blas. El «lacayo», nos aclara luego,
es «e] pedn, el artesano, el marinero, el bodegonero, el roto, el hombre, en
fin, que se halla mal colocado en la sociedad pero que puede ser un hom-
bre extraordinario». José Marmol, desde Montevideo, en 1850, nos habla-
ba de «...ese potro salvaje de América, a quien llamamos pueblo libre, por-
que habia abierto a patadas, no el cetro sino la cadena del rey de Espana,
no la tradicién de la Metrdpoli, sino las imposiciones inmediatas de sus
opresores...». En fin, Juan Montalvo, desde Panam4d, en 1880, nos hablaba
de uno «de esos palurdos que llamamos chagras, disfrazado de jefe» y des-
pués nos explicaba la palabra diciendo que ella queria decir, un guajiro, un
sabanero, en fin, con otros nombres, un lépero, un roto, un montuvio,
un gaucho, personajes cuyo ascenso fue posible tan sélo después de que-
brada la dura sociedad de castas del siglo XVIII y que en el Ecuador alcan-
zaron un reconocimiento con el gobierno de Urbina (1852-1856), en los
mismos afios en que sucedia otro tanto en el Rio de la Plata con Juan Ma-
nuel de Rosas (1835-1852) a quien los ultramontanos llegaron a acusarlo
de «socialista»’.

Volvamos ahora a la cuestion del lenguaje. Frente a aquella situacion de
emergencia social generalizada, no nos cabe duda que aquella Filosofia del
lenguaje, explicita en Sarmiento y supuesta claramente en Alberdi, era ba-
sica. Se trataba de un saber lingiiistico que preguntaba por las hablas en
un mundo ajeno a los oidos neoclésicos, enfrentado con quienes no habian
percibido todavia con claridad, o no querian hacerlo, las consecuencias de
la revolucion y su inevitable funcién referencial de todo discurso. «...cémo
si en una época de regeneracién social —exclamaba Sarmiento— el idio-
ma legado por el pasado habia de escapar a la innovacién y a la revolu-
cidén», Aquel saber preguntaba, ademads, dentro de los marcos de una prag-
matica y en intima relacidn con el valor comunicativo del lenguaje, con la
pretension de alcanzar niveles fuertes de performatividad. Por lo demas,
aquella «Filosofia americana», en tanto filosofia cuyo punto de partida se
encontraba, como lo decia el mismo Alberdi, en «problemas vitales» y era

® JuAN BAUTISTA ALBERDI, Fragmento, pp. 74-75; SIMON RoDRIGUEZ, Sociedades americanas
de 1828, Valparaiso, 1840, I, 3 y 34 y el art. «Partidos», en Obras Completas, Caracas,
Universidad Simdn Rodriguez, 1967, tome [, p. 386; DOMINGO FALSTING SARMIENTO,
Polémica, p. 114; Jost MArRmMoL, Amalia, ed. cit., [, 72; Juax MoxTalve, Catilinarias, Paris,
Garnier, s/f, I, 27-28.



742 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

por tanto, como ya lo hemos dicho también una «Filosofia de la vida» y,
principalmente, de la vida social, no podia sino ocuparse del lenguaje en
cuanto habla. De ahi, pues, la afirmacién de Alberdi para quien «la legiti-
midad de un idioma no puede venir sino del pleno desempefio de su mi-
si6n», enunciado de claro y preciso sentido pragmatico-lingiiistico'®.

La conjuncién de Filosofia americana y Filosofia de la vida en los orige-
nes de la Filosofia latinoamericana ofrece, ademds, otros aspectos de no
menor interés que los ya sefialados y en relacién con la problemadtica del
discurso. Uno nos lo muestra la exigencia de un ordenamiento o reordena-
miento de los saberes y de las practicas, cuestion que tiene mucho que ver
con los procesos de codificacién que se acentuardn fuertemente en la se-
gunda mitad del siglo XIX; otro, asimismo conectado con lo que acabamos
de decir: la polémica con el casticismo y el gramaticalismo y, en fin, el de
la discursividad como ambito propio de la razén filoséfica. Junto con este
problema que, como veremos, es definitorio respecto de un tipo de filoso-
far que es el que se prolonga con la Filosofia latinoamericana, deberemos
ocuparnos de las formas discursivas para el ejercicio de aquella discursivi-
dad o racionalidad discursiva. Todos estos problemas, en bloque, nos han
de llevar a la cuestidn de la dialéctica.

Comencemos por la cuestion del reordenamiento de los saberes y de las
practicas. Ha sido frecuente entre quienes estudian el desarrollo histdrico
del pensamiento en América Latina afirmar la originalidad que suponen
tanto la eleccién como el rechazo de ciertas corrientes de la filosofia euro-
pea o algunos de sus filosofemas en atencién a nuestras circunstancias.
Aquellos hechos probarian por lo menos que no somos servilmente imitati-
vos. La cuestién podria ser replanteada en otros términos mads ricos si pen-
samos en lo que hemos denominado reordenamiento de los saberes y de
las précticas, cuestién que supone elecciones y rechazos, pero desde una
masa de pensamiento pre-existente, sometida a un proceso constante de
cambio en su estructura. Pues bien, este reordenamiento depende de un
conjunto de principios algunos de los cuales lo son explicitamente, como
es el caso de la «vida» en Sarmiento y de lo «americano» en Alberdi. Este
ultimo tenia clara conciencia de lo que estamos sefialando. «La filosofia de
cada época —afirmaba en sus Ideas para un programa de filosofia contempo-
rdnea— y de cada pais ha sido por lo comin la razén, el principio, o el
sentimiento mds dominante y mas general que ha gobernado todos los ac-
tos de su vida y de su conducta. Y esa razén ha emanado de las necesida-
des mas imperiosas de ese periodo y de cada pais...». Este hecho es el que,
precisamente, hace necesario, a juicio de Alberdi «que exista una filosofia

1% JuaN BAUTISTA ALBERDI, Fragmento, p. 82,



ARTURO ANDRES ROIG 743

americana». El célebre escrito alberdianc de 1840 (no de 1842 como
tantas veces se ha dicho de modo equivocado), las Ideas que acabamos
de nombrar, consiste, justamente, en una propuesta de reordenamien-
to de saberes y de précticas, desde una determinada racionalidad que nos
sirve de principio ordenador tanto de nuestros saberes como de aquellos
que puedan enriquecernocs.

Sarmiento, por su parte, sefialaba que la falta de un principio ordena-
dor, la carencia de una filosofia, influia negativamente en las opiniones y
se reflejaba en las tendencias y en la direccién de la politica. Conocimien-
tos y practicas se le presentaban, pues, renuentes a aquel ordenamiento
que tal como ya lo hemos dicho debia derivar de una filosofia entendida
como «ciencia de la vida». En funcién de esto, el siglo XIX, frente al ante-
rior, se le aparecia como «la construccién de un orden nuevo»'',

Veamos ahora la polémica con el casticismo y el gramaticalismo. Se
trataba del enfrentamiento de una generacién plenamente consciente de
que el punto de partida histérico habia sido revolucionario y que habia to-
davia, a pesar del triunfo de las armas, reductos no dominados. En este
caso la «Segunda independencia» trataba de ser alcanzada mediante la
quiebra del horizonte de decibilidad imperante, en otras palabras, del ré-
gimen de cddigos de lo dicho y lo no dicho. El enemigo era, en este caso,
un saber lingliistico fuertemente gramaticalizado y regido por un marcado
tradicionalismo. Alberdi hablara de un «godismo» en el idioma y ambos,
Alberdi y Sarmiento, denunciarén el casticismo como ideologia reacciona-
ria cuyos alcances iban mucho mas alla de la gramatica y su pretensiéon de
pureza. Precisamente de los que militaban en ese «clasicismo» dira Sar-
miento «que no conocen de la misma la media en filosofia del lenguaje».
En fuerte contradiccién con el conservatismo en materia de idioma adopta-
rdn ambos una posicién que contrasta con el vigoroso movimiento colom-
biano y ecuatoriano que hizo de la lengua espafiola un escudo social y poli-
tico, a la vez que levantaba la lengua de Cervantes como el simbolo mas
acabado de su casticismo. Frente a esto Alberdi dird que quien siga lo cas-
tizo «se quedard, conforme a Cervantes, pero no conforme al genio de
nuestra patria» y Sarmiento, por su parte, afirmara que es «imposible ha-
blar en el dia el lenguaje de Cervantes». Demas estd que aclaremos que la
grandeza del Quijote no estaba en cuestion en esta lucha contra un cervan-
tismo convertido en una ideologia basta, montada sobre el desprecio de
los sectores populares y sus hablas.

11 JUAN BAUTISTA ALBERDI, Ideas, ed. cit., pp. & ¥ 10; DOMINGO FAUSTINO SARMIENTO,
Polémica, pp. 121 y 152. Cfr. nuestro trabajo «Semidtica y utopia en Simén Rodriguez»,
citado, paragrafo titulado «El reordenamiento de los saberes y de las practicas», pp. 393-395.




744 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. Cagica C.

«Los gramaticos —decia Sarmiento— son como e] senado conservador,
creado para resistir a los embates populares, para conservar la rutina y las
tradiciones, son, a nuestro juicio, si nos perdonan la mala palabra, el parti-
do retrégrado, estacionario de la sociedad de habladores...». Como conse-
cuencia de este rechazo, declarard que su lenguaje no es «castizo», sino
«mestizo» y, recurriendo a una expresién popular de origen quichua, ex-
presard eso mismo recurriendo a una paradoja, diciendo que él es «<hom-
bre de cancha». Eva Giberti ha mostrado, en efecto, que la paradoja nos
abre «a lo omitido en lo dicho del decir, inaugurando una nueva inteligibi-
lidad» que es, justamente, lo que pretendia Sarmiento.

Esta polémica tal vez pueda ser medida en sus correctos alcances si se
piensa, ademas, que en la época, tanto nuestros dos escritores como para
otros que como ellos se oponian a todo lo que fuera rancio, habia sin em-
bargo, una correlacién entre gramdtica y politica. Ambas debfan mostrar
un orden y ese orden era asimismo el que debia regir tanto el habla como
la conducta de los ciudadanos, no sélo en sus aspectos utiles, sino en su
conducta como tales. Simén Rodriguez a quien de ninguna manera se le
podria acusar de «godismo» ni de «casticismo» en aquel sentido reacciona-
rio, sentia la necesidad de un acuerdo entre lenguaje y vida —el mismo
que exigian Alberdi y Sarmiento— y lo expresaba como una compatibili-
dad de estructuras y de cddigos, entre gramatica y politica. Se trataba de
la bisqueda de un «estilo americano», tal como nos lo dice Alberdi a pro-
pésito de estas mismas cuestiones, con lo que no se queria decir otra cosa
que una humanidad, enraizada en un tiempo y en un lugar, habia de al-
canzar modos propios de objetivacién. No lejos de estos planteos se en-
cuentra la categoria de habitus rescatada en nuestros dias por Bourdieu'%

Ocupémonos ahora de la cuestidn de la discursividad. Tal vez resulte
extrafio si decimos que desde estos lejanos origenes la Filosofia latinoame-
ricana ha tenido como ambito la discursividad y que ni en su seno se han
generado posiciones, nunca lo fueron en el sentido de romper con sus limi-
tes, sino en el de encontrar las formas discursivas apropiadas para su ejer-
cicio. La cuestién tiene que ver con la distincién entre lengua y hablas y la
actitud, presente en mas de uno de los grandes clsicos de la filosofia de
perforar el nivel de las segundas y radicarse en la primera. Por otra parte,

'2 JUAN BAUTISTA ALBERDI, Fragmento, pp. 80 y 83; DOMINGO FAUSTING SARMIENTO, Polé-
mica, pp. 46, 61, 82; Cfr. nuestro trabajo: «Educacién para la integracién y utopia en el
pensamiento de Simdn Rodriguez», en Araisa, Anuario del Centro de Estudios Latinoame-
ricanos Rémulo Gallegos, Caracas, nim. 1, afios 1976-1982, pp. 161-187; Gfr. MALCOLM DEAS,
Del poder y de la gramdtica y otros ensayos sobre la historia, politica y literatura en Colombia,
Bogota, Tercer Mundo Editores, 1993; Eva Gieertl, Tiempos de mujer, Buenos Aires,
Sudamericana, 1990, p. 29.



ARTURG ANDRES ROIG 745

la fuerte instalacién en lo discursivo pone de manifiesto la vocacion dialéc-
tica que muestran todos nuestros grandes pensadores aun cuando esto no
surja de modo explicito. Demds esta que aclaremos aqui que discursividad
implica necesariamente dialecticidad y que hablar desde la Filosofia lati-
noamericana es, sin mas y simplemente, ejercer un habla, aun cuando la
misma inevitablemente aparezca revestida con formas de un metalengua-
je. Este hecho, defendido respecto de la «filosofia de la vida» en Sarmiento
y de la «filosofia americana» en Alberdi nos explica, en parte, asi lo vemos
nosotros, el condicionamiento desde el cual hemos recibido el «giro lingiiis-
tico». Es unicamente en el nivel de las hablas en donde es posible captar el
hecho de que todo lenguaje lo es acabadamente cuando se nos presenta en
«posicidn de comunicacién»'>.

Ahora bien, cabe preguntarse si es posible filosofar fuera del ambito de
la discursividad. La respuesta no puede ser sino negativa en cuanto que
todo lenguaje ha de llegar a expresarse en ese plano. Sin embargo, parado-
jalmente, se ha pretendido mas de una vez colocarse en el nivel profundo
de la «lengua», desplazando las «hablas», lo que pareciera ser posible en la
medida en que la lengua ha dejado de ser un hecho lingtistico y se la ve
como una puerta hacia lo ontoldgico. Para llevar a cabo el intento no que-
da otra via que la de desplazarnos desde la frase hacia la palabra, quebrar
en lo posible el lugar que ésta tiene en el sintagma y abrirnos al juego, mu-
chas veces caprichoso de los universos paradigmaticos. Logicamente el
filésofo busca términos cargados de riqueza semantica y trata de eludir,
ademas, el peso del significante para quedarse en un mundo de significa-
do, con todo lo cual concluye escindiendo el lenguaje en dos niveles incon-
mensurables, el del habla cotidiana y el de la lengua, a la que habria llega-
do y que le abre al misterio y a lo sublime. Y aqui viene la paradoja que
para poder transmitir esta experiencia inefable ha de poner todo en norma
discursiva, ha de realizar lo que podriamos llamar una sintagmatizacién de
aquellas palabras sublimes y ha de negar con su propio acto la pretendida
inconmensurabilidad. Este es uno de los aspectos que podemos ver en el
analisis morfolégico —hay otro intento equivalente llevado a cabo desde
lo fraseoldgico, que no comentaremos aqui— sobre el que organiza su tex-
to Martin Heidegger en su libro {Qué es pensar? Un analisis de este escrito
atendiendo a la paradoja sefialada nos permitiria, a pesar de Heidegger
mismo, leer su escritura como «habla» y descubrir el interno movimiento
dialéctico que intenta suprimir, mediante el recurso del refugiarse en esa
«lengua» mitica. En el fondo estamos ante una pretendida desocializacién

'* «Filosofar e historiar en nuestra América», ponencia leida en el VIII Congreso Nacional
de Filosofia de la Asociacion Filoséfica de México, Aguascalientes, noviembre de 1995.




746 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CAJICA C.

del lenguaje que cae, inevitablemente, en otra paradoja: la de socializarlo,
pero apuntando a un determinado «mercado lingiiistico», tal como le ha
llamado Bourdieu a este hecho'*.

La Filosofia latinoamericana, al no ontologizar planos del lenguaje y al
no establecer inconmensurabilidades en el seno del mismo, no se sale del
ambito de la discursividad, no pretende abandonar el discurso, no elude la
dialecticidad que acompafia normalmente al movimiento de las hablas. Y
este es el principal alcance de la filosofia del lenguaje de la que hablé Sar-
miento, mas aild de que haya o no captado una problemitica sélo visible
en nuestros dias.

José Marti, por su parte y, de modo conciso sefiald también este hecho
con palabras que nos permiten desnudar la ideologia de intentos de anali-
sis morfolégico como el que hemos comentado: «Las frases quedan flojas
—dice— cuando no son completas», en pocas palabras, en un lenguaje
cabal, la frase exige la discursividad. Resulta pues claro que el sujeto de
que se trata en estos fundadores es simplemente un sujeto en posicién
de discurso, vale decir, de comunicacidn, con un sentido social. El concep-
to con el que se trabaja es aquel Weltbegrif del que habla Kant, aquel «con-
cepto mundial» opuesto al Schulbegrif, el de los académicos limitados al
vocabulario vigente en la escuela. Acto comunicativo y discursividad se
suponen e implican mutuamente y hacen que frases o palabras no queden
«sueltas» como si pudieran estar a disposicién del mismo modo que lo esta
un clavo, seguin lo que nos decia Simén Rodriguez en su defensa de los
valores sintagmaticos. Se trata de un filosofar que pregunta por las voces
que nos hablan, las que son siempre voces humanas y no un mitico lengua-
je que tiene la capacidad de hablarnos. Asi, pues, sin pretender ignorar la
funcién lingiiistica que cumple ese horizonte de la lengua o de la competen-
cia en tanto lenguaje, la Filosofia latinoamericana es un decir de hablas y
la filosofia del lenguaje a la que se refirié Sarmiento es, como ya lo hemos
dicho, bdsicamente una pragmadtica; y es por eso mismo que aquel filosofar
de hablas goza de la movilidad de lo dialéctico, asi como es factible en su
seno la narratividad, expresada, por lo general en ella, como filosofia de la
historia.

Conjuntamente con todo esto aquella discursividad supone, ademas, de
preferencia, ciertas formas discursivas, asi como una inquietud permanen-
te por la cuestion de los signos y, con ellos, de los simbolos. Por titimo,

% MARTIN HEIDEGGER, ¢Qué es pensar? (Was heisst Denken?), Buenos Aires, Nova, 1964
(Vortrdge und Aufsdtze, Tubingen, Neske Verlag, 1954); JURJ LoTMAN y la Escuela de Tartu.
Semidtica de la cultura, Madrid, Catedra, 1979, p. 61; PIERRE BOURDIEU, Sociologia y cultura,
México, Grijalbo, 1990, cap. «El mercado lingiiistico».



ARTURD ANDRES ROIG 747

esta discursividad juega con lo sintagmadtico y lo paradigmatico, pero se
apoya en lo primero en cuanto parte del presupuesto de que el sintagma
excede no sélo a la frase, sino al propio discurso, no sélo es lexical, es la
diacronia histérica dentro de la cual estdn la palabra y el sintagma'.

Veamos pues ya cudles son aquellas formas discursivas. Todo lo dicho
hasta aqui nos permite responder por qué aquellos textos aurorales a los
que hemos bautizado como el acta de fundacién de la Filosofia latinoame-
ricana, contienen como momento significativo, una teoria del ensayo, desa-
rrollada por Alberdi y una teoria del diarismo explicada por Sarmiento.

La Revolucidn del 1810 significd la quiebra de una sociedad fuertemen-
te textualizada. Un complejo régimen de cddigos, organizado sobre una
semiosis que abarcaba la cultura en todas sus manifestaciones y sectores
humanos, imperaba en una sociedad estamentada y marcadamente esta-
cionaria. El proceso de descontextualizacién tuvo dos etapas: las armas
cumplieron con la primera; la siguiente fue asumida por la generacién pos-
terior a las guerras contra Espafia —se trataba de completar la primera,
pero no ya contra la Metrdpoli, sino contra los hadbitos y costumbres que
nos habia dejado, propia de una sociedad que no habia atin conocido los
aires del siglo. Surgié de este modo el plan de una «segunda independen-
cia» 0 «emancipacion mental». No se trataba, sin embargo, de re-textua-
lizar desde otros sectores de poder. Pretenderlo hubiera sido una utopia,
tal como lo habian probado los sucesivos fracasos de nuestros jacobinos.
Lo que hacia falta era abrirse a un juego dindmico, atento al cambio, pero
consciente también de que no todo habia de ser trastornado. A esto el mis-
mo Alberdi le llamé también «desarrollo inteligente». En pocas palabras,
habia que impulsar a una sociedad hacia un movimiento, el que si bien
entrevisto por los miembros mas ilustres de la colonia, no habia adquirido
el impulso que marcaban los focos de la civilizacion mundial. La revolu-
cién seguia siendo el referente absoluto, pero ahora se trataba de introdu-
cirle una racionalidad, asi como de crear las herramientas que nos permi-
tieran constituirla dentro de los marcos del progreso, especie de dios del
siglo.

Esa divinidad tenia como categoria primaria y simbdlica, el «movimien-
to». «Todo es movil y transitorio», dice Sarmiento con palabras que nos
hacen recordar inevitablemente aquellas tomadas de Carlos Marx por

5 MaNUEL KanT, Critica de la razdn pura, «Metodologia trascendentals, cap. 111 «Ar-
quitectura de la razén pura» (Kritik der reinen Vernunft, Wiesbaden, Insel Verlag, II, 1974,
p- 700}, ¢fr. nuestro trabajo «Semidtica y utopia en Simén Rodriguez», citado, cap. «Elideal
de la parquedad y de la propiedad de la lengua», pp. 395-398; José MaRrTi, Obras completas,
La Habana, Editora de Ciencias Sociales, tomo 18, 1975, p. 291.



748 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JoSE MA. CaJica C.

Marshall Berman. «Nosotros —nos dice mds adelante— ansiosos de sacu-
dir las cadenas politicas y literarias, nos pusimos prestamente a la cabeza
de todo lo que se presentd marchando bajo la ensefia del movimientos.
Por su parte, Alberdi, fildsofo, dira de su estudio sobre la filosofia del dere-
cho que lo que lo caracteriza «es el movimiento libre e independiente»,
pero antes ha dicho confirmando la idea de transitoriedad que vimos ex-
presada por Sarmiento, que los libros filosoficos «van siendo como esos
insectos que nacen y envejecen en un dia». El movimiento, al que Sarmien-
to expresard mas tarde en el Facundo mediante una multitud de metaforas,
se enmarca —y no podia ser de otro monto— dentro de la revolucién co-
mo categoria referencial constante: «Nosotros vivimos —decia Alberdi—
en medio de dos revoluciones inacabadas. Una nacional y politica que
cuenta veintisiete afios —vale decir, la de 1810— otra, humana y social
que principia donde muere la edad media y cuenta trescientos afios».

Pues bien, si toda discursividad supone de por si movimiento, cudnto
més no lo supondrd una escritura realizada desde ese principio enarbolado
como simbolo mismo del progreso y de la civilizacién, como un hecho uni-
versal. El proceso de descontextualizacién, que no se reduce a una cues-
tién institucional sino que es mas que eso una apertura eficaz al conoci-
miento de la realidad. Deberd ser concretamente impulsada mediante for-
mas discursivas aptas. A esta exigencia responderan nuestros luchadores
sociales mediante el diarismo y el ensayo, formas discursivas que nos mues-
tran, ademas, una particular manera de comprender y de poner en ejerci-
cio la dialéctica. Estamos de este modo ante otro de los aspectos salientes
de aquellas filosofias de la vida y de lo americano.

Diarismo y ensayo se confunden, son dos canales expresivos que se dan
la mano. El libro escrito con espiritu ensayistico tiene la movilidad de la
publicacién periédica: «...hoy los libros —declaraba Alberdi— se hacen en
el momento y se publican sobre la marcha». Por otra parte, no sin razén
los papeles publicos de la época han sido considerados como «periodismo
de ensayo». Pues bien, en una sociedad «ordenada» en donde los escritos
«provisorios» pierden todo sentido, lo que impera es el tratado, fiel reflejo
de un universo de cédigos establecidos y no discutibles. Se trata de un sa-
ber que se pretende «cientifico» no opinable, en el que los juicios de valor
no se arriesgan a ser cuestionados o no se siente esa necesidad y, por eso,
se ocultan entre lineas. Pues bien, en los escritos que aqui nos interesan,
los papeles periédicos que responden al espiritu del «diarismo» y los ensa-
yos, aquella pretendida objetividad que sélo requiere ser informada, no
rige. En los textos fundacionales de la Filosofia latinoamericana no es la
informacién lo que se busca, sino la opinién y la puesta de los juicios de
valor en la parte legible de la escritura. Por eso Sarmiento dira de Larra



ARTURO ANDRES RoiG 749

—ejemplar en esto— que €l es «e}l modelo de todos los escritores publicos
de América Latina». El tratado, en una sociedad verticalista, se impone por
medios coactivos externos a la escritura, mientras que el diarismo y el en-
sayo de que hablamos, pretenden imponerse desde la escritura misma, es
decir, ejercer vigorosamente la performatividad, apoyarse en ella. El trata-
do no es un acto de habla, es un acto institucional, diarismo y ensayo in-
tentan ser pura y simplemente actos de habla. Mas tarde, la consolidacién
del proceso capitalista desplazara la importancia y el interés hacia los con-
tenidos informativos de la hoja periddica, asi como los textos seran expre-
sion del espiritu de «codificacién», segin la palabra puesta de moda por
Jeremias Bentham. Sera entonces la época de!l abandono de las posiciones
iniciales tanto de Sarmiento como de Alberdi. Una etapa de contextualiza-
cién se habra iniciado entonces.

Por otro lado, ese diarismo saturado de espiritu de ensayo y ese ensayo
sujeto fuertemente como lo otro al «interés del momento» al «valor de la
circunstancia», se nos presentan como canales apropiados que responden a
la exigencia basica de cambio cuyo referente es siempre la revoluciéon. No
se trata de una escritura vespertina, sino auroral. Si José Luis Gomez Marti-
nez ha dicho en su Teoria del ensayo que «el ensayista es el tltimo en apa-
recer en la historia literaria de un pais», aqui es, justamente lo contrario,
es primero. Otro tanto sucede en Cuba en donde se da idéntica relacién
entre revolucién y escritura no-textualizada, tal como podemos verlo de
modo exponencial en los escritos de José Marti. Ante un proceso en el que
lo primero y fundamental se encuentra en el rechazo de las formas opresi-
vas y en el que la categoria de movimiento adquiere aquella fuerza que ya
hemos senalado, el escritor no va mads alld, segin nos lo dice el héroe cu-
bano, de «tentativas de estudios» y, mds aun, «modestas tentativas», mo-
destas pero no por eso débiles ni menos aun equivocadas. La Filosofia lati-
noamericana es deudora de todo eso'®.

Y ahora concluiremos hablando de la dialéctica. La fuerza que tiene el
desarrollo discursivo en estos textos originarios de nuestra filosofia —fuer-

' Juan BAUTISTA ALBERDI, Fragmento, pp. 84, 86, 89; DOMINGD FAUSTING SARMIENTQ,
Polémica, art. «Diarismo» {1841), pp- 12-13, 81, 90-92; ¢fr. nuestro estudio «Fl siglo XIX
latinoamericano y las nuevas formas discursivas», en la obra conjunta El pensamiento lati-
noamericano del siglo XIX, México, IPGH, 1986; asimismo nuestro estudio «Barbarie y
feudalismo en las paginas del Facundo», Puerto San Martin (Santa Fe, Argentina), Cuadernos
de la Comuna, nim, 16, 1989; Jur) LOTMAN, Semidtica de la cultura, ed. cit,, p. 77; JosE LLIs
GOMEZ MARTINEZ, Teorfa del ensayo, Salamanca, Universidad de Salamanca, 1991, p. 37;
nuestro estudic: «Tras las huellas dispersas de una Filosofia latinoamericana», en el libro ya
citado El pensamiento latinoamericano y su aventura, t. I[, pp. 119-123; Jost MaRTI, Obras
completas, Editora de Ciencias Sociales, La Habana, 1975, tomo 23, pp. 137 y 301.




750 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE MA. CaJica C.

za ausente en escritos contemporaneos como el que comentamos al hablar
del caso en Heidegger— se corresponde con la presencia en ellos de lo
dialéctico. Curiosamente, asi como Sarmiento fue uno de los primeros, si
no el primero, en hablar de una «filosofia del lenguaje» entre nosotros,
Alberdi, segun parece, utilizé por primera vez el término «dialéctica» en
textos que no dejan lugar a dudas de su parentesco con el pensamiento de
Hegel, filésofo que segun él mismo nos informaba «habia muerto hace po-
co», Ese hecho le llevé a Arturo Ardao, que percibid ese aire de familia, a
hablar de Alberdi como «un miembro supernumerario del grupo de los
jovenes hegelianos». De todos modos, se ha de tener cuidado en la valora-
¢idn y uso de lo dialéctico en los textos que estamos comentando en cuan-
to que el término «dialéctica» no es univoco. Jacques D’Hondt ha sefialado
acertadamente «la infinita variedad de Aufhebungen que hay en Hegel» y
otro tanto debemos decir de lo dialéctico entre nosotros. Las variaciones,
aun dentro de la misma Fenomenologia del espiritu, se relacionan, entre
otros motivos, con aquel polo referencial absoluto que rige a esta obra cé-
lebre: la revolucién y, en particular, la Revolucidn Francesa, a tal punto
que es posible hablar de formas dialécticas pre-revolucionarias, revolucio-
narias y pos-revolucionarias. Y esto que estamos diciendo se muestra con
claridad asimismo entre nosotros, a tal extremo que podria servir como
criterio de pertodizacion.

Ahora bien, si lo dialéctico tiene tanta presencia en las paginas del Frag-
mento preliminar al estudio del derecho (1837), no menos lo tiene en los
escritos periodisticos sarmientinos de los afos 1841-1842. La dialéctica
que ambos ponen en ejercicio, por lo demds, difiere violentamente de
lo que ambos hacen en escritos posteriores. En particular nos referimos al
libro Bases y puntos de partida para la constitucion de la Confederacion Ar-
gentina (1852) de Alberdi’ y al Facundo (1845) de Sarmiento. Para hablar
de la més conocida de esas dos obras, diremos, en pocas palabras, que los
documentos fundacionales de la Filosofia latinoamericana no juegan con la
dialéctica del Facundo. Menos aun, por cierto, con la que podria surgir de
una lectura del libro también de Sarmiento Conflicto y armonias de las ra-
zas en América (1883).

En el Alberdi del afio 1837-1840 y en el Sarmiento de los afios 1841-
1842, se trabaja con la categoria de Aufheben organizada sobre términos
contrarios conciliables: campesinado y plebe urbana, por un lado, pre-bur-
guesia con sus intelectuales, por el otro. Esta dialéctica se quiebra mds
adelante, como hemos dicho en obras en las que el término propiamente

" N. del E. Existe edicion mexicana de esta obra de Alberdi con el titulo Bases y puntos de
partida para la erganizacion polftica de la Reptublica Argentina, Puebla, Cajica, 1969.



ARTURO ANDRES RoIG 751

americano {campesinado, plebes urbanas) resulta impugnado radicalmen-
te, de modo brutal en Alberdi y de un modo no tan duro en Sarmiento de-
bido, tal vez, a la cercania de los escritos juveniles anteriores al Facundo.
De todos modos, una violenta ideologia europeista desplaza sus primeras
posiciones.

La dialéctica alberdiana se nos aparece construida como un intento de
lectura, pero también como una estrategia politica. Nos dice que los pue-
blos siguen una marcha «inexorable» que va siguiendo sucesivas formas
sociales y de gobierno hasta llegar a la democracia, pero sucede que tal
proceso «indestructible» ha sido paradojalmente violado entre nosotros,
hemos saltado por encima de todas las etapas y aqui estamos en plena de-
mocracia intentando iniciar el cambio por el fin. ¢Ha sido negada por esto
la marcha «necesaria» e «inexorable» de lo dialéctico? Pues Alberdi entien-
de que no, porque los procesos dialécticos, con su necesidad, se desenca-
denan a partir de premisas histdricas «que han sido establecidas de ante-
mano», Entre esas premisas, que podrian no haberse dado, se encuentra la
revolucion y ella es la que ha invertido lo que deberia ser lo «normal», es-
tableciendo otra normalidad, la revolucionaria. Y aqui no podemos menos
que transcribir el célebre texto: «Nuestra situacién, a nuestro modo de ver
—dice Alberdi— es normal, dialéctica, ldgica. Se vefa venir, era inevitable,
debia llegar mas o menos tarde, pues no era mas que la consecuencia de
premisas que habian sido establecidas de antemano». {En qué consiste
aquella estrategia que mencionamos? Pues, en dejar sin discurso a las «reli-
quias aristocraticas» que entendian que esa presencia de las masas ameri-
canas era un hecho casual, y obligar a aquellas a aceptarla como necesaria;
pero, por otra parte, hacer una lectura desde una dialéctica que se despla-
Za sobre el mévil terreno de lo histérico, con lo que a su vez nos ponemos
de alguna manera por encima de la necesidad. Por eso mismo, el paso a
dar ahora desde una democracia instintiva hacia una democracia racional,
la sintesis que ha de coronar al proceso, ya no depende de lo inexorable,
pues, es obra de nuestras manos; pero también es obra de ese «otro», esa
«alteridad» hasta entonces ignorada que Alberdi obliga a reconocer y de la
que habra de surgir, a su vez, la movilidad de la sintesis misma por obra
de su poder emergente. «E! futuro de la humanidad sera plebeyo». E! papel
que las masas campesinas juegan en esta dialéctica es indudable, ellas
marcan el nivel y «pretender nivelar el progreso americano —dice Alber-
di— al progreso europeo, es desconocer la fecundidad de la naturaleza en
el desarrollo de todas sus creaciones». Estabamos ante un Alberdi america-
nista.

El punto de partida de la dialéctica de Sarmiento es la misma: la revo-
lucién y la emergencia de las plebes. Hemos vivido ya la etapa «destructi-




752 ENSAYOS JURIDICOS EN MEMORIA DE JOSE Ma. Cadica C.

va», la de las armas y ahora se trata de «construir», de constituir la filosofia
que rige a ambos momentos que es la misma: la filosofia de la vida. El ob-
jetivo que ha de alcanzar este proceso es la conciliacidn que en la antigua
sociedad de castas era impensable. Del sibdito estamos pasando al ciuda-
dano y ello gracias a que el hombre de pueblo, el roto chileno, el guaso,
oculta bajo su rusticidad al ser humano y, en ocasiones, es de una nobleza
que no encontramos en quienes detentan el poder. Los excesos a los que se
entregé el esclavo —dice aproximdndose a la célebre figura hegeliana—
constituyeron un momento inevitable de la revolucién. Ahora, gracias a las
virtudes intrinsecas de ese hombre estamos en la etapa constructiva que
es, a la vez, de integracién social, sin olvidar que las sucesivas sintesis no
ponen fin al movimiento, categoria simbolo de la modernidad que en estos
escritores y luchadores sociales se nos muestra claramente con planteos
que siguen atn vivos'’,

En otros ensayos nuestros hemos tratado de probar que la Filosofia lati-
noamericana se desarrolla en una serie de comienzos y recomienzos. Aqui
hemos intentado esbozar uno de ellos, no el primero, pero si uno de los
primeros y mas ricamente significativos.

17 JUAN BAUTISTA ALBERDI, Fragmento, 58, 73-74, 79 v 95; DOMINGO FAUSTING SARMIENTO,
Polémica, pp. 8, 19, 98-99, 117, 119; ARTURO ARDAOD, Hoy es historia, Montevideo, ntim. 63,
1994, pp. 19-20; JacqQues D'uonpT, Hegel, fildsofo de la historia viviente, Buenos Aires,
Amorrortu, 1966, p. 350; ARTURO ANDRES RoiG, Teoria y critica del pensamiento latino-
americano, México, Fondo de Cultura Econémica, 1981, p. 113.



