EL DERECHO A LA EUTANASIA

Asuncion ALVAREZ DEL Rio*

Sumario: 1. Introduccion. 11. Una definicion de eutanasia.
III. Otras definiciones. 1V. El derecho a la eutanasia. V. Un
ejemplo de cerca. V1. Conclusiones.

1. INTRODUCCION

Dentro de los derechos a la autodeterminacion fisica, nos referiremos al
derecho a la eutanasia, una opcion de terminacion de vida especialmen-
te controvertida, a juzgar por los interminables debates que se desarro-
llan en diferentes paises para decidir si se trata o no de un derecho. En
esta participacion proponemos algunas preguntas que nos ayuden a de-
finir si, en efecto, lo es y a reconocer las implicaciones que se derivarian
del mismo.

La primera de estas preguntas apunta a definir si un paciente tiene de-
recho a decidir la terminacion de su vida, lo cual, forzosamente, lleva a
cuestionar la llamada idea del valor sagrado de la vida. De acuerdo con
esta idea, la vida representa un valor inviolable que siempre esta por en-
cima de cualquier otro.

Otras preguntas necesarias se relacionan con el hecho de que en la eu-
tanasia se requiere la ayuda de un tercero, concretamente de un médico.
De manera que debemos preguntarnos si un paciente tiene derecho a im-
plicar a su médico en su decisidn, y, todavia mas, si el médico tiene al-
gun tipo de deber de responder a esa peticion.

* Departamento de Psicologia Médica, Psiquiatria y Salud Mental, Facultad de Me-
dicina, UNAM. Miembro del Colegio de Bioética, A. C.

137



138 ASUNCION ALVAREZ DEL RIO

II. UNA DEFINICION DE EUTANASIA

Antes de intentar responder estas preguntas, es importante aclarar qué
se entiende por eutanasia para evitar confusiones y ambigiiedades, pues
no solo estamos frente a un tema muy controvertido, sino muy mal com-
prendido. Esto se explica en parte por el hecho de que se han atribuido
diferentes significados al término eutanasia: 1) dejar morir a las perso-
nas; 2) inducir la muerte a quienes estan sufriendo; 3) dar atencion a los
moribundos; 4) terminar con la vida de quienes son indeseables.! Resulta
evidente que entre algunas de estas acepciones existen notables diferen-
cias en términos morales. Por eso, es tan importante ser muy precisos al
definir una practica que genera tanta discusion cuando se trata de decidir
si es 0 no éticamente aceptable.

Proponemos la siguiente definicion:

“La eutanasia es el acto o procedimiento, por parte de un médico, para
producir la muerte de un paciente, sin dolor, y a peticion de éste”.?

Esta definicion sigue el mismo sentido restringido que se utiliza en los
Paises Bajos. Desde que se despenalizo la eutanasia en este lugar fue nece-
sario establecer muy claramente los limites de lo que podia permitirse le-
galmente, de manera que se requeria mucha precision al definir la practica.

La definicion que proponemos evita la ambigiiedad porque especifica:
1) que la accion, que tiene la intencion de causar la muerte, la realiza un
médico; 2) que la persona que muere padece una enfermedad, puesto que
es un paciente, y ademas, se sobre entiende que hay una relacion entre el
médico y el paciente, 3) que la muerte se produce sin dolor, lo cual remi-
te al significado etimologico del término de eu-thanatos (buena muerte),
y 4) aspecto primordial, la terminacion de la vida se realiza en respuesta
a la peticion de la persona que muere.

La seleccidon de los términos en esta definicion tiene el proposito de
mostrar que la accion que causa la muerte se da en circunstancias tan es-
peciales que puede hacerse una excepcion a la prohibicion universal de
“no mataras”. Se entiende que esta prohibiciéon es una condicidon funda-
mental para vivir en sociedad, pero existe una diferencia abismal entre

I Reich, W. T. (ed.), The Encyclopedia of Bioethics, Nueva York, Simon & Schus-
ter Macmillan, 1995, vol. 1, pp. 554-563.

2 Alvarez del Rio, A., Prdctica y ética de la eutanasia, México, Fondo de Cultura
Econdmica, 2005. El capitulo 1 esta dedicado a revisar la historia y definicion del con-
cepto de eutanasia.



EL DERECHO A LA EUTANASIA 139

destruir una vida humana porque se desprecia su valor, y respetar la de-
cision de una persona que pide ayuda para morir porque quiere terminar
con su sufrimiento.

De acuerdo con los criterios que deben cumplirse en los Paises Bajos
y en Bélgica (donde también estd permitida legalmente la eutanasia),
conviene hacer explicita una caracteristica mas de esta definicion: la
muerte del paciente se provoca para evitar que viva el final de su vida de
un modo que considera indigno desde su punto de vista.

Y para acabar de definir esta accion, vale la pena senalar las condiciones
sobre las cuales puede aplicarse la eutanasia en los paises mencionados:
1) el paciente la solicita de manera voluntaria, explicita, competente y
persistente; 2) la solicitud se basa en el conocimiento completo del pa-
ciente sobre su situacion; 3) el paciente sufre en forma fisica o mental in-
tolerable; 4) se han agotado todas las alternativas posibles de alivio al su-
frimiento, y 5) el médico ha consultado al menos a otro colega.

III. OTRAS DEFINICIONES

Al definir la eutanasia de manera muy especifica, se requieren expresio-
nes propias para referirse a otras acciones que se dan en el contexto médi-
co y también tienen la finalidad de terminar con la vida de una persona.

1. Suicidio médicamente asistido

En primer lugar esta el “suicidio médicamente asistido”, que es la accion
mediante la cual un médico proporciona a un paciente, fisicamente capacita-
do, los medios para suicidarse (como es una prescripcion de barbitliricos)
para que éste los utilice subsecuentemente por cuenta propia. Esta ayuda se
da en respuesta a la solicitud del paciente, y se distingue de la eutanasia por-
que el médico no participa en la accion final que causa la muerte.?

En los Paises Bajos y en Bélgica no hay una diferencia entre estas dos
practicas ni desde el punto de vista ético ni desde el punto de vista legal.
El paciente puede elegir la modalidad de ayuda que desee, y si opta
por el suicidio asistido, el médico debe estar presente para ayudar al pa-
ciente en caso de que se presente alguna complicacion. En el estado de

3 Quill, T., Death and Dignity. Making Choices and Taking Charge, Nueva Y ork-Lon-
dres, Norton & Company, 1994, p. 158.



140 ASUNCION ALVAREZ DEL RIO

Oregon, donde sdlo se permite el suicidio médicamente asistido, se prohi-
be la presencia del médico en el momento en que el paciente toma los
farmacos para morir.

Vale la pena detenernos para reparar en las diferencias que existen en-
tre los paises que han legislado para permitir la muerte asistida. En los
Paises Bajos y en Bélgica ayudar a morir solo es legal en el contexto de
la practica médica y lo mismo sucede en Oregon, aunque en este estado
se prohibe al médico participar en la accion final. Actualmente, en el
Reino Unido se revisa una propuesta de ley para permitir la muerte mé-
dicamente asistida a los pacientes terminales.* Uno de los aspectos que
deben atn definir quienes defienden la iniciativa, es si debe permitirse
solo el suicidio médicamente asistido y excluir la eutanasia o permitir
ambas formas de ayuda.’ Es muy diferente la situacion legal en Suiza, en
donde la muerte asistida no se limita al contexto médico y se permite
asistir en el suicidio de una persona que ha tomado la decision de termi-
nar con su vida, siempre y cuando esta ayuda se ofrezca por motivos al-
truistas. Como puede verse, entre los diferentes paises no hay una con-
cepcion uniforme sobre el derecho a la muerte voluntaria, por lo que
varian las condiciones en que se justifica y se permite.

2. Terminacion de la vida sin solicitud expresa

Existe otra accion médica con la cual se pone fin a la vida de un pa-
ciente cuando se considera que la muerte es la mejor solucion para resol-
ver su situacion, aun cuando éste no pueda expresar su voluntad. Siguiendo
la formula de los Paises Bajos, se llama a esta accidon “terminacion de la
vida sin solicitud expresa”, y se realiza en diferentes tipos de pacientes:
bebés con graves enfermedades y discapacidades al nacer, personas en
estado vegetativo persistente, y pacientes que en algin momento expre-
saron su deseo de que se les aplicara la eutanasia y en las etapas finales de
la enfermedad ya no pueden comunicarse y presentan complicaciones
muy graves.®

4 Branthwaite, M. A., “Time for change”, BMJ, 331, 2005, pp. 631-683.

5 O’ Dowd, A., “Joffe Will Amend Role for Doctors in New Bill on Assisted Dying”,
BMJ, 331, 2005 p. 863.

6 Por ejemplo, sangrado y asfixia o neumonia y septicemia. Véase Veldink, J. H. et
al., “Euthanasia and Physician Assisted Suicide among Patients with Amyotrophic Late-
ral Sclerosis in the Netherlands”, N Engl J Med, 346 (21), 2002, pp. 1638-1644.



EL DERECHO A LA EUTANASIA 141

Si la eutanasia y el suicidio médicamente asistido son practicas contro-
vertidas, la terminacion de la vida sin solicitud expresa lo es todavia mas,
porque en ésta falta el elemento principal por el cual se ha justificado ace-
lerar la muerte de un paciente: su derecho a decidir el final de su vida. Por
el momento, nos limitamos a sefialar que la terminacion de la vida sin soli-
citud expresa debe entenderse como una extension de la eutanasia. Por di-
ferentes causas, en la practica médica se dan situaciones en que un pacien-
te no puede expresar su voluntad, pero existen elementos para saber o
suponer que, si pudiera hacerlo, pediria la terminacion de su vida. El caso
de los bebés es atin mas especial porque éstos no pueden decir qué quieren,
y son los padres quienes toman las decisiones por ellos.

El punto a discutir es si en estas situaciones es preferible actuar y ace-
lerar la muerte del paciente o no actuar en ese sentido. Al considerar esta
practica como una extension de la eutanasia, se puede decir que estamos
hablando de una eutanasia no voluntaria, porque no hay expresion de la
voluntad, lo cual es muy diferente a aplicar una eutanasia involuntaria en
la que se actuaria en contra de la voluntad de una persona.

3. Documento de voluntades anticipadas

Las situaciones en que un paciente se encuentra incapacitado para par-
ticipar en las decisiones sobre el final de su vida son una realidad que
meédicos y familiares enfrentan con cierta frecuencia. Por eso, es necesa-
rio encontrar soluciones optimas. Una propuesta interesante, en este sen-
tido, es el uso del documento de “voluntades anticipadas”, con el cual los
individuos, cuando son competentes, pueden establecer su voluntad so-
bre lo que querrian y lo que no querrian que les hicieran en caso de en-
contrarse en situaciones muy criticas en las que ya no pueden expresar
sus deseos y otros deben decidir por ellos.” Para su aplicacion, este docu-
mento tendra las limitaciones que impongan las leyes vigentes en los di-
ferentes paises, de manera que la eutanasia seria, por ahora, una opcion
limitada a los Paises Bajos y a Bélgica.

Aun cuando el documento de voluntades anticipadas no se ha regula-
do legalmente en muchas partes, su valor reside en dos hechos: el indivi-
duo que lo firma vive con la tranquilidad de que su voluntad sera respe-

7 En el Colegio de Bioética hemos elaborado un modelo de este documento que
puede consultarse en nuestra pagina: www.colbio.org.mx.



142 ASUNCION ALVAREZ DEL RIO

tada cuando ya no pueda expresarla, y facilita las decisiones de quienes
representan al enfermo. De esta forma, se evita anadir un sufrimiento
adicional a situaciones dolorosas que son irreversibles. Por ejemplo, no
se mantendria con vida a un paciente en estado vegetativo persistente
que cuando estaba consciente expresd que no querria vivir asi.?

Como bien sefiala Ronald Dworkin, no se puede decir que sea mejor o
peor experiencia estar inconsciente que muerto, pues en ningin caso se
experimenta ese estado. Sin embargo, independientemente de que un indi-
viduo tenga o no la experiencia del final de su vida, para esa persona pue-
de contar mucho, mientras esté consciente, la idea de como pasara por ese
final, pues éste da un significado retrospectivo a lo vivido en su totalidad.
Por ello, habra personas que consideren que su vida sera peor, en su con-
junto, si pasan por un periodo de inconsciencia o demencia; asi como ha-
bra otras que encuentren que su vida sera peor si pierden la oportunidad de
prolongarla todo lo posible, sin importar en qué condiciones.’

Como las decisiones de las personas sobre el final de su vida varian
notablemente entre los individuos, no se justifican las decisiones colecti-
vas uniformes. Es preferible que la gente tome previsiones sobre lo que
querria, y éste es el sentido de ofrecer y promover el uso del documento
de voluntades anticipadas. Sin embargo, hay que tomar en cuenta que a las
personas, en general, les resulta dificil admitir que pueden llegar a en-
contrarse en la indeseable situacion de quedar inconsciente, y también
les cuesta mucho trabajo pensar en su final de vida.

Desde luego, el problema con los neonatos y bebés no puede resolver-
se con este documento, y por eso mismo ha representado un tema de in-
tenso debate en los Paises Bajos para encontrar una solucion especifica.'
Recientemente, como resultado del mismo, el gobierno neerlandés intro-
dujo un cambio legal para dar mayor proteccion a los médicos que pro-
voquen la muerte a bebés muy graves y con un sufrimiento que no tenga

8 Un caso reciente, cuya complicacion podria haberse evitado con el uso de este tipo
de documento, fue el de Terri Schiavo, quien estuvo en estado vegetativo persistente por
mas de 15 anos. El caso se enredd absurdamente porque, al interpretar su voluntad con
base en lo que habia dicho en vida, prevalecieron los conflictos familiares y los intereses
politicos. Véase Quill, T. y Schiavo, Terri, “A Tragedy Compounded”, N Engl J Med,
352,20005, pp. 1630-1633.

9 Dworkin, R., Life’s Dominion. An Argument about Abortion, Euthanasia, and
Individual Freedom, Nueva York, Vintage Books, 1994, pp. 208-213.

10 Verhagen E. y Sauer, P., The Groningen Protocol-Euthanasia in Severely Ill New-
borns, New England, Journal of Medicine, 352, 2005, pp. 959-962.



EL DERECHO A LA EUTANASIA 143

alivio posible. Con este cambio, los doctores podran reportar esos casos
para que sean revisados por un comité de expertos, en lugar de ser inves-
tigados, de entrada, como homicidios.'!

IV. EL DERECHO A LA EUTANASIA

Una vez definidas las diferentes formas de muerte médicamente asisti-
da, veamos si podemos considerarlas un derecho de los pacientes orien-
tandonos por las preguntas antes planteadas. Dentro de la muerte médi-
camente asistida incluimos, en primer lugar, a la eutanasia y al suicidio
médicamente asistido. Puede incluirse la terminacion de la vida sin soli-
citud expresa en la medida en que responda a un pedido previo y compe-
tente por parte del paciente.

1. ;Tiene derecho un paciente a decidir
la terminacion de su vida?

Preguntar si un paciente tiene derecho a decidir la terminacion de su
vida implica analizar hasta donde llega la autonomia de una persona, y
responder si llega al grado de justificar que elija el momento y la forma
de su muerte. En otras palabras, definir si es o no es duefia de su vida.

Si bien reconocer el derecho de un paciente a decidir la terminacion de su
vida implica reconocer el mismo derecho a cualquier persona (lo que nos
lleva al tema de la muerte voluntaria y del suicidio), el analisis que pro-
ponemos se refiere al tema de la muerte médicamente asistida. Por tanto,
se limita al contexto de la atencion médica y a la circunstancia de que el
paciente que considera la terminacion de su vida padece una enferme-
dad o una condicién médica que le produce un sufrimiento intolerable.

Al responder si una persona es duefia de su vida, las opiniones se divi-
den. Por un lado, esta la de aquellos que reconocen que la decision sobre
la terminacion de la propia vida es la ultima expresion de libertad del in-
dividuo, y que la vida es un derecho y no una obligacion. Por otro lado,
esta la opinién de quienes niegan a las personas el dominio sobre su vi-
da, para lo cual se apoyan, principalmente, en creencias religiosas que

11 Sheldon, T., “The Netherlands Regulates Ending the Lives of Seveerely I1l Neona-
tes”, BMJ, 331, 2005, p. 1357.



144 ASUNCION ALVAREZ DEL RIO

determinan que la vida es sagrada porque le pertenece a Dios y es éste el
tnico que puede decidir su final.'

Las investigaciones para conocer las caracteristicas de las personas
que apoyan la muerte médicamente asistida, tanto para otras personas como
para si mismas, indican, en efecto, que una particularidad que sobresale
en ellas es la ausencia de creencias que en otras personas representan
un impedimento para aprobar esta practica. Aun si se trata de individuos
que profesan una religion, sus creencias no incluyen el temor a la ira de
Dios ni la idea de que en el mas alla su vida se veria comprometida en el
caso de recurrir a la muerte médicamente asistida.'?

Desde luego, no tiene mucho sentido discutir afirmaciones basadas en
creencias religiosas, pero es interesante sefialar que dentro de una misma
religion las posiciones pueden variar mucho porque los creyentes in-
terpretan los preceptos de diferenta manera. Asi, por ejemplo, la idea de que
nadie puede disponer de la propia vida (porque ésta le pertenece a Dios)
es incuestionable para muchos catdlicos. Sin embargo, otros, también ca-
tolicos, creen que Dios da la vida a los hombres de manera completa sin
guardarse para si la parte final de ella. Ademas, junto con la vida, les da
libertad y responsabilidad para vivirla hasta el ultimo momento.'* Los
catolicos que piensan asi ven la eutanasia como una opcion valida en
aquellas situaciones en que la tnica forma de morir con dignidad, y con
la paz espiritual que eso implica, es adelantando su muerte."

Tampoco existe acuerdo entre los catolicos para decidir qué debe ha-
cerse con enfermos que han perdido las capacidades que esencialmente
caracterizan la vida de los seres humanos, como son la intelectual, la de
volicion y la de espiritualidad. En el caso de los pacientes en estado
vegetativo persistente, la posicion oficial de la Iglesia catolica establece
que debe proporcionarseles alimentacion e hidratacion médicamente asis-
tida. Como sefiala Michael Panicola, resulta contradictorio que se defien-

12 Dworkin, R., op. cit., nota 9, pp. 90 y 92.

13 Blevins, D. et al., “Characteristics of Persons Approving of Physician-Assisted
Death”, Death Studies, 29, 2005 pp. 601-625.

14 También en las religiones protestante y en la judia hay representantes que piensan
que puede ampliarse la interpretacion de sus principios religiosos de manera que la euta-
nasia sea permitida. Me refiero brevemente a este punto y a la posicion del budismo en
Alvarez del Rio, A., op. cit., nota 2, pp. 206 y 207.

IS5 Vico Peinado, J., Dolor y muerte humana digna. Bioética teolégica, Madrid, San
Pablo, 1995, pp. 271-278.



EL DERECHO A LA EUTANASIA 145

da la preservacion de una vida bioldgica en la que se ha perdido toda
capacidad de conciencia, de relacion y de vida espiritual, al mismo tiempo
que se cree que la muerte significa el paso a la vida eterna en que conti-
nuard la deseada comunicacion con Dios. !¢

En efecto, habria que revisar la idea del valor sagrado de la vida y cues-
tionar si éste se aplica a una vida puramente biologica como para que deba
mantenerse vivo un cuerpo en el cual no existe ninguna forma de vida per-
sonal, la cual es posible s6lo en presencia de conciencia. No resulta nada
claro qué haria “sagrada” a esa forma de vida cuando se trata de un cuerpo
que funciona como una maquina mantenida gracias a un apoyo tecnolo-
gico, el cual, dicho sea de paso, no se desarrolld con ese fin.

Seria deseable comprender el valor sagrado de la vida desde otra pers-
pectiva para no verlo como un valor en abstracto, sino encarnado en cada
vida en particular: en lo que cada persona encuentra que da valor a su vi-
da, y en cada vida en su totalidad, incluyendo su final. De esta forma, se
pueden entender y respetar las diferentes decisiones sobre el final de la
vida, tanto la decision de una persona que no quiere que se prolongue
una vida que considera intrinsecamente mala, porque predomina el sufti-
miento o la incapacidad, como la de otra persona que, en las mismas cir-
cunstancias, prefiere seguir viviendo.

Ahora bien, no se puede ignorar que la terminacion voluntaria de la
vida, aun cuando esté respaldada en la autonomia de la persona, afecta a
otros. Pero tampoco debe olvidarse que la libertad para actuar implica
asumir la responsabilidad sobre las consecuencias de los propios actos.
A lo largo de la vida los individuos toman muchas decisiones que afec-
tan a otros y pueden ser buenas desde el punto de vista ético: terminar
una relacion sentimental, cambiar de trabajo, de residencia, etcétera. El
reconocimiento de que otros son afectados por esas decisiones puede ser,
en ciertas situaciones, una razon para no tomar la decision, pero en otras,
no tiene por qué serlo.

Sera deseable que un enfermo que quiera la muerte médicamente asisti-
da para terminar con su sufrimiento pueda comunicar esa decision a las
personas que mas afectadas se veran con su muerte. De esta forma, ademas
de darles la oportunidad de que se preparen a pasar esa dificil experiencia,
estas personas podran, en lo posible, apoyar y acompaifiar a su familiar.

16 Panicola, M., “Catholic Teaching on Prolonging Life: Setting the Record Straight”,
Hastings Center Report, 31 (6), 2201, pp. 14-25; y Panicola, M., “Letter. Catholic Views
of Life”, Hastings Center Report, 32 (3), 2001, p. 5.



146 ASUNCION ALVAREZ DEL RIO

En una investigacion realizada en los Paises Bajos para estudiar los
efectos en el duelo de personas que habian perdido a un familiar o amigo
fallecido por eutanasia, se encontré que éstas tenian menos sintomas
traumaticos que cuando la muerte se habia producido por causas natura-
les. Esta diferencia puede explicarse porque las personas tuvieron mas
posibilidades de despedirse del enfermo, de hablar abiertamente con él
de la muerte, de compartir su decision de morir mediante la eutanasia, y
lo vieron sufrir menos en el momento final.!?

2. ¢y Tiene derecho un paciente a pedir ayuda a su médico?

Hay que reconocer que hay muy pocos pedidos que tengan tanta carga
emocional como el que hace alguien que pide ayuda para morir. Por un
lado, tal pedido parece ir en contra de la prohibicion, interiorizada desde
edad muy temprana, de no matar; por otro lado, contradice el tabti social
que nos hace suponer que uno siempre prefiere vivir.

Es muy comiin que se argumente que quien quiere suicidarse no tiene
por qué comprometer a otros. Sin embargo, al decir esto se ignora que un
paciente pide ayuda a su médico porque no s6lo quiere terminar con su
vida, sino que le importa la forma de su muerte, y la calidad de su vida
en la etapa final. Por eso, es importante ubicarse en el contexto en que se
formula una solicitud de eutanasia.

Una vez que un médico reconoce que no puede curar a su paciente,
permanece con ¢l para intentar aliviar todos los sintomas que padece. Sin
embargo, hay enfermos que no encuentran alivio y consideran insoporta-
ble seguir viviendo. Con todo y el importante desarrollo que han tenido
—vy deben seguir teniendo— los cuidados paliativos para aliviar el dolor
y muchas otras molestias que padecen muchos enfermos, es necesario re-
conocer que tienen sus limitaciones. Los estudios sobre las caracteristi-
cas de los pacientes que optan por la muerte médicamente asistida (suici-
dio asistido en Oregon, y eutanasia en los Paises Bajos) indican que en
muchos casos no es el dolor fisico lo que motiva su pedido, sino la nece-
sidad de mantener la dignidad y la autonomia. Muchos enfermos tienen

17 Swarte, N., “Effects of Euthanasia on the Bereaved Family and Friends: a Cross
Sectional Study”, BMJ, 327, 2003, p. 189. Los autores aclaran que no deben interpretarse
los resultados como una defensa de la eutanasia, sino como un llamado para que haya la
misma apertura y atencion con todos los pacientes terminales.



EL DERECHO A LA EUTANASIA 147

miedo de perder su personalidad, su decoro y su individualidad. Es el ca-
so de pacientes con sida, que saben que van a sufrir demencia y han visto
a algunos amigos pasar por ese descenso hacia un estado de absurdidad o
degradacion.'®

En situaciones como aquéllas, un paciente puede pedir al médico que ha
permanecido a su lado que le ayude a morir por considerar que es lo Ginico
que puede poner fin a su sufrimiento. Ante esta decision del enfermo, el mé-
dico decidira si la responsabilidad para con su paciente llega hasta conside-
rar la muerte asistida como la tltima accion con la que puede ayudarlo. En
estas circunstancias, parece posible afirmar que al derecho del paciente de
decidir la terminacion de su vida se afiade su derecho a pedir ayuda.

Se pueden sefialar algunas razones concretas para justificar que un pa-
ciente pida a su médico ayuda para morir: porque éste no tiene nada mas
que ofrecer al enfermo; porque el paciente acepta que va a morir, pero
quiere evitar una situacion indigna; porque quiere estar acompafiado al
morir y quiere un final que no signifique un sufrimiento adicional; por-
que quiere asegurar su muerte, y en algunas ocasiones, porque esta fisi-
camente incapacitado para quitarse la vida por si mismo.

Pongamonos en la situacion de una persona con una enfermedad incu-
rable que contempla la posibilidad de encontrarse en la situacion de que-
rer adelantar su muerte, pero sabe que no recibiria ayuda. Tendria que
elegir entre padecer su sufrimiento hasta que muera o suicidarse cuando
todavia se encuentre suficientemente bien como para intentar hacerlo por
si sola. Esto supondria, si logra su objetivo, dejar de vivir un tiempo de
vida que posiblemente todavia querria vivir. Pero muchos pacientes no
tendrian la posibilidad de tomar esa decision por no haberse dado cuenta
a tiempo de la gravedad de su padecimiento. Por otra parte, para que los
enfermos pudieran procurarse una muerte sin dolor, actuando por si mis-
mos, el acceso a drogas letales, restringido a los médicos, tendria que li-
berarse. Esto seria muy discutible, ya que se favorecerian muchos suici-
dios que si deberian evitarse porque no serian producto de una reflexion
deliberada, sino de un impulso desesperado que podria desaparecer con
una ayuda que seria posible ofrecer.

Sin embargo, también queremos sefialar otro aspecto que requiere refle-
xion, el cual, aun cuando pueda comprenderse, resulta problematico. Nos

18 Cassel, C., “El suicidio asistido por el médico: ;progreso o peligro?”, en Thomas-
ma, D. y Kushner, T., De la vida a la muerte. Ciencia y bioética, Madrid, Cambridge
University Press, 1999, p. 242.



148 ASUNCION ALVAREZ DEL RIO

referimos al hecho de que algunos enfermos quieren la eutanasia para
terminar con su vida, cuando ellos mismos no estarian dispuestos a reali-
zar la accién que causaria su muerte. Una cosa es pedir ayuda porque
uno esta incapacitado para actuar por si mismo o porque quiere asegurar-
se un método seguro y sin dolor, y otra cosa, es pedir ayuda para transfe-
rir a otro la responsabilidad de una accion tan grave como es producir la
muerte.!® Por esta razoén, muchos médicos apoyan el suicidio médica-
mente asistido, pero rechazan la eutanasia, porque consideran que la ac-
cion ultima que causa la muerte del paciente debe realizarla éste y recaer
en ¢l la responsabilidad final. El inconveniente de esta alternativa es que
existen enfermos que querrian poner fin a su vida, pero estan fisicamente
incapacitados para hacerlo. Que no pueden, por ejemplo, tomar los medi-
camentos letales. Un paciente con esclerosis lateral amiotrofica (ELA)*
que viva suficiente tiempo, perdera la capacidad para usar sus manos, in-
cluso para tragar por si mismo. Como comenta Lewis Rowland, si este
enfermo tiene los mismos derechos a la autonomia que otros pacientes
con enfermedad terminal, alguien debe administrarle una droga para ter-
minar con su vida si asi lo desea.?!

Uno se inclinaria a decir que no corresponde ayudar a morir a un en-
fermo que podria hacerlo por si mismo, pero prefiere dejar esa responsa-
bilidad a su médico. Sin embargo, tampoco hay forma de comprobar que
alguien que dice que estaria dispuesto a darse muerte por si mismo, real-
mente asi lo piensa.

Por otra parte, quizé haya que reconocer que afecta demasiado el es-
tigma social que rodea al suicidio, y, que en una situacion tan tremenda

19 Fue el caso de Miss B, una mujer britanica tetrapléjica que obtuvo el permiso judi-
cial para que se le desconectara el respirador artificial que la mantenia con vida. La pa-
ciente comentd que ella no hubiera apagado por si misma la maquina porque era creyente
y no queria, al suicidarse, dejar esa marca entre sus familiares y amigos. La juez la inte-
rrogd directamente al respecto, manejando el supuesto que hubiera un mecanismo para
que ella pudiera hacerlo y la paciente reiterd su negativa y su argumentacion. Véase
“Una juez britanica reconoce el derecho de una tetrapléjica a morir, pese a la oposicion
médica”, El Pais, 23 de marzo de 2002.

20 La enfermedad de Diane Pretty (la mujer britinica contemporanea a Miss B). Tam-
bién puede comentarse el estudio, realizado en Holanda, sobre muerte asistida con enfer-
mos con ELA (ALS por sus siglas en inglés), una enfermedad neuromuscular que provo-
ca una paralisis progresiva, fallas respiratorias y la muerte entre los tres y cinco aflos
después del diagndstico.

21 Rowland, L., “Assisted Suicide and Alternatives in Amyotrophic Lateral Sclero-
sis”, N. Engl. J. Med., 339 (14), 1998, pp. 987-989.



EL DERECHO A LA EUTANASIA 149

como es decidir la terminacion de la propia vida, ayuda mucho saber que
se puede estar acompafiado por familiares cercanos, que se cuenta con la
ayuda de un médico que proporciona un método seguro y no violento, y
que éste comparte la responsabilidad de la decision y tiene la aprobacion
social y legal para actuar (en los escasos lugares en que se ha legalizado).
Todo esto significa un peso menos para el enfermo y sus familiares, quie-
nes ya de por si enfrentan un momento dificil y doloroso.?

3. ;Tiene el médico algun deber de responder al pedido del paciente?

Lo primero que conviene aclarar es que nos referimos a “deber” en
sentido moral, como una respuesta de solidaridad por parte del médico.
No podria hablarse de deber en sentido juridico, tal como lo sefialan las
legislaciones que permiten la eutanasia: ningiin médico esta obligado a
aplicarla si considera que actuaria en contra de sus valores.?

Para muchos médicos (y no médicos) ayudar a morir va en contra de la
esencia misma de la medicina, la cual debe encaminarse a curar y, cuan-
do esto no es posible, a prolongar la vida del enfermo. Ese es su compro-
miso con sus pacientes, y constituye la base de la confianza que se tiene
a la profesion médica. Sin embargo, otros médicos (y personas que no lo
son) piensan que la responsabilidad del doctor para con su paciente debe
llegar hasta el final, y cuando ya no puede aliviar los sintomas que éste
padece, la eutanasia puede ser la ultima forma de ayudar al enfermo si
éste asi lo pide.?*

Es necesario revisar la idea de que los médicos tienen un deber invio-
lable de conservar la vida y no provocar la muerte. Puede ser tan impor-
tante el deber del médico de aliviar el sufrimiento del paciente como el

22 El estigma social del suicidio también se puede comprobar en las encuestas sobre
el suicidio médicamente asistido. La respuesta es mas favorable a esta practica cuando se
pregunta si se estd de acuerdo con que el médico ayude a un paciente a “terminar con su
vida,” que cuando se pregunta que le ayude a “suicidarse”. Véase la pagina de The Pew
Research Center en http://people-press.org/esporte.php3? PagelD=725.

23 “En los paises en que se practica la eutanasia, como los Paises Bajos y Bélgica, la
eutanasia es solamente una posibilidad, no un derecho positivo”. Significa la posibilidad
de que las personas vivan la fase terminal de la vida sin temor, sabiendo que si las cosas
se ponen terribles, tienen una salida. Véase Torbjorn Ténnsjo, K., “Moral Dimensions”,
BMJ, 331, 2005, pp. 689-691.

24 Schwartzenberg, L., “«Des soins palliatifs a I’euthanasie», en Pour une mort plus
douce (por una muerte mas dulce)”, Panoramiques, nim. 21, 1995, p. 150.



150 ASUNCION ALVAREZ DEL RIO

de preservar la vida, y en caso de conflicto, no resulta evidente que el
médico deba siempre elegir el segundo porque hay ocasiones en que de-
jar de vivir representa un beneficio para el enfermo, quien confia en que
su médico respete sus valores y decisiones.?’

Algunos médicos llevan mas lejos la pregunta sobre el deber del mé-
dico. Segun Julius Hacketal, una vez que se han agotado todas las posibi-
lidades para ayudar a un paciente, el médico debe preguntarse si tiene
derecho a no intervenir y dejar que un enfermo que esta decidido a ter-
minar con su vida, lo haga de cualquier forma, provocandose una muerte
violenta y arriesgdndose a fallar y terminar en condiciones mas indignas
y dolorosas que las que lo llevaron a buscar la muerte.?®

En el Reino Unido, el Consejo de Medicina General acuso reciente-
mente a un médico de una grave falta de ética profesional por haber ac-
cedido a ayudar a un amigo a suicidarse. El doctor Michael Irwin, defen-
sor de la eutanasia, admite que viajo con una dosis letal de farmacos para
ver a su amigo, pero éste se habia deteriorado tanto que ya no pudo to-
marlos y muri6 a los pocos dias de su encuentro.?’

Hay dos cosas que llaman especialmente la atencion al leer sobre este
caso. Por un lado, el argumento del doctor Irwin, quien senala que entre
los médicos es frecuente establecer un acuerdo para garantizarse una
muerte oportuna y sin sufrimiento en el caso de padecer una enfermedad
terminal. De manera que cuestiona la doble moral de la profesion médica
y, sobre todo, que no pueda extenderse ese privilegio de los médicos a
otros pacientes.

Por otro lado, la opinion de una periodista sobre la acusacion al doctor
Irwin de haber actuado con absoluta falta de responsabilidad y juicio.
Creemos que representa la de muchas personas que hemos pensado en lo
que puede pasar y se puede necesitar en el final de la vida: “Me sentiria
muy afortunada si en mis ultimas horas tuviera un amigo como el doctor
Irwin en quien pudiera confiar totalmente”.?®

La participacion de los médicos en la muerte asistida es un tema que
sigue abierto a la discusion. Quizé no puede darse un argumento que ex-

25 Seay, G., “Do Physicians Have an Inviolable Duty not to Kill?”, Journal of Medi-
cine and Philosophy, 26(1), 2001, pp. 75-91.

26 Soulier, J., Morir con dignidad. Una cuestion médica, una cuestion ética, Madrid,
Temas de Hoy, 1995, p. 178.

27 Dyer, C., “GP is Disciplined for Willingness to Help Friend Commit Suicide”,
BMJ, 331, 2005, p. 717.

28 “We face an end-of-life crisis”. www.timesonline.co.uk, 29 de septiembre de 2005.



EL DERECHO A LA EUTANASIA 151

plique de manera totalmente satisfactoria por qué les corresponde a ellos
ayudar a morir. Por qué no podrian hacerlo, por ejemplo, los familiares.
Sin embargo, hay un reconocimiento general de que, si se trata de permi-
tir y legalizar la ayuda a morir, la manera de tener mayor control sobre
esta practica es limitdndola para que sean los médicos quienes tengan la
capacidad de aplicarla. Seria muy dificil de controlar si se ampliara a in-
dividuos no médicos la facultad de provocar la muerte, quienes, por otra
parte, no tendrian la preparacion adecuada para hacerlo.

4. (Debe el Estado respaldar los derechos del paciente
v el deber del médico?

Si se reconoce el derecho del paciente a decidir la terminacién de su
vida y a pedir ayuda para morir a su médico, y si hay médicos que consi-
deran un deber moral dar esa ayuda a su paciente, es pertinente pregun-
tarse si pacientes y médicos deben actuar de manera clandestina o bajo la
mirada publica del sistema legal.

Se trata de cuestionar si es valido juzgar éticamente aceptable la deci-
sion del paciente y la accion del médico sin garantizar, al mismo tiempo,
las condiciones, primero, para que nadie interfiera en esa decision, y, se-
gundo, para que ambos se sientan tranquilos y puedan actuar abiertamen-
te por saber que la ley los respalda, todo lo cual supone una gran diferen-
cia cuando se realiza una accion tan especial.

Esta pregunta concierne no sélo a las personas que consideran que
pueden encontrarse en la situacion de solicitar la eutanasia. También
compete a las que piensan que no la pedirian por ser una accion contraria
a sus valores. Concierne a todos porque la pregunta se hace dentro de
una sociedad que respeta la libertad y esto incluye la libertad de pensar
diferente. Las personas que no estan de acuerdo con la eutanasia deben
aceptar que otras si lo estan, y que lo realmente importante es garantizar
que se respete la voluntad de unas y otras con relacion a lo que quieren
al final de su vida. Seria inadmisible que un grupo impusiera sus valores
a otro. Que quienes aceptan la eutanasia pretendan que todas las personas la
pidan, o que quienes estan en contra, quieran impedir a toda persona
esa opcion.

La discusion sobre la conveniencia de legalizar la eutanasia es un te-
ma muy controvertido en muchos paises. Hasta ahora son pocos los pai-



152 ASUNCION ALVAREZ DEL RIO

ses en donde se permite la muerte médicamente asistida, aunque muchos
en los que se discute la conveniencia de legalizarla, incluido el nuestro.
Es importante mencionar que la legalizacion de esta ayuda no ha sido un
factor para que aumente significativamente la frecuencia con que se soli-
cita y se da. Se desconoce su frecuencia en los lugares en que se conside-
ra delito, pero es probable que en ellos las personas enfermas se precipi-
ten a aprovechar la primera oportunidad que vean para terminar con su
vida porque no saben si volveran a tenerla.?’ Es una situacién muy dife-
rente a la de los pacientes que saben que cuentan con la garantia de reci-
bir apoyo para adelantar su muerte cuando consideren que ha llegado el
momento. Esto les permite vivir el final de su vida con tranquilidad y
muchos de ellos mueren sin recurrir a esa ayuda.

En contra de legalizar la eutanasia se argumenta que algunas personas
podrian sentirse presionadas a pedirla por el hecho de que sea legal. De al-
guna forma, esta preocupacion forma parte de uno de los argumentos mas
utilizados en contra de legalizar la eutanasia, conocido como la pendiente
resbaladiza, el cual sostiene que la permisividad de la practica lleva inevi-
tablemente a usarla de manera abusiva y a aplicarla en contra de la volun-
tad de las personas. Mas que un razonamiento de base teodrica, el argumen-
to funciona por su peso psicoldgico. Con ¢él se llama la atencion sobre una
accion indeseable, sobre cuya valoracion nadie puede estar en desacuerdo,
pues consiste en dar muerte a personas que querrian seguir viviendo.

Sin embargo, el argumento no demuestra que esa accion indeseable
sea consecuencia de legalizar la eutanasia. Permitir a los médicos provo-
car la muerte de enfermos que voluntariamente solicitan esta ayuda no
tiene por qué causar que algunos médicos den muerte a enfermos o ancia-
nos que no han manifestado que quieren morir. Que esto tltimo ocurriera
seria lamentable, porque seria un homicidio y significaria que no se esta-
rian tomando en cuenta los requisitos excepcionales en que puede permi-
tirse acelerar la muerte de un enfermo. Lamentablemente, el hecho de
que el homicidio sea considerado un delito no impide que se realice. Pero es
mas facil encubrir un homicidio como eutanasia en los paises en que ésta
esta prohibida que en los que no lo esta, por la sencilla razén de que al
ser una opcion legal debe ser abierta y deben notificarse todos los datos
que demuestran que se actu6 de acuerdo con los requisitos que establece

29 Werth, J., “Policy and Psychosocial Considerations Associated with Non-Physi-
cian Assisted Suicide: A Commentary on Orden”, Death Studies, 25, 2001, pp. 403-411.



EL DERECHO A LA EUTANASIA 153

la ley. Entre ellos, que el médico que recibe un pedido de eutanasia se
asegure que el enfermo lo ha realizado sin ninguna forma de presion.

Al considerar la conveniencia de legalizar la eutanasia, hay que tener
presente una de las reflexiones de Ronald Dworkin al respecto:

Se suele tener la idea de que es preferible evitar la eutanasia porque, ante
la posibilidad del error, siempre es mejor impedir la muerte de una perso-
na para evitar un daflo que seria irreversible. Pero sucede que también, en
ocasiones, la tinica forma de evitar un dafio es permitiendo la muerte. Esto
significa que puede haber dafios tanto al aplicar la eutanasia como al im-
pedirla. Lo importante es tomar en cuenta cudles son los riesgos en ambos
casos para evitarlos hasta donde sea posible.*

Un fuerte argumento a favor de legalizar la eutanasia es que si se acepta
que la practica existe de manera clandestina, la manera mas eficaz de evi-
tar sus abusos es conociendo como se aplica para regularla de acuerdo con
los principios que la sustentan: la autonomia del enfermo y la solidaridad a
la que tiene derecho. Si se pretende evitar los riesgos mediante una politica
que consiste en hacer como si la eutanasia no existiera, ni se evitaran los
abusos en su nombre ni se garantizara como opcioén para quien la quiera
después de haber reflexionado con profundidad su situacion.

V. UN EJEMPLO DE CERCA

El tema de la eutanasia no debe pensarse en abstracto ni hablarse s6lo
en teoria, como si unicamente se tratara de defender ideas, posiciones o
valores. En muchas ocasiones predomina esta actitud y se termina ha-
blando en un terreno puramente ideologico de un tema que se refiere a
decisiones importantes y personales que se toman en situaciones concre-
tas en las que hay un gran sufrimiento. No es valido argumentar sobre la
eutanasia sin interesarse en comprender como son esas situaciones en
que algunos enfermos toman una decisiéon tan dificil como es adelantar
su muerte. Por eso, parece oportuno presentar un caso de muerte asistida.

Estela tenia 46 afios cuando se encontraba en la fase ultima de una larga
enfermedad que habia sobrellevado casi diez afios. Lo que habia empezado
como un cancer de pulmon, que en principio habia cedido a los tratamientos,

30 Dworkin, R., op. cit., nota 9, p. 198.



154 ASUNCION ALVAREZ DEL RIO

tuvo una recurrencia que finalmente produjo metéstasis en el cerebro. En
los afios anteriores, ella habia llevado su padecimiento con mucho valor,
enfrentando con determinacion las intervenciones quirrgicas que los
médicos le propusieron y resistiendo con animo y serenidad los repetidos
tratamientos de quimioterapia. Cuando se recuperaba de ellos, retomaba
sus actividades y disfrutaba todo lo que la vida seguia dandole, a pesar
de que al mismo tiempo le quitaba. Era tanto lo que Estela queria vivir
que hubiera permitido mas pérdidas, hubiera aceptado que le hicieran
nuevas intervenciones y hubiera dejado que le cortaran todo lo que fuera
necesario; “que le quitaran todo menos su cabeza”, pero esto era justa-
mente lo que empezaba a robarle la enfermedad. Ella estaba advertida de
que el cancer podia llegar al cerebro; cuando esto sucedid reconocio en-
seguida los primeros efectos y esa era la tinica forma en la cual no acep-
taba vivir. Ese dia suspendi6 sus actividades y supo que habia llegado el
momento de despedirse.

Estela era una mujer de una inteligencia asombrosa, que se habia dedi-
cado por mas de veinte afos a la investigacion y ensefianza de la sociolo-
gia. Disfrutaba enormemente las actividades intelectuales y eran admirables
su claridad y agilidad de pensamiento, asi como sus sabios comentarios
que siempre expresaba con una extraordinaria sencillez y pertinencia. Su
vida habia sido un ejemplo de coherencia entre sus convicciones y ac-
ciones; por mucho que a su familia le doliera aceptar su decision, tam-
bién podia comprenderla. Su esposo, un abogado con quien habia compar-
tido 24 afos de vida, y su hijo, un estudiante de medicina en el cuarto
afio de la carrera, la apoyaron en la planeacion y preparacion de todo lo
necesario para que pudiera terminar con su vida de una manera apacible el
dia que ella eligiera. Si de por si era dificil hacer arreglos para conseguir
algo que no dejaba de suscitar sentimientos encontrados en todos, habia
que anadir el peso que suponia dar cada paso en un clima de secreto. Pero sa-
bian donde buscar ayuda y fueron encontrando la necesaria. La relacion de
confianza del hijo con un profesor que habia expresado en previas conver-
saciones una posicion favorable a la eutanasia, significo la posibilidad de
asesorarse para definir y conseguir los farmacos y la dosis que debian uti-
lizar para producir una muerte segura y sin dolor. De esta forma, obtu-
vieron con suficiente anticipacion lo que Estela tomaria el dia que esco-
giera para terminar con su vida, y disfrutaron el tiempo que les quedaba.

El ultimo dia de vida de Estela fue un dia de octubre con un cielo claro
y un clima agradable como para comer en el jardin de la casa, un lugar



EL DERECHO A LA EUTANASIA 155

consentido cuando querian celebrar una ocasion especial. En el trascurso
de la semana Estela se habia despedido de sus hermanos y de sus amigos
mas cercanos y ahora queria disfrutar el dia con su esposo y su hijo. Al
avanzar la tarde, subieron a su recamara y se dieron el tiempo para decir-
se por ultima vez cuanto se querian antes de que ella bebiera la prepara-
cion con los medicamentos. Cuando lo hizo, su esposo y su hijo la toma-
ron de la mano esperando los efectos con la incertidumbre de no saber
cuanto tardaria y el temor de que pasara algo que impidiera la muerte,
como hubiera sido el hecho de que vomitara.

A los pocos minutos de su muerte llegaron algunos amigos. Para to-
dos fue muy importante sentirse acompanados. Fueron momentos emo-
cionalmente muy intensos que inspiraban un enorme respeto: por esa
mujer que con tanta entereza y lucidez eligi6 la forma y la fecha de su
muerte; por la familia que la acompafié en todo el proceso, dandole un
apoyo que al mismo tiempo significaba adelantar la dolorosa separa-
cion, y por esa experiencia tan insondable que significa morir. Estela
parecia dormida; se veia muy bella con sus aretes de plata. Pero ya no
estaba ahi y asi era porque ella lo habia decidido. Sabiéndose acompa-
flados en esa experiencia extrafia, al mismo tiempo que entrafiable, los
amigos tomaron juntos una copa sabiendo que no habia palabras que al-
canzaran a describir todo aquello.

Hoy importa dar palabras a esa experiencia que sucedid en nuestro
pais, y que demuestra que todo ese misterio que rodea a la muerte y el
dolor que significa la separacion pueden acompafiarse de la paz que su-
pone elegir, de saber que incluso ante lo mas temido se puede ser libre y
asi transformar la muerte en algo que puede asumirse. Pero no por esto
deja de ser tremendo decidir la terminaciéon de la propia vida; mucho
mas dificil todavia cuando los dialogos para reflexionar, para informarse,
para prepararse y para asegurarse tal opcion se ven obstaculizados por
leyes que imponen la clandestinidad. No deberia de ser asi porque hay
muchas personas que ven aproximarse un final de vida como el que tanto
temia Estela y querrian evitarlo, pero no cuentan con la ayuda para ha-
cerlo. Hoy su esposo agradece que su hijo y €l se hayan sentido acompa-
flados por los amigos; no so6lo asesorados, sino emocionalmente apoya-
dos, pues de otra forma no hubieran podido, ellos mismos, acompanar a
Estela. Al evocar ese dia, el esposo asegura que ha sido el dia mas triste
y a la vez el mas bello que ha vivido.



156 ASUNCION ALVAREZ DEL RIO

VI. CONCLUSIONES

El debate sobre la eutanasia apenas ha comenzado en nuestro pais, pe-
ro es tan necesario como en otros lugares. En México hay pacientes que
piden a sus médicos que los ayuden a morir, tanto en las instituciones
oficiales como en las privadas, y los médicos se ven obligados a respon-
der de alguna manera a tales pedidos. Algunos responden dando la ayuda
que les piden y aplican la eutanasia, a pesar de saber que actiian fuera de
la ley y que asumen enormes riesgos por ello. Otros no responden al pe-
dido de sus enfermos, quienes entonces se ven privados de la inica ayuda
que quieren recibir.

Cuando me preguntan si en México estamos preparados para discutir
el tema de la eutanasia, no dudo en responder que si. Reconozco que es un
tema muy complejo por todos los elementos que intervienen en €l: éticos,
legales, religiosos, psicologicos, sociales, ademas de otros. Pero me pare-
ceria una triste derrota decir que no tenemos la capacidad para reflexionar,
dialogar y buscar acuerdos sobre un tema que nos concierne a todos.

Desde luego, no es el tnico que esta rezagado. El tema de la eutanasia
debe pensarse dentro del contexto de todo lo que incluye la atencion mé-
dica al final de la vida, y en ésta juegan un papel fundamental los cuida-
dos paliativos, a los cuales todos los pacientes deberian tener acceso. La
eutanasia sera una opcion cuando los cuidados paliativos no tengan nada
mas que ofrecer a un enfermo. Estamos lejos de lograr ese objetivo, pero
debemos apuntar hacia ¢l. Ademas de médicos y equipos interdisciplina-
rios expertos en cuidados paliativos, se necesitan cambios en la sociedad
para admitir los limites de la medicina y nuestra condicion de mortales.
Se evitaria mucho sufrimiento si se reconociera a tiempo cuando son ind-
tiles los intentos de curar una enfermedad.

Si aceptamos que la muerte forma parte de la vida, si reconocemos que
no sabemos como nos tocard pasar por ese ineludible desenlace, puede
ser que a algunos nos sirva saber que, llegado el momento, podremos
elegir como y cuando pasar por ¢él. Pero no debe olvidarse que admitir la
eutanasia como una opcion valida para quienes la quieran, seguird permi-
tiendo no elegirla a las personas que no la quieran para ellas. Se trata de
respaldar la libertad de todas las personas para que puedan ejercerla hasta
el final de su vida.



