qesTIGAcy%

S

Y

%@ £  Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto
onam de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx

CAPITULO QUINTO

CRITICA A LA “LIBERTAD
DE LOS ANTIGUOS COMPARADA
CON LA DE LOS MODERNOS”

Nadie duda, ni podria cabalmente hacerlo, de la claridad y bri-
llantez expositiva demostrada por Constant en 1819. De igual
manera, nadie puede negar la importancia que esta conferencia
adquiere en cuanto que, como ha escrito el maestro De Vega, re-
presenta el mas patente

Testimonio inicial de la confrontacion y del enfrentamiento entre
democracia y libertad... en la que contraponiendo las ideas de de-
mocracia (como manifestacion de la libertad de los antiguos) y li-
beralismo (como paradigma de la libertad de los modernos), que-
daba formulada en el orden tedrico con rotunda claridad la
escision sobre la que giraria luego la polémica histérica entre li-
beralismo y democracia que llega a nuestros dias.'*’

Su influencia, de cualquier modo, ha sido tanta, que sus tesis
fundamentales han llegado, incluso, a condicionar el desarrollo
de las mas importantes y so6lidas investigaciones de teoria politi-
ca. Piénsese, en este sentido, que, por ejemplo, George Sabine'4°
no dudard en afirmar que las formulaciones democraticas realiza-
das por Rousseau tienen como resultado tltimo el establecimien-
to de un sistema en el que, garantizada la libertad politica, los in-
dividuos gozarian de una muy escasa, o nula, libertad personal.

145 Vega, P. de, “La democracia como proceso...”, cit., p. 481.
146 Sabine, G., Historia. .., cit., p. 425.

51


www.juridicas.unam.mx

52 LIBERTAD CIVIL E IDEOLOGIA DEMOCRATICA

Mas radicales atn se mostrarian, por ejemplo, Russell'?’ y Tal-
mon.'¥ Estos, desde la idea, propia del liberalismo del siglo
XVII y el XIX, de que era mas importante establecer un sistema
de garantias frente al poder que la participacion de los ciudada-
nos en ¢l, llegaran a situar en el “Ciudadano de Ginebra” —que
es, sin embargo, el indiscutido, e indiscutible, padre de la demo-
cracia moderna— el origen de las dictaduras y totalitarismos del
siglo XX.

No obstante lo anterior, hemos de indicar que, en nuestra opi-
nion, De la liberté des anciens comparée a celle des modernes se
presenta, en realidad, como una composicion tan brillante e inge-
niosa en sus formas, como vacia, insostenible e inutil en su con-
tenido material. Varias son, en todo caso, las consideraciones
que nos conducen a esta conclusion.

La primera de ellas, que tiene un caracter muy general, parte
de una observacion realizada por Heller. En este sentido, nos en-
contramos con que quien, en tanto en cuanto era el mas lucido,
valido y coherente de todos los estudiosos del Estado, el derecho
y la politica en la llamada teoria constitucional de Weimar, me-
rece ser considerado como el gran genio juridico y politico del
siglo XX, advierte que pretender fundar la diferencia entre libe-
ralismo y democracia en la idea de que la

147 Russell, B., Historia..., cit., pp. 749 y 755, donde, incomprensiblemen-
te, y de cualquier modo, ignorando el alegato de Maximilien de Robespierre
—el gran seguidor del ginebrino en el ambito de la politica practica— de que
“Dicen que el terror es el resurgimiento del gobierno despético: ;Nuestro go-
bierno es, por tanto, igual al despotismo? Si, asi es, siempre y cuando la espada
que porta el héroe de la libertad sea la misma que la que llevan los defensores
de la tirania. El gobierno de la Revolucion es el despotismo de la libertad con-
tra la tirania” [citado por Vega, P. de, “Para una teoria politica de la oposicion”
(1970), Estudios politico constitucionales, México, 1987, pp. 23 y 24], incluye
el llamado “Terror” jacobino entre los totalitarismo que, segin su opinidn, se
derivan de las construcciones teodricas de Rousseau.

148 Talmon, J. L., Les origines de la démocratie totalitaire, Paris, 1966, pp.
12, 13, 55 y ss. Sobre la afirmaciéon de Talmon y su significado real, cfi., por
todos, Vega, P. de, “Para una teoria politica...”, cit., pp. 35 y 36.



CRITICA A LA LIBERTAD DE LOS ANTIGUOS 53

libertad liberal es el derecho de los ciudadanos a vivir a su albe-
drio, y la libertad democratica supone la participacion del ciuda-
dano en el gobierno. Esta distincion es logicamente tan correcta,
como politicamente inttil, pues sélo Robinson puede vivir a su
albedrio sin intervenir en el gobierno.'*

En realidad, ni siquiera el personaje del ultraconservador Da-
foe pudo sustraerse a la preocupacion por la organizacion politi-
ca de la comunidad. No pudo hacerlo, desde luego, cuando su
creador decidio otorgarle un compafiero: Viernes, y encargd a
Robinson la tarea de dirigir su pequefa asociacion y, ademas, la
de ensefiarle al segundo a vivir en una “sociedad civilizada” y
bien ordenada.

Lo anterior, de cualquier forma, explica el porqué los progra-
mas de los partidos liberales se preocuparon no sélo de asegurar
el pleno disfrute y desarrollo de la libertad individual en el ambi-
to de la sociedad, sino que también, y con el mismo empefio, se
dedicaban a la organizacidon politica del Estado, y a la regulacion
de la vida de éste. En cuanto a lo primero, nos encontramos con
que, como nos dice Heller, el proyecto politico liberal, lejos de
lo que pudiera suponerse en una primera, y apresurada, aproxi-
macion, no se agotaba en la mera exigencia de la legalidad de la
administracion, acordada democraticamente e, igualmente, fisca-
lizada democraticamente. Por el contrario, ocurre que

Como no se confiaba en las garantias ofrecidas por una buena vo-
luntad, se exigié una garantia de fiscalizacion general, juridica y
permanente en la forma de una constitucion que ligara a la perso-
na. Esta constitucion debia consignar, como en documento so-
lemne, la divisién de los Poderes, especialmente los requisitos de
la fiscalizacion de la legalidad de los organos del Estado, en su
actuacion, por la Representacion popular, asi como los derechos
individuales de Libertad."”

149 Heller, H., Las ideas..., cit., p. 71.
150 Jhidem, p. 80; véase también p. 71.



54 LIBERTAD CIVIL E IDEOLOGIA DEMOCRATICA

En cuanto a la vida del Estado, los liberales mostraron, como
decimos, un gran interés en proceder a su regulacion, y control.
Y lo hicieron, por cierto, de una manera bien distinta a la que se
derivaba del modelo que, en sus trabajos de 1814 y 1819, habia
disefiado idealmente el propio Constant. Téngase en cuenta, a es-
te respecto, que, como, entre otros, ha puesto de manifiesto el
profesor De Vega,' ! el Estado liberal, lejos de ser, como se le
habia imputado desde la critica ideoldgica y partidista, aquel me-
ro “vigilante nocturno” (F. Lassalle) que se presentaba como una
organizacion inoperante en el interior, privada de su principal
funcidén en el exterior por la propia evolucion social y econémica
de la humanidad, y, ademas, vacia de contenidos politicos con-
cretos, se constituyd como un Estado que actuaba en el interior,
y que, muy en contra de lo sostenido por Constant, hacia guerras
en el exterior.

Todavia en un orden de consideraciones generales, aparece el
segundo de los motivos que nos conducen a calificar la diserta-
ciéon de Constant como una composicion insostenible desde el
mas minimo rigor cientifico. Y, de nuevo, es Heller el que nos
proporciona los argumentos para tal conclusion. Sefiala, a este
respecto, Heller'>? que, porque liberalismo y democracia tienen
los mismos fundamentos en la historia de las ideas politicas v,
ademas, ambas ideologias reconocen la doctrina del pacto social
como sustrato tedrico comun, el separar completamente al libera-
lismo de la democracia solo cobra sentido en el marco de la poli-
tica practica y, en todo caso, pretendiendo obtener los mayores
beneficios partidistas de aquella confrontacion. Nota ésta que,
segun nuestro modesto parecer, se encuentra muy presente en la
conferencia que Constant pronuncio, en el Ateneo Real de Paris,
en febrero de 1819. No puede olvidarse que cuando el Constant
intelectual pronunciaba su “De la libertad de los antiguos compa-
rada con la de los modernos”, el Constant politico-practico se en-

151 Vega, P. de, “Mundializacion y derecho constitucional:...”, cit., p. 45.
152 Heller, H., Las ideas..., cit., p. 71.



CRITICA A LA LIBERTAD DE LOS ANTIGUOS 55

contraba inmerso, como candidato al Parlamento por el distrito
de La Sarthe, en un proceso electoral. Se explica, de esta suerte,
el que, en su disertacion, Constant dijera que

Rousseau... este genio sublime, a quien animaba el amor mas pu-
ro de la libertad, ha dado, no obstante esto, pretextos muy funes-
tos para establecer un género mas de tirania... Por otra parte, no
es a Rousseau... a quien principalmente debe achacarse el error
que voy a combatir; pertenece mas bien a uno de sus sucesores,
que, aunque menos elocuente que €1, no es, sin embargo, menos
austero, y si mil veces mas exagerado: éste, que es el abate
Mably, puede ser mirado como el representante de un sistema
que, conforme a las maximas de la libertad de los antiguos, quie-
re que los ciudadanos estén enteramente sujetos para que la na-
cion sea soberana, y que el individuo sea esclavo para que el pue-
blo sea libre.'>

Porque de ganar votos se trataba, Constant, que, sin embargo,
habia sido especialmente critico con las doctrinas del “Ciudadano
de Ginebra” con anterioridad,'>* no tiene, en 1819, inconveniente
alguno para aceptar a Jean-Jacques Rousseau como un gran de-
fensor de la libertad. Al fin y al cabo, éste se movia, de modo ex-
clusivo, en el mundo de las ideas y, ademas, estaba ya muerto.
No desperdiciaria, empero, la ocasion para condenar a quienes
trataron, y trataban en aquel momento, de llevar a la practica po-
litica los pensamientos de Rousseau y Mably, ya que era, justa-
mente, con estos ultimos con quienes Constant competia en el
proceso electoral.

Directamente relacionado con esta segunda consideracion, he-
mos de referirnos, de manera inmediata, al tercer motivo por el
que, desde una optica todavia general, nos parece que la célebre
conferencia de Constant no es, en modo alguno, de recibo.

Pronunciada ésta, desde un punto de vista formal, como una
mera especulacion intelectual, pero que en realidad no tenia otra

153 Constant, B., “De la libertad...”, cit., p. 78.
154 Constant, B., “Principios de politica”, cit., pp. 11-15.



56 LIBERTAD CIVIL E IDEOLOGIA DEMOCRATICA

finalidad material que la de servir de apoyatura tedrica a las pre-
tensiones politicas que en aquel momento tenia, Constant omite,
deliberadamente, y, sin duda, por temor a perder el respaldo
electoral de su publico, una circunstancia en la que, en lo refe-
rente a la libertad individual, el liberalismo queda equiparado a
la democracia. Y, ademas, de forma plena. En efecto, con la cla-
ra intencion de obtener los mayores beneficios electorales para
su candidatura parlamentaria, esconde, en De la liberté des an-
ciens comparée a celle des modernes, el antiguo tribuno, que la
puesta en marcha del sistema liberal, al igual que sucede con el
democratico, conlleva, de manera tan necesaria como ineludible,
la renuncia por los individuos a una parte de su libertad natural.
Esta renuncia, por lo demas, es el corolario que se sigue de la
doctrina del pacto social, que, como ya ha quedado dicho, libera-
les y democratas aceptaban como premisa tedrica comun. Es me-
nester recordar, en este sentido, que si, segun los esquemas traza-
dos en 1603 por Johannes Althusius,'> el nacimiento del Estado
por el acuerdo de los hombres implica, inevitablemente, la re-
nuncia por cada uno de los ciudadanos al ejercicio de la sobera-
nia a favor del pueblo, como ente politico tnico, superior y en-
globador de todos sus miembros que, de una suerte u otra se
disuelven en ¢é1,'%¢ ocurre que, de igual modo, y como muy bien
advirtié Kant,'>” el nacimiento de la comunidad politica exige la
renuncia por parte de los individuos a su “brutal libertad” natural
como medio ineludible para articular la convivencia entre ellos
y, asi, alcanzar la paz y la seguridad como ciudadanos en el mar-

155 Altusio, J., La politica metédicamente concebida e ilustrada con ejem-
plos sagrados y profanos (1603), Madrid, 1990, p. ¢j., cap. V, parrs. 1 y ss.;
parr. 22, p. 46; cap. IX, parrs. 1-4, pp. 115y 116.

156 Sobre este particular, y con independencia de que sobre esta problemati-
ca hayamos de volver con posterioridad, cfr., por ahora, Rousseau, J.-J., Du
contrat social..., cit., libro 1, cap. VI, p. 52.

157 Kant, 1., “Ideas para una Historia universal en clave cosmopolita”
(1784), Idea para una historia universal en clave cosmopolita y otros escritos
sobre la filosofia de la historia, 2a. ed., Madrid, 2001, “Séptimo principio”,
p. 14.



CRITICA A LA LIBERTAD DE LOS ANTIGUOS 57

co de una Constitucién. Fichte, que nunca abandonaria la con-
cepcion del iusnaturalismo contractualista,'*® lo pondria clara-
mente de manifiesto al escribir que

Puedo renunciar a mis derechos alienables sin condicion alguna,
puedo donarlos a otros, también puedo cambiarlos por alienacio-
nes que otros hacen de sus propios derechos. De este intercambio
de derechos alienables por derechos alienables surge el contrato.
Yo renuncio al ejercicio de uno de mis derechos con la condicion
que de otro renuncie al ejercicio de uno de los suyos... La socie-
dad civil se funda en un contrato de este género... En este contra-
to social cada miembro renuncia a alguno de sus derechos aliena-
bles a condicioén de que los otros renuncien también a alguno de
los suyos... Si un miembro no cumple su compromiso adquirido
por el contrato y recupera los derechos que habia alienado, enton-
ces la sociedad tiene el derecho a forzarlo a cumplirlo mediante
la restriccion de los derechos que le garantizaba su pertenencia a
la misma."”

En todo caso, las deficiencias teoricas del texto de 1819 se
muestran también cuando éste se analiza desde una perspectiva
mas concreta. Afirmacién €sta que, estimamos, no ha de ser muy
dificil de compartir.

Para empezar, nos encontramos con que es radicalmente ine-
xacta la afirmacion que, apoyandose en Condorcet, hace Cons-
tant de que los democratas desconocen la nocion de los derechos
fundamentales. Antes al contrario, y como con total y meridiana
claridad ha puesto de manifiesto Pedro de Vega, fue en el ambito
de la ideologia democratica, y en el momento en el que los jaco-
binos se vieron en la obligacion de justificar la idea de la na-
cion-Estado, donde se comprendi6 la absoluta necesidad de pro-

158 Sobre este particular, cfi-., por todos, Heller, H., Las ideas. .., cit., pp. 49
y 50.

159 Fichte, J. G., “Reivindicacion de la libertad de pensamiento a los princi-
pes de Europa que hasta ahora la oprimieron” (1793), Reivindicacion de la li-
bertad de pensamiento y otros escritos politicos, Madrid, 1986, pp. 16 y 17.



58 LIBERTAD CIVIL E IDEOLOGIA DEMOCRATICA

ceder a la redaccion de lo que luego seria la Declaracion de los
Derechos del Hombre y del Ciudadano. Proceso éste que mi di-
lecto maestro explica en los siguientes términos:

El obligado reconocimiento por parte del nacionalismo jacobino
de los particularismos que la realidad impone, condujo a la con-
clusion de algo que ya estaba muy claro en Rousseau. Para Rous-
seau las costumbres y las tradiciones debian ser reincorporadas al
esquema racionalista de tal modo que se convirtieran en el méto-
do mas adecuado para dar plena eficacia... a la voluntad general.
Surgié de esta forma... un nacionalismo unido a la realizacion
concreta de la democracia y los derechos del hombre.'®

Pero no es ésta, ni mucho menos, la tnica critica que merece la
brillante diferenciacion del liberalismo y la democracia realizada
por Constant. En este sentido, hemos de comenzar sefialando que,
en nuestra opinion —siempre modesta, y siempre sometida a me-
jor criterio— fue, sin duda alguna, el animo de un politico liberal
compitiendo por un escafo parlamentario, el que condujo a nues-
tro conferenciante a afirmar al sistema democratico como el gran
enemigo de la libertad de los ciudadanos. Lo que, como sabe-
mos, pretende justificar lanzando la rara especie de que la demo-
cracia condena al individuo a la mas absoluta de las esclavitudes
en tanto en cuanto le obliga a someterse a la voluntad de la mul-
titud del Estado, incluso cuando ésta sea patentemente arbitraria
e injusta, sin mas requisito que el que la misma se presente como
una ley aprobada por el pueblo.

Ocultaba, de esta suerte, Constant a su audiencia/posible clien-
tela electoral algo que no es s6lo que no ignorara, sino que, co-
mo habia demostrado en sus Principios de politica, conocia per-
fectamente. Nos referimos, claro esta, a ese componente logico y
racional de la ideologia democratica, que si bien se acepta de

160 Vega, P. de, “El caracter burgués de la ideologia nacionalista” (1965-
1977), Escritos politico constitucionales, cit., p. 109. En cuanto al pensamiento
rousseauniano al que alude De Vega, cf. Rousseau, J.-J., “Proyecto de Constitu-
cion...”, cit., pp. 17y ss., y 22; “Consideraciones...”, cit., I, p. 57, y 111, 60-68.



CRITICA A LA LIBERTAD DE LOS ANTIGUOS 59

forma generalizada, si no unanime, desde las construcciones teo-
ricas de Inmanuel Kant, se encuentra ya, y de manera indudable
¢ innegable, en la obra de Rousseau y, antes de él, en Baruch
Spinoza. En efecto, es menester recordar que partié este tltimo
de la doble concepcion de que “el hombre es tanto mas libre
cuanto mas tiene a la razén como guia, y, por consiguiente...,
que el Estado mas independiente y mas poderoso es aquél que
toma a la razéon como fundamento y norma”,'®! por un lado, y

que en los Estados democraticos son menos de temer los absurdos,
porque es casi imposible que la mayor parte de una asamblea...
convenga en un absurdo. Ademas, hay que tener en cuenta su fin
y su fundamento, que... no es otro que evitar apetitos desborda-
dos y contener a los hombres en los limites de la razon.'*

De cualquier modo, lo que ahora nos interesa es indicar que
no desconocia, en efecto, el consejero de Estado napoleonico!
que desde los esquemas conceptuales en los que se movia el ge-
nial “Ciudadano de Ginebra”, la hipdtesis por €l planteada resul-
taba imposible. En primer lugar, porque en opiniéon de Rousseau
los hombres, en virtud de la celebracion del contrato social,

au lieu d’une aliénation, ils n’ont fait qu’un échange aventageux
d’un maniere d’étre incertaine et précaire contre une autre mei-
lleure et plus stre, de I’indépendance naturelle contra la liberté,
du pouvoir de nuire a autri contre leur prope streté, et de leur
force que d’autres pouvaient surmonter contre un droit que ’u-
nion sociale rend invincible.'®*

En segundo lugar, porque, para el filésofo ginebrino, ocurre que
en un Estado democratico que realmente lo sea solo cabe la ley

161 Spinoza, B., “Tratado politico”, en el vol. Tratado teoldgico-politico.
Tratado politico, Madrid, 1985, cap. V, p. 171.

162 Spinoza, B., “Tratado teoldgico-politico” (1670), Tratado teoldgico-po-
litico. Tratado politico, cit., cap. XVI, p. 62.

163 Constant, B., “Principios de politica”, cit., p. 11.

164 Rousseau, J.-J., Du contrat social, cit., libro I1, cap. IV, p. 71.



60 LIBERTAD CIVIL E IDEOLOGIA DEMOCRATICA

justa, ya que ésta seria la expresion de la volonté générale —que no
es la voluntad de todos, sino la que resulta del proceso de racionali-
zacion de ésta en la deliberacion publica de todos los ciudadanos—
la cual es siempre racional, recta, persigue la utilidad publica, o in-
terés general,'® y, en consecuencia, es siempre buena.'®®

Es en estas creencias donde, justamente, se manifiesta ese
componente 16gico y racional de la democracia del que Constant,
de manera intencionada, no informa a su audiencia en el Ateneo
Real de Paris. El razonamiento de Jean-Jacques Rousseau es, de
cualquier modo, meridiano al respecto, y, ademas, no deja lugar
a la duda.

Admite, ciertamente, el “Ciudadano de Ginebra” la posibili-
dad de que en una comunidad politica puedan existir leyes injus-
tas que, por decirlo en los términos de Constant, condenen a los
hombres a la més absoluta de las esclavitudes. Ahora bien, en-
tiende Rousseau que una tal hipdtesis no es propia de una Repu-
blica regida por la voluntad general, sino, muy al contrario, de
aquellos Estados donde la que actlia es la voluntad de todos. En
estos ultimos, en efecto, es perfectamente imaginable que, por-
que la volonté de tous busca tan solo el interés particular y la sa-
tisfaccion de los egoismos privados,'®’ los individuos se mues-
tren partidarios de aprobar leyes que puedan perjudicar a sus
vecinos. Bastaria para ello que, con la aprobacion de esta norma,
los primeros pudieran obtener, o, al menos, creyeran que iban a
alcanzar, ciertos beneficios particulares.

El supuesto anterior, en opinion de Rousseau, resulta imposi-
ble cuando entra en juego la voluntad general. También en una
Republica o Estado democratico puede, por supuesto, existir al-
gun ciudadano que desee causar perjuicios a alguno o algunos de
sus conciudadanos, y que, para lograr este espureo fin, promueva
la aprobacion de una ley injusta. Ocurre, sin embargo, que este

165 Cfr., a este respecto, y por todos, Vega, P. de, “La democracia como
proceso...”, cit., pp. 486 y 487.

166 Rousseau, J.-J., Du contrat social..., cit., libro 11, cap. I, pp. 66 y 67.

167 Jbidem, p. 66.



CRITICA A LA LIBERTAD DE LOS ANTIGUOS 61

mismo ciudadano, actuando racionalmente y obligado por el pro-
pio sistema democratico a ser libre,'®® se cuidara mucho no ya de
proponer una ley injusta, sino también de que ésta pudiera apro-
barse. La razon es facilmente comprensible. Es menester tomar
en consideracion que cuando la ley es la manifestacion de la vo-
lonté générale, la misma tendra un caracter universal, que se
concreta tanto en su objeto de regulacion como en cuanto a su
aplicacion: a todos los que componen el cuerpo politico. Lo que,
traducido en otros términos, significa que aquel proyecto de ley
que nuestro “mal ciudadano” habia ideado para perjudicar a los
conciudadanos, en la medida en que su aplicacion es general, le
podré causar dafios a él mismo. Esta circunstancia es, en definiti-
va, la que evitara la hipotesis de la ley injusta. Y ello, por la sen-
cillisima razon de que, como escribia el teorico de la democracia,
en el Estado democratico la ley s6lo puede ser justa “puisque nul
n’est injuste envers de lui-méme”.'%

Se comprende sin dificultad que, partiendo de esta concep-
cion, la conclusion a la que llega Rousseau sea diametralmente
opuesta a la expuesta en “La libertad de los antiguos comparada
con la de los modernos”. En efecto, frente a los temores manifes-
tados por Constant ante la posibilidad de que el individuo sea re-
gido por una ley aprobada por el pueblo, aquel al que Voltaire
llamé “El buen salvaje” no deseara mas que la ley democratica
dirija la vida del ciudadano. No otra cosa significan, en verdad,
las siguientes palabras rousseaunianas:

Hubiese querido vivir y morir libre, es decir, sometido de tal mo-
do a las leyes que ni yo ni nadie hubiese podido sacudir su hono-
rable yugo, este yugo saludable y dulce que las cabezas mas so-
berbias llevan tanto mas ddocilmente cuanto que no fueron hechas
més que para soportar ningun otro.' "

168 Jhidem, libro 1, cap. VII, p. 54.

169 Rousseau, J.-J., Du contrat social..., cit., libro 11, cap. VI, p. 75; véase,
también, pp. 73-76.

170 Rousseau, J.-J., “Discurso sobre el origen...”, cit., p. 97.



62 LIBERTAD CIVIL E IDEOLOGIA DEMOCRATICA

De ahi se deriva, precisamente, el que el filosofo ginebrino
llame la atencion a los ciudadanos frente a la tentacion de que
pretendan liberarse de esa hermosa, honorable, saludable y dulce
servidumbre que supone el cumplimiento de la ley.!”! Peligro
que, en todo caso, se verificaria de igual modo tanto cuanto fue-
ran los propios ciudadanos los que procedieran a su inobservan-
cia, cuando éstos instaran a los gobernantes a que les exoneraran
de este deber.

A estos ultimos, a los gobernantes, se dirigiria Rousseau de
una manera muy concreta. Y lo hace, por cierto, con unas pala-
bras que cobran una especial actualidad en el momento presente.
El indiscutido, innegable e indudable padre de la democracia ad-
vierte, a este respecto, que “Si los politicos estuviesen menos ce-
gados por su ambicion, verian en qué medida es imposible que
cualquier establecimiento pueda marchar segun el espiritu de su
institucion si no es dirigido por la ley”.!”? Porque esto es asi, el
“Ciudadano de Ginebra” mostrara un particular empefio en re-
cordar a los gobernantes su deber y, en consecuencia, en exhor-
tarles a que, de modo absolutamente escrupuloso y, en todo caso,
como un acto del ejercicio de la virtud,'” cumplan la ley. Obli-
gacion ésta de la que, de acuerdo con Rousseau, el gobernante
bajo ningun concepto puede abdicar. Sus palabras, en efecto, no
pueden ser mas contundentes en este sentido: el

interés mas urgente del jefe y su deber mas indispensable es
velar por la observancia de las leyes de las que es ministro y sobre
las cuales se funda toda su autoridad. Si debe procurar que otros las
observen, con mas razon debera observarlas ¢l mismo pues goza
de todos sus favores, ya que su ejemplo tiene tal fuerza que, aun-
que el pueblo quisiese soportar que tal jefe le libere del yugo de
la ley, éste debera guardarse de aprovechar tal prerrogativa.'”

171 Ibidem, p. 98.
172 Rousseau, J.-J., Discurso sobre la economia politica, cit., p. 20.
173 Ibidem, p. 19.
174 Ibidem, p. 15.



