
353

* Catedrática de Derecho constitucional en la Universidad Nacional de Educación a 
Distancia, UNED (Madrid, España); catedrática Jean Monnet de la Unión Europea; miem-
bro del Comité Internacional de Bioética de la Unesco. 

COOPERACIÓN INTERNACIONAL Y BIOÉTICA

Yolanda Gómez Sánchez*

Sumario: I. La cooperación internacional: concepto y alcance. 
II. La cooperación científica y cultural y su incidencia en los 
derechos humanos. III. Cooperación internacional y bioética. 
IV. La cooperación internacional en las declaraciones de la 

Unesco.

I. La cooperación internacional: concepto y alcance

La cooperación internacional es el instrumento a través del cual se mate-
rializan gran parte de los acuerdos, convenios y políticas internacionales. 
En un sentido clásico, la cooperación internacional podría definirse como 
cualquier acción de un Estado, de sus organismos e incluso de organiza-
ciones no gubernamentales e iniciativas privadas articuladas más o menos 
oficialmente en otro Estado, a fin de prestar ayuda, colaborar, fomentar 
acciones de desarrollo, culturales, científicas o de otra similar naturaleza. 
Podría decirse que es una forma de intervención internacional con fines de 
colaboración y ayuda en diversos campos.

El fundamento de la cooperación internacional debe ser necesariamente 
una concepción interdependiente y solidaria de las relaciones internacio-
nales y del mundo en su conjunto. Muchos Estados propugnan como uno 
de sus principios o valores estructurales esta solidaridad con el resto del 
mundo. En este sentido, la Constitución española proclama, en su Preám-

www.juridicas.unam.mx


354 Yolanda Gómez Sánchez

bulo, la intención de contribuir al fortalecimiento de unas relaciones pací-
ficas y de eficaz cooperación entre todos los pueblos de la Tierra. 

Es frecuente que los Estados dispongan, dentro de la estructura estatal, 
de instancias, agencias u organismos que canalizan, fomentan y realizan 
ellos mismos esta importante labor de cooperación internacional. En Es-
paña, esta labor se lleva a cabo a través de varias instancias con innegable 
protagonismo del Ministerio de Asuntos Exteriores y Cooperación, del 
Ministerio de Educación y Ciencia y del Ministerio de Trabajo y Asuntos 
Sociales.

 El Real Decreto 1485/1985, del 28 de agosto, por el que se estableció 
la estructura orgánica básica del Ministerio de Asuntos Exteriores, creó la 
Secretaría de Estado para la Cooperación Internacional y para Ibero-
américa, de la que pasaron a depender todos aquellos centros directivos 
y organismos autónomos encargados de las relaciones culturales y eco-
nómicas y de la cooperación científica y técnica. Posteriormente, el Real 
Decreto 451/1986, del 21 de febrero, creó la Comisión Interministerial de 
Cooperación Internacional, como órgano de apoyo a la coordinación de la 
administración del Estado en la materia.

También la Agencia Española de Cooperación Internacional, dependien-
te del Ministerio de Asuntos Exteriores y Cooperación, trabaja en varias 
áreas, entre ellas en el fomento de la cultura y la cooperación científica.

La Ley 23/1998, del 7 de julio, de Cooperación Internacional para el 
Desarrollo, regula específicamente la política de cooperación internacio-
nal española. En este sentido, el artículo 1 de la Ley establece que se inte-
gran dentro de la cooperación internacional para el desarrollo el conjunto 
de recursos y capacidades que España pone a disposición de los países en 
vías de desarrollo, con el fin de facilitar e impulsar su progreso económico 
y social, y para contribuir a la erradicación de la pobreza en el mundo en 
todas sus manifestaciones.

La cooperación española impulsará procesos de desarrollo que atiendan 
a la defensa y protección de los derechos humanos y las libertades funda-
mentales, las necesidades de bienestar económico y social, la sostenibili-
dad y regeneración del medio ambiente, en los países que tienen elevados 
niveles de pobreza y en aquellos que se encuentran en transición hacia 
la plena consolidación de sus instituciones democráticas y su inserción 
en la economía internacional.

Podríamos decir que, en general, la cooperación internacional tiene 
como objetivos básicos:



355COOPERACIÓN INTERNACIONAL Y BIOÉTICA

•	 Contribuir al respeto de los derechos humanos y las convenciones 
que desarrollan un espacio de convivencia de la comunidad inter-
nacional;

•	 Contribuir, a través del fortalecimiento de los procesos cultura-
les, a un desarrollo sostenible, que ayude a combatir la pobreza, 
mejorar condiciones de vida y aumentar las capacidades de los 
ciudadanos;

•	 Respetar los valores que contribuyen a la autonomía y libertad de 
los pueblos, para decidir su propia vida cultural;

•	 Defender los valores de la democracia, la equidad de género, el 
respeto a un desarrollo sostenible;

•	 Contribuir, a través del fortalecimiento de los procesos cultura-
les, a un desarrollo sostenible, que ayude a combatir la pobreza, 
mejorar condiciones de vida y aumentar las capacidades de los 
ciudadanos.

Estos objetivos, ampliamente recepcionados en documentos internacio-
nales y en la legislación nacional, responden a lo que podríamos denomi-
nar una filosofía de la cooperación que propugnaría:

a)	 la prioridad del desarrollo de la persona y de sus derechos funda-
mentales, partiendo de la consideración de la persona como objeto 
principal de toda política de desarrollo;

b)	 la atención específica a grupos vulnerables;
c)	 la consecución de un desarrollo sostenible que tenga en cuenta el impac-

to medioambiental, los temas de población y de desarrollo social; y
d)	 la incorporación de la perspectiva de género a los programas y pro-

yectos, de modo que se garantice la participación de la mujer como 
agente activa en el proceso de desarrollo.

Los ámbitos cubiertos por la cooperación internacional son muy va-
riados, y cada vez se van extendiendo más como consecuencia, quizá, 
del proceso de mundialización de los problemas. Es frecuente que la co-
operación internacional irradie sobre los problemas de salud, de educa-
ción, de medio ambiente, desarrollo sostenible, de pobreza, desigualdad 
y marginación. Sin perjuicio de lo anterior, cada vez más las acciones de 
cooperación internacional se proyectan sobre nuevos campos como con-
secuencia de la progresiva emergencia de un fundamento complementario 



356 Yolanda Gómez Sánchez

a la solidaridad internacional, que tradicionalmente ha servido de legíti-
ma justificación a las acciones de cooperación internacional. Este nuevo 
fundamento no es otro que la defensa del carácter universal los derechos 
humanos. Hoy la cooperación internacional es una obligación de los Esta-
dos para con otros Estados y para con sus ciudadanos basada en la defensa 
de los derechos más básicos de las personas. No se lucha, por ejemplo, 
contra la pobreza sólo por solidaridad, sino porque es una obligación in-
ternacional promover una vida digna de la persona en todos los lugares de 
la Tierra. Hoy la cooperación internacional es, sobre todo, un instrumento 
internacional para la defensa de los derechos humanos; un instrumento, 
además, que no se circunscribe a los meros aspectos formales, sino que se 
implica en las situaciones y necesidades reales de los seres humanos que 
habitan el planeta.

Es una constante en los documentos internacionales y también en la 
legislación de muchos países, asentar las políticas de cooperación inter-
nacional en la defensa de la dignidad de la persona y de sus derechos más 
fundamentales. Derechos humanos y cooperación internacional están es-
trechamente vinculados, y la relación de causa-efecto entre ellos aparece 
en numerosos textos internacionales en los que la cooperación internacio-
nal es un elemento general para la consecución de un orden internacional 
justo y acorde con los derechos humanos y/o uno de los instrumentos es-
pecíficos para la efectividad de los principios y objetivos contenidos en los 
propios documentos. Ejemplo de ello es el artículo 22 de la Declaración 
Universal de Derechos Humanos, que afirma que “Toda persona, como 
miembro de la sociedad, tiene derecho a la seguridad social, y a obtener, 
mediante el esfuerzo nacional y la cooperación internacional, habida cuen-
ta de la organización y los recursos de cada Estado, la satisfacción de los 
derechos económicos, sociales y culturales, indispensables a su dignidad y 
al libre desarrollo de su personalidad”.

También en los artículos 1.2 tanto del Pacto Internacional de Derechos 
Civiles y Políticos como del Pacto Internacional de Derechos Económicos, 
Sociales y Culturales (1966),1 encontramos referencias a la cooperación 
internacional, referencias que se hacen más intensas a lo largo del articu-

1 El texto de ambos preceptos es el siguiente: “2. Para el logro de sus fines, todos los 
pueblos pueden disponer libremente de sus riquezas y recursos naturales, sin perjuicio de 
las obligaciones que derivan de la cooperación económica internacional basada en el prin-
cipio del beneficio recíproco, así como del derecho internacional. En ningún caso podrá 
privarse a un pueblo de sus propios medios de subsistencia”.



357COOPERACIÓN INTERNACIONAL Y BIOÉTICA

lado del segundo de los pactos citados, en donde sus artículos  2, 11, 15.4 
y 23 tratan diversos aspectos de la misma. Así, el artículo 2.1 encomienda 
a los Estados la obligación de dar efectividad a los derechos reconocidos 
en el Pacto, entre otras medidas, mediante la asistencia y la cooperación 
internacionales.2

Los Estados reconocen en el artículo 11.1 del Pacto el derecho de toda 
persona a un nivel de vida adecuado para sí y para su familia, y su derecho 
a mejorar sus condiciones de vida, reconocimiento que lleva aparejada la 
obligación de adoptar las medidas adecuadas para ello, siendo la coopera-
ción internacional un elemento esencial en tal objetivo.3

En el mismo sentido, la Declaración sobre el Derecho y el Deber de 
los Individuos, los Grupos y las Instituciones de Promover y Proteger los 
Derechos Humanos y las Libertades Fundamentales Universalmente 
Reconocidos,4 de 1999, insiste en la obligación de todos los miembros 
de la comunidad internacional, de conformidad con la Carta de Naciones 
Unidas, en orden a “promover y fomentar el respeto de los derechos hu-
manos y las libertades fundamentales de todos, sin distinción alguna, en 
particular sin distinción por motivos de raza, color, sexo, idioma, religión, 
opinión política o de otra índole, origen nacional o social, posición eco-
nómica, nacimiento o cualquier otra condición social” y en la validez e 
importancia de lograr la cooperación internacional para el cumplimiento 
de esta obligación.

En esta misma Declaración se reconoce expresamente el relevante papel 
que desempeña la cooperación internacional, al contribuir a la eliminación 
efectiva de todas las violaciones de los derechos humanos y las libertades 
fundamentales de los pueblos y los individuos, incluso en relación con 

2 Dice en concreto el artículo 2.1 del Pacto: 2.1. “Cada uno de los Estados Partes en el 
presente Pacto se compromete a adoptar medidas, tanto por separado como mediante la 
asistencia y la cooperación internacionales, especialmente económicas y técnicas, hasta 
el máximo de los recursos de que disponga, para lograr progresivamente, por todos los 
medios apropiados, inclusive en particular la adopción de medidas legislativas, la plena 
efectividad de los derechos aquí reconocidos”.

3 El artículo 11.1 dice: “Los Estados Partes en el presente Pacto reconocen el derecho 
de toda persona a un nivel de vida adecuado para sí y su familia, incluso alimentación, ves-
tido y vivienda adecuados, y a una mejora continua de las condiciones de existencia. Los 
Estados Partes tomarán medidas apropiadas para asegurar la efectividad de este derecho, 
reconociendo a este efecto la importancia esencial de la cooperación internacional fundada 
en el libre consentimiento”.

4 Resolución aprobada por la Asamblea General 53/144, del 8 de marzo de 1999.



358 Yolanda Gómez Sánchez

violaciones masivas, flagrantes o sistemáticas, como las que resultan del 
apartheid, de todas las formas de discriminación racial, colonialismo, do-
minación u ocupación extranjera, agresión o amenazas contra la soberanía 
nacional, la unidad nacional o la integridad territorial, y de la negativa a 
reconocer el derecho de los pueblos a la libre determinación y el derecho 
de todos los pueblos a ejercer plena soberanía sobre su riqueza y sus re-
cursos naturales 

II. La cooperación científica y cultural y su incidencia 
en los derechos humanos

Si bien, como hemos señalado en el epígrafe anterior, la cooperación 
internacional ha tenido y sigue teniendo una expresión fundamental en las 
ayudas materiales y en la articulación y distribución de recursos, es impor-
tante también señalar la progresiva y beneficiosa incidencia que la coope-
ración internacional científica y cultural5 viene teniendo en la defensa de 
los derechos humanos, y por ende en la vida de las personas. Así ha sido 
reconocido, entre otros, en el anteriormente citado Pacto Internacional de 
Derechos Económicos, Sociales y Culturales, cuyo artículo 15.4 declara 
que los Estados “reconocen los beneficios que derivan del fomento y desa-
rrollo de la cooperación y de las relaciones internacionales en cuestiones 
científicas y culturales”.

La cooperación científica y cultural se lleva a cabo en relación con otras 
instancias internacionales. Con carácter general podríamos distinguir:

a)	 la cooperación multilateral que realiza el Estado —a través de orga-
nismos especializados y representantes— en el seno de organizacio-
nes internacionales, como sería el caso del Consejo de Europa o de 
la Unesco; 

5 Como se señaló anteriormente, en España la Agencia Española de Cooperación Inter-
nacional, a través de sus acciones en el campo de la cooperación cultural científica, viene 
dando respuesta adecuada a las obligaciones del Estado en este campo. Una parte muy im-
portante de estas acciones se desarrollan  a través de la Comisión Española de Cooperación 
con la Unesco. Como también hemos indicado anteriormente, el Ministerio de Educación 
y Ciencia participa asimismo en el desarrollo y ejecución de determinados programas y 
actividades educativos y culturales en el ámbito de sus competencias.



359COOPERACIÓN INTERNACIONAL Y BIOÉTICA

b)	 la cooperación bilateral o multilateral articulada a través de conve-
nios internacionales suscritos con otros países, y

c)	 la cooperación con Iberoamérica, mediante convenios para el desa-
rrollo de programas multilaterales o bilaterales con estos países.

España, además, participa en diversos programas científicos, educati-
vos y culturales como miembro de la Unión Europea.

La cooperación internacional en materia científica permite que los co-
nocimientos puedan extenderse a todas las sociedades, incluso las más 
desfavorecidas, que pueden así beneficiarse del progreso, aunque no hayan 
sido agentes directos del mismo. No desconozco las importantes repercu-
siones que existen en este campo, ya que no hay una opinión unánime en 
orden a un derecho al conocimiento científico que, por mi parte, defien-
do sin reservas. Cuestión diferente es el acceso a servicios y aplicaciones 
directamente derivados de dicho conocimiento científico, donde podrían 
aceptarse algunas limitaciones que, sin embargo, no podrían resultar fla-
grantemente vulneradoras del estándar mínimo de derechos y libertades 
que deben reconocerse a todo ser humano.

Por otra parte, el “ser humano es inevitablemente cultural. Un ser cultu-
ral inmerso en un entorno natural”.6 Al respecto, la Declaración Universal 
sobre Bioética y Derechos Humanos proclama que “la identidad de una 
persona comprende dimensiones biológicas, psicológicas, sociales, cultu-
rales y espirituales”. Hoy resulta indiscutible que los derechos culturales 
forman parte del concepto de derechos humanos que deben ser recono-
cidos a toda la humanidad. La Convención sobre la Protección y la Pro-
moción de la Diversidad de las Expresiones Culturales de la UNESCO,7 
establece como principios rectores, entre otros, el respeto de los derechos 
humanos y las libertades fundamentales (artículo 2) y el principio de so-
lidaridad y cooperación internacionales que permitan a los países crear y 
reforzar sus medios de expresión cultural. La cooperación internacional 
cultural tiene un difícil ámbito de aplicación por cuanto no es fácil distin-
guir una verdadera cultura de usos o costumbres que bien podrían resultar 
atentatorios a los más elementales derechos de las personas. Aun resul-

6 Herreros Ruiz-Valdepeñas, B. y Delgado Bueno, S., “Diversidad cultural, bioética 
y derechos humanos”, en Gros Espiell, H. y Gómez Sánchez, La Declaración Universal 
sobre Bioética y Derechos Humanos de la Unesco, Granda, Comares, 2006, p. 378.

7 Fue adoptada por la 33a. Conferencia General, el 20 de octubre de 2005.



360 Yolanda Gómez Sánchez

tando muy complejo debe profundizarse en este campo; la cooperación 
cultural debe ir dirigida a fomentar unos principios básicos de convivencia 
y el respeto a la dignidad de la persona. La cultura debe servir para unir 
a los pueblos, no para separarlos. Debe ser un punto de conexión con los 
derechos humanos y no un elemento de segregación social. Al respecto, la 
Declaración Universal sobre Bioética y Derechos Humanos proclama que 
la “diversidad cultural, fuente de intercambios, innovación y creatividad, 
es necesaria para la especie humana y, en este sentido, constituye un patri-
monio común de la humanidad”, pero debe destacarse a la vez “que no se 
debe invocar a expensas de los derechos humanos y las libertades funda-
mentales”. Más en concreto, el artículo 12 de la Declaración establece que 
“Se debería tener debidamente en cuenta la importancia de la diversidad 
cultural y del pluralismo. No obstante, estas consideraciones no habrán de 
invocarse para atentar contra la dignidad humana, los derechos humanos 
y las libertades fundamentales o los principios enunciados en la presente 
Declaración, ni tampoco para limitar su alcance”. Las expresiones cultura-
les no pueden vulnerar el minimum que en materia de derechos humanos 
se ha acuñado con no poco esfuerzo a lo largo de muchos años.

III. Cooperación internacional y bioética

1. Bioética

Como es sobradamente conocido, el término bioética se generalizó a 
partir de la década de los setenta del siglo XX,8 en la que diversos autores 
comenzaron a utilizarlo para referirse a la relación que debía existir entre 
los nuevos avances científicos de la medicina y la biología y un conjunto 
de valores éticos y morales sobre los que, sin embargo, nunca existió un 
total acuerdo en los distintos países y sociedades. La bioética es la ética 
aplicada a los fenómenos de la biología y, en última instancia, de la vida 
misma.9 Es importante resaltar que la bioética aspiró desde siempre no 
sólo a la reflexión académica y la creación de estándares intelectuales, 

8 Dos nombres resultan de obligada cita al tratar del origen del término bioética; uno, 
el del oncólogo Van Resselaer Potter, que en 1971 publicó el libro Bioethics, Bridge to the 
Futur, y el segundo, el ginecólogo André E. Hellegers, que en el mismo año creó el Ken-
nedy Institute of Bioethics en la Universidad de Georgetown.

9 Gros Espiell, H., Ética, bioética y derecho, Bogotá, Temis, 2005, p. 170.



361COOPERACIÓN INTERNACIONAL Y BIOÉTICA

sino también a constituirse como un instrumento válido para la adopción 
de decisiones ante conflictos y problemas reales. Las emergentes normas 
bioéticas de los años setenta y siguientes permitieron a muchos médicos 
y a otros profesionales implicados en la adopción de decisiones sobre la 
vida humana, a adoptar dichas decisiones y a resolver cuestiones concre-
tas en su ámbito profesional10 conforme a unos valores y principios que 
pretendían fundamentarse en criterios de razonabilidad y justicia. De esta 
manera, la bioética pretendió establecer un marco de referencia ético, que 
pudiera ser aceptable por un amplio número de personas en distintas so-
ciedades sobre cuestiones y problemas surgidos como consecuencia de 
los nuevos conocimientos biomédicos y biotecnológicos. La bioética se 
inicia, así, en estrecha relación con la biología y la medicina, y surge, 
precisamente, como una alternativa a la ausencia —para algunos sectores, 
conveniente ausencia— de regulación jurídica de estas cuestiones.  

Como marco ético, la bioética se ve afectada por los cambios que se 
producen en su objeto. “Las verdades de ayer se están constantemente 
modificando y, en consecuencia, cabe presuponer que vendrán nuevos ha-
llazgos y nuevos poderes, hoy apenas imaginados pero de análoga o mayor 
magnitud de los que ya han ocurrido”.11 Si el objeto material de la bioética 
—la vida y las condiciones en que ésta se desenvuelve— es una realidad 
cambiante que ha influido notablemente en el concepto y en el desarrollo 
de ella, ha sido igualmente importante la evolución acontecida en los úl-
timos años en los sistemas jurídicos de numerosos países en relación con 
lo que, en términos muy generales, podríamos denominar ciencias de la 
vida y de la salud. Entre todos los factores plurales que han contribuido 
a la emergencia de un cuerpo normativo relativo a la vida y al desarrollo 
de la misma en el planeta debe destacarse el progresivo reconocimiento de 
la libertad de sujeto en orden a adoptar autónomamente las decisiones que 

10 En los siguientes años que siguieron a su aparición, el concepto de bioética comenzó 
a utilizarse no sólo en el sentido estricto al que antes aludíamos, y que implicaba problemas 
relativos al ser humano, sino también con relación a otros varios problemas referentes a 
otros organismos vivos y a la pervivencia y cuidado de los recursos naturales (ecología, 
biotecnología, biodiversidad, bioseguridad, investigación...). La extensión del concepto 
de bioética más allá del ámbito de la vida humana no es inadecuada en absoluto, ya que 
muchos de estos problemas tienen relación entre sí y frecuentemente poseen también una 
innegable incidencia en la vida de los seres humanos.

11 González Valenzuela, J., Genoma humano y dignidad humana, Barcelona, Anthro-
pos, 2005, p. 51.



362 Yolanda Gómez Sánchez

le afecten en su salud, su integridad física o su bienestar. Este progresivo 
reconocimiento y valoración de la libertad individual ha hecho variar el 
punto de equilibrio de toda la construcción bioética, que fundamentalmen-
te era un método del profesional que debía adoptar decisiones precisán-
dose ahora una redefinición del concepto que permita integrar la voluntad 
del sujeto pasivo y, sobre todo, reubicar las esferas de decisión de cada 
uno de los sujetos que intervienen en las decisiones bioéticas. En cada vez 
más países —aun con notables excepciones— es la persona afectada la 
que tiene reconocida jurídicamente la capacidad de decisión en el hecho 
concreto que la concierne, ámbito de decisión que se ha restado del que en 
momentos anteriores tenían asignados los profesionales y responsables de 
cada acción.

Así, pues, la inicial necesidad de regular los importantes aspectos que 
emergieron como consecuencia de los avances médicos y biológicos, la 
secular reticencia de los investigadores a ver regulada su actividad me-
diante normas jurídicas y una mayor comprensión de éstos hacia la acepta-
ción de normas éticas, fueron factores determinantes para la utilización del 
término bioética como ámbito de consenso en la adopción de decisiones 
biomédicas en un contexto de cierta discrecionalidad y de una aparente 
mayor facilidad para la articulación de ciertas limitaciones con la denomi-
nada lex artis. La complejidad de los problemas derivados de los nuevos 
conocimientos biomédicos que carecían, en muchos casos, de regulación 
jurídica, hacían necesario un acuerdo interdisciplinar que encontró un feliz 
acomodo bajo la rúbrica de bioética, aunque, progresivamente, aquellos 
problemas demandaron una ordenación jurídica, la cual hizo emerger lo 
que hoy conocemos como bioderecho.12 Las implicaciones sociales, cultu-
rales, religiosas y, en muchos casos, estrictamente económicas, requerían 
de una regulación que garantizara la posición de las partes en los diferen-
tes procesos y la tutela —incluso jurisdiccional— de los derechos, bienes 
e intereses en juego, todo lo cual podría, quizá, articularse mejor a través 
de normas jurídicas.

Como hemos venido diciendo, el concepto de bioética surge en un cam-
po, en un tiempo y en unos países donde la regulación jurídica era sucinta 

12 Me he referido a estos problemas en trabajos anteriores como: “La mujer y la deli-
mitación constitucional de la bioética”, Mujer y Constitución, Madrid, 2000, Centro de 
Estudios Políticos y Constitucionales, y “El derecho de autodeterminación física como 
derecho de cuarta generación”, Derecho y Salud, México, UNAM, Instituto de Investiga-
ciones Jurídicas, 2006.



363COOPERACIÓN INTERNACIONAL Y BIOÉTICA

o inexistente, y se reconocían amplios márgenes de decisión autónoma o 
discrecional a los profesionales de las ciencias de la vida y de la salud. 
Pero dos factores modificaron este estado de cosas. El primero —ya citado 
en el párrafo anterior— responde a una evolución general de los ordena-
mientos jurídicos democráticos en numerosos países que progresivamente 
sitúan la libertad personal como uno de los ejes fundamentales del sistema 
jurídico en general y, específicamente, del reconocimiento de un elenco 
de derechos fundamentales. El segundo de estos factores es la necesidad de 
dotar de regulación jurídica el resultado derivado de los nuevos avances 
biotecnológicos. En este caso no se trata de proteger la autonomía perso-
nal ni la igualdad ni la justicia, sino de regular y de proteger los intereses 
comerciales de compañías que operan en el campo de la biotecnología en 
general. Cuando el derecho incurre en este campo, la autorregulación que 
en cierta medida representa la bioética pierde importancia a favor de la 
configuración de un cuerpo normativo que aspira a una regulación vincu-
lante y, en su caso, coercitiva, de muchos de los aspectos que antes queda-
ban a la discrecionalidad y razonabilidad del operador biomédico o biotec-
nológico. Como hemos señalado, la emergencia de intereses económicos, 
frecuentemente transnacionales, ha sido uno de los factores determinantes 
en el avance del derecho en un campo en el que antes sólo regía la bioética, 
la cual no siempre podía —y, quizá, no debía— tener por objeto la garantía 
de concretos intereses en el tráfico comercial o en el sistema de patentes.

Vengo defendiendo que la bioética es un área de reflexión cuyo objetivo 
debe ser la custodia de la dignidad y libertad humanas. Los conceptos de 
dignidad y libertad están estrechamente vinculados. Una correcta interpre-
tación integrada de ambas avala la tesis de la indisponibilidad de la perso-
na, la cual no está sujeta a la discrecionalidad del Estado ni de la sociedad, 
ni sus derechos pueden ceder ante pretendidos intereses de aquél o de ésta. 
La dignidad intrínseca y la libertad de la persona determinan que deba ser 
reconocida como sujeto y no como objeto de los acontecimientos y de las 
situaciones.13

El rechazo a la instrumentalización de las personas está permitiendo de-
limitar ámbitos positivos de protección, ámbitos de inmunidad, tanto en el 

13 Sobre la dignidad humana puede consultarse, entre otros, Andorno, R., “La dignidad 
humana como noción clave en la Declaración de la Unesco sobre el Genoma Humano”, Re-
vista de Derecho y Genoma Humano, 2001, núm. 14, pp. 41-53; “Dignity of the person in 
the light of international biomedical law”, Medicina e Morale, núm. 1, 2005, pp. 91-105.



364 Yolanda Gómez Sánchez

ámbito internacional como en el de los ordenamientos nacionales. Ello es 
especialmente evidente en relación con el ámbito de la biomedicina, donde 
el principio de no instrumentalización ha sido consagrado en tratados y 
declaraciones internaciones y ha tenido reflejo también en la legislación 
de desarrollo de algunos países.14

2. Cooperación internacional y bioética

A las tradicionales áreas de acción de la cooperación internacional que 
hemos señalado se ha sumado, en los últimos años, un nuevo y relevante 
ámbito: la cooperación internacional relativa a los nuevos avances cientí-
ficos en general o biotecnológicos en particular. Esta nueva área de acción 
de la cooperación internacional no es sino una expresión de la cooperación 
científica y cultural a la que nos hemos referido en el epígrafe precedente. 
Seguramente es ocioso insistir en la trascendencia que las nuevas biotec-
nologías han tenido en la vida de las personas y en el libre ejercicio de 
muchos de sus derechos fundamentales.

El ámbito internacional ha sido muy receptivo a la necesidad de ampliar 
los tradicionales campos de la cooperación internacional hacia nuevas 
áreas: uno de estos nuevos ámbitos, como he señalado, es el los problemas 
suscitados por las nuevas tecnologías biomédicas y biotecnológicas en re-
lación con los derechos de las personas y las obligaciones de los poderes 
públicos.

Algunos documentos específicos se han hecho eco de esta necesidad. 
Tal es el caso del Convenio sobre Biomedicina y Derechos Humanos del 
Consejo de Europa, el cual subraya, en su Preámbulo, la “necesidad de una 
cooperación internacional para que toda la Humanidad pueda beneficiarse 
de las aportaciones de la biología y la medicina”. También el artículo 27 
del Protocolo Adicional relativo a los Trasplantes de Órganos y Tejidos 
de Origen Humano se hace eco de la necesidad de cooperación entre los 
Estados parte en dicho Protocolo con relación a la materia específica de 
que se trata. 

14 En España encontramos menciones a la dignidad de la persona, entre otros documen-
tos, en el Preámbulo y en los artículos 2.1 y 9.5 de la Ley 41/2002, del 14 de noviembre, 
básica reguladora de la autonomía del paciente y de derechos y obligaciones en materia de 
información y documentación clínica.

15 Proclamada por la Asamblea General de Naciones Unidas, en su Resolución 3384 
(XXX), del 10 de noviembre de 1975.



365COOPERACIÓN INTERNACIONAL Y BIOÉTICA

De igual manera, la Declaración sobre la Utilización del Progreso Cien-
tífico y Tecnológico en Interés de la Paz y en Beneficio de la Humanidad,15 
tras afirmar que el progreso científico y tecnológico se ha convertido en 
uno de los factores más importantes del desarrollo de la sociedad humana, 
y que encierra un gran potencial para mejorar las condiciones de vida de 
los pueblos, señala igualmente que puede dar lugar a determinadas ame-
nazas para los derechos y libertades del individuo, por lo que asigna a los 
Estados la promoción de la “cooperación internacional con objeto de ga-
rantizar que los resultados del progreso científico y tecnológico se usen en 
pro del fortalecimiento de la paz y la seguridad internacionales, la libertad 
y la independencia, así como para lograr el desarrollo económico y social 
de los pueblos y hacer efectivos los derechos y libertades humanos de 
conformidad con la Carta de las Naciones Unidas”. 

Se trata, pues, como señala la misma Declaración, de comprometer a 
los Estados en la adopción de medidas apropiadas a fin de impedir que los 
progresos científicos y tecnológicos sean utilizados, particularmente por 
los propios órganos estatales, para limitar o dificultar el goce de los dere-
chos humanos y las libertades fundamentales de la persona consagrados en 
la Declaración Universal de Derechos Humanos, en los pactos internacio-
nales de derechos humanos y en otros instrumentos internacionales, que a 
lo largo de los años han venido consolidando un estándar mínimo de dere-
chos como contenido esencial de la dignidad humana. Entre estas medidas 
deben estar aquellas que, mediante el instrumento de la cooperación inter-
nacional, persigan el establecimiento, el fortalecimiento y el desarrollo de 
la capacidad científica y tecnológica de los países en desarrollo. 

Entre los “objetivos del milenio” fijados por Naciones Unidas se en-
cuentran algunos directamente implicados con las aplicaciones biotecno-
lógicas sometidas, a su vez, a los dictados bioéticos. Tal es el caso de la 
promoción de la igualdad entre los géneros y la autonomía de la mujer; 
la reducción de la mortalidad infantil; la mejora de la salud materna; la 
lucha contra las enfermedades; la garantía de la sostenibilidad del medio 
ambiente y el fomento del desarrollo.

Uno de los principales problemas con los que se encuentra la coopera-
ción internacional en materia de bioética radica en una diversidad de pun-
tos de vista y de posiciones doctrinales acerca de los principios y valores 
esenciales sobre los que construir una verdadera cooperación internacio-
nal en bioética. En este sentido, resulta ineludible consensuar un estándar 
mínimo que respetando la diversidad de cultural, religiosa y social permita 



366 Yolanda Gómez Sánchez

articular una estrategia de promoción de la dignidad humana y de los de-
rechos inherentes a la misma, o utilizando expresiones contenidas en la 
Declaración Universal sobre la Diversidad Cultural (2001), “que el respe-
to de la diversidad de las culturas, la tolerancia, el diálogo y la cooperación, 
en un clima de confianza y de entendimiento mutuos, están entre los mejores 
garantes de la paz y la seguridad internacionales”. La revolución científica y 
tecnológica que se está produciendo en los últimos años ha generado cierto 
temor de que el progreso científico incontrolado no siempre sea éticamen-
te aceptable. Como reflejo de esta preocupación, la Unesco eligió la ética 
de la ciencia y la tecnología como una de sus cinco áreas prioritarias.

3. Objetivos, agentes y medios de la cooperación internacional en bioética

La cooperación, como instrumento de acción internacional, se desen-
vuelve en razón de unos determinados objetivos. Estos objetivos compren-
den un primer ámbito relacionado con la profundización de los derechos 
humanos derivados de la dignidad, como los derechos a la libertad, a la vida,  
a la igualdad, con especial referencia a la igualdad de género, a la integri-
dad física y moral, a la intimidad y protección de datos, a la no comercia-
lización de la persona, a la identidad genética, el derecho a la protección 
de la salud, o la protección de los menores, mayores y discapaces. Un 
segundo ámbito incidiría en nuevas demandas relacionadas con bienes co-
lectivos de la humanidad, como lo relativo a un desarrollo sostenible; la 
protección de los grupos vulnerables; el acceso a los beneficios de la inves-
tigación o la no expropiación de recursos nacionales.

Por otra parte, los agentes principales de la cooperación internacional 
en bioética son los Estados, aunque en esta tarea pueden verse asistidos 
por organizaciones no gubernamentales, compañías transnacionales, la-
boratorios, farmacéuticas e, incluso, población civil, voluntarios y coope-
rantes que realizan en estos campos una labor destacable. En cuanto a los 
medios para realizar esta cooperación internacional, deben destacarse la 
cooperación técnica, la cooperación económica y financiera y la educación 
y promoción de principios y valores bioéticos.

El programa de la Unesco en este campo se centra tanto en la bioética 
(especialmente en el área de genética) como en otras formas de ética apli-
cada. Los objetivos específicos del trabajo de la Unesco se centran en for-
talecer el vínculo ético entre el progreso científico y el contexto cultural, 
jurídico, filosófico y religioso en el que se produce, de forma que se pueda 



367COOPERACIÓN INTERNACIONAL Y BIOÉTICA

establecer un marco normativo para los asuntos que posean una vertiente 
ética y faciliten la divulgación de la información, de manera que los Es-
tados y los grupos con responsabilidades en estas áreas obtengan mejores 
resultados en orden a la profundización en los derechos de las personas. 

Con la adopción unánime de la Declaración Universal de Bioética y 
Derechos Humanos16 (DUBDH) por la 33a. Conferencia General de la 
Unesco (3-21 de octubre de 2005), se puso fin al proceso iniciado dos años 
antes en el seno del Comité Internacional de Bioética (CIB) de la Unesco, 
pero, además, esta aprobación representó un hito en la atinada labor de la 
Unesco en el campo de la bioética y los derechos humanos, que comenzó 
oficialmente en 1993 con la creación del Programa de Bioética. La Unesco 
ha obtenido, además, logros previos tan relevantes como la adopción de 
la Declaración sobre el Genoma y los Derechos Humanos (1997) y la 
de la Declaración Internacional sobre Datos Genéticos Humanos (2003), 
aunque la preocupación acerca de los problemas éticos y, específicamente, 
bioéticos había sido ya una constante en el trabajo de la Unesco con ante-
rioridad a estas fechas.

Los trabajos de la Unesco en el área de la bioética no son sino una espe-
cificación de sus objetivos generales, entre los que destaca la consecución 
y profundización en la educación y en la cultura como un instrumento 
esencial para la construcción y el mantenimiento de la paz en el mundo. 
En este sentido, los fines de la Unesco no son preponderantemente asis-
tenciales, aunque una parte de sus actividades puedan tener parcialmente 
esta perspectiva, sino que el núcleo esencial de sus trabajos lo constituye 
la transformación de las sociedades de todo el mundo mediante la educa-
ción, la cultura y la promoción de la ciencia y del conocimiento. Es quizá 
por este determinado enfoque de sus actividades por lo que el trabajo de 
la Unesco no puede desvincularse de la defensa de los derechos humanos 
en todo el mundo. 

Las acciones de la Unesco en el ámbito de la ética de la ciencia y la 
tecnología reciben el asesoramiento del Comité Internacional de Bioética 

16 Sobre la Declaración Universal pueden consultarse, entre otros, Gros Espiell, H., 
“Naturaleza jurídica de la Declaración Universal. Su importancia e incidencia en el desa-
rrollo del derecho internacional”, en Gros Espiel, H. y Gómez Sánchez, Y., La Declaración 
Universal de Bioética y Derechos Humanos de la Unesco, cit., pp. 211 y ss.; Andorno, R., 
“Global bioethics at Unesco: in defence of the Universal Declaration on Bioethics and 
Human Rights”, Journal of Medical Ethics (en prensa).



368 Yolanda Gómez Sánchez

(CIB), el Comité Intergubernamental de Bioética (CIGB) y la Comisión 
Mundial de Ética del Conocimiento Científico y la Tecnología (COMEST). 
La Unesco ejerce la secretaría tanto de estos organismos como del Comité 
Interinstitucional sobre Bioética, creado por el secretario general de las 
Naciones Unidas en 2001.

IV. La cooperación internacional en las declaraciones 
de la Unesco

Como ya antes he señalado, el Programa de Bioética de la Unesco ha 
conseguido hitos importantísimos tanto en el aspecto material como for-
mal. La adopción de sus tres Declaraciones (la Declaración Universal 
sobre el Genoma y los Derechos Humanos, la Declaración Internacional 
sobre los Datos Genéticos Humanos y la Declaración Universal sobre Bio-
ética y Derechos Humanos) así lo ponen de manifiesto.

En la década de los noventa, la aprobación de la Declaración Univer-
sal sobre el Genoma y los Derechos Humanos vino a constituirse en una 
referencia obligada en el campo de la bioética. Los avances en este cam-
po emergían con gran intensidad, y las posibles amenazas a la libertad y 
dignidad de las personas estaban igualmente presentes. Por este motivo, 
la Declaración se ocupa en sus primeros artículos, de proclamar que el 
respeto a la dignidad de la persona y a sus derechos debe estar en la base 
misma de cualquier investigación y aplicación en relación con el genoma 
humano. En este contexto, la Declaración Universal asigna a los Esta-
do el respeto y la promoción de la solidaridad “para con los individuos, 
familias o poblaciones particularmente expuestos a las enfermedades o 
discapacidades de índole genética o afectados por estas”; el fomento de 
las “investigaciones encaminadas a identificar, prevenir y tratar las enfer-
medades genéticas o aquellas en las que interviene la genética, sobre todo 
las enfermedades raras y las enfermedades endémicas que afectan a una 
parte considerable de la población mundial” (artículo 17).

Como posteriormente harán las otras dos Declaraciones, en esta prime-
ra Declaración ya podemos ver la obligación de los Estados en orden a la 
difusión internacional de los “conocimientos científicos sobre el genoma 
humano, la diversidad humana y la investigación genética, y a este res-
pecto favorecerán la cooperación científica y cultural, en particular entre 
países industrializados y países en desarrollo” (artículo 18).



369COOPERACIÓN INTERNACIONAL Y BIOÉTICA

Por su parte, la Declaración Internacional de Datos Genéticos Humanos 
también alude de manera muy directa a la cooperación internacional. En 
su preámbulo afirma que “Teniendo presentes las necesidades especiales y 
la vulnerabilidad de los países en desarrollo y la necesidad de fortalecer la 
cooperación internacional en materia de genética humana” y en su artículo 
18, a), dedicado a la cooperación internacional, afirma que los Estados, de 
conformidad con su derecho interno y con los acuerdos internacionales, 
“deberían regular la circulación transfronteriza de datos genéticos huma-
nos, datos proteómicos humanos y muestras biológicas para fomentar la 
cooperación médica y científica internacional y garantizar un acceso equi-
tativo a esos datos”; y, añade, en el párrafo b) del mismo artículo, que los 
Estados deberían también fomentar la “difusión internacional de conoci-
mientos científicos sobre los datos genéticos humanos y los datos proteó-
micos humanos, favoreciendo a este respecto la cooperación científica y 
cultural, en particular entre países industrializados y países en desarrollo”.

De igual manera, el artículo 19 de la Declaración Internacional abunda 
en la necesidad de que los beneficios que pudieran derivarse, en concreto, 
de la utilización de datos genéticos humanos, datos proteómicos humanos 
o muestras biológicas obtenidos con fines de investigación médica y cien-
tífica deberían ser compartidos con la sociedad en su conjunto, aunque esta 
actividad pueda quedar sujeta a la legislación o la política internas y a lo 
establecido en los acuerdos y convenios internacionales. Los beneficios 
que deriven de la aplicación de este principio revisten una importancia 
notable, por cuanto pueden y deben influir, tal y como señala la propia 
Declaración Internacional, en las siguientes áreas:

•	 asistencia especial a las personas y los grupos que hayan tomado 
parte en la investigación;

•	 acceso a la atención médica;
•	 nuevos diagnósticos, instalaciones y servicios para dispensar nue-

vos tratamientos o medicamentos obtenidos gracias a la investi-
gación;

•	 apoyo a los servicios de salud;
•	 instalaciones y servicios destinados a reforzar las capacidades de 

investigación;
•	 incremento y fortalecimiento de la capacidad de los países en de-

sarrollo de obtener y tratar datos genéticos humanos, tomando en 
consideración sus problemas específicos;



370 Yolanda Gómez Sánchez

•	 cualquier otra forma compatible con los principios enunciados en 
la propia Declaración Internacional.

No menor importancia tiene la cooperación en materia de fomento y 
divulgación del saber científico. Así lo reconoce la Declaración Interna-
cional en su artículo 23, en el que se encomienda a los Estados una acción 
de cooperación, bilateral o multilateral, en orden a la participación en la 
creación y el intercambio de saber científico y de las correspondientes 
competencias técnicas dentro del ámbito material de esta Declaración In-
ternacional.

La más reciente de las tres declaraciones de la Unesco, la Declaración 
Universal sobre Bioética y Derechos Humanos, dedica también varias re-
ferencias al problema de la cooperación internacional. Así, en el Preám-
bulo destaca “la necesidad de reforzar la cooperación internacional en el 
ámbito de la bioética, teniendo en cuenta en particular las necesidades 
específicas de los países en desarrollo, las comunidades indígenas y las 
poblaciones vulnerables”.

Por su parte, el artículo 13 de la Declaración Universal, dedicado a 
la “Solidaridad y cooperación”, vincula esta última a la consecución de la 
solidaridad internacional, al afirmar que debe fomentarse “la solidaridad 
entre los seres humanos y la cooperación internacional a este efecto”. Esta 
idea de solidaridad internacional vuelve a estar mencionada en el artículo 
24.3, cuando se atribuye a los Estados el reto de fomentar también la so-
lidaridad entre “individuos, familias, grupos y comunidades, en particular 
con los que son más vulnerables a causa de enfermedades, discapacidades 
u otros factores personales, sociales o ambientales, y con los que poseen 
recursos más limitados”.

En coherencia con lo anterior, el ya citado artículo 24, en su aparta-
do 1, dedicado específicamente a la “Cooperación internacional”, afirma 
que los “Estados deberían fomentar la difusión de información científica 
a nivel internacional y estimular la libre circulación y el aprovechamiento 
compartido de los conocimientos científicos y tecnológicos”, y añade 
el párrafo 2 del mismo precepto, en un sentido similar a como lo hace el 
artículo 23 de la anteriormente mencionada Declaración Internacional de 
Datos Genéticos Humanos, que los Estados deben promover la coopera-
ción científica y cultural y llegar a “acuerdos bilaterales y multilaterales 
que permitan a los países en desarrollo crear las capacidades necesarias 
para participar en la creación y el intercambio de conocimientos científi-



371COOPERACIÓN INTERNACIONAL Y BIOÉTICA

cos y de las correspondientes competencias técnicas, así como en el apro-
vechamiento compartido de sus beneficios”. 

Quizá pudiéramos terminar estas reflexiones con una cita de la Resolu-
ción de la Comisión de Derechos Humanos 1999/63 (Alto Comisionado 
de Naciones Unidas para los Derechos Humanos), sobre los derechos hu-
manos y bioética, que recuerda el derecho, reconocido por el Pacto Inter-
nacional de Derechos Económicos, Sociales y Culturales, de toda persona 
a gozar de los beneficios del progreso científico y de sus aplicaciones, y, 
en consecuencia, destaca tanto la importancia de las investigaciones sobre 
el genoma humano y de sus aplicaciones para el mejoramiento de la salud 
de las personas y de la humanidad, como la exigencia de que se salvaguar-
den los derechos de la persona y su dignidad, así como su identidad y su 
unidad.

La cooperación internacional en materia de bioética no debe ser sino 
un instrumento más para la promoción de los derechos de la persona en el 
marco ineludible del respeto a su dignidad y a su libertad.




