
137

Christian Wolff

Las tensiones producidas por el establecimiento del Estado mo-
derno y la concentración del poder político, frente a la dispersión 
que se dio en la Edad Media, indujeron a la Europa continental la 
necesidad de encontrar soluciones distintas a las propuestas por 
los pensadores ingleses. Desde el siglo XVII la idea de un sobera-
no absoluto comenzó a ser fuertemente atacada por las teorías mo-
dernas del derecho natural, las cuales, haciendo un uso exclusivo 
de la razón, habían secularizado el iusnaturalismo cristiano bajo-
medieval. Este derecho de la razón pura tuvo por base los concep-
tos de los escolásticos tardíos. El primer exponente de esta nueva 
forma de concebir el derecho natural fue Grocio. Sin embargo, he-
mos dicho que gran parte de su pensamiento podemos verlo ya en 
las obras de Francisco Suárez y Vázquez de Menchaca. Después 
del autor holandés hubo una serie de pensadores germanos que 
siguieron sus pasos: Pufendorf, Lebniz, Tomasius y Wolff.233 Este 
último, de quien nos haremos cargo en este inciso, intentó combi-
nar en un sistema dogmático y racional las posiciones divergentes 
de Leibniz, por un lado, y de Tomasius y Pufendorf, por otro.234

Christian Wolff es una de las cumbres del racionalismo ilus-
trado.235 Su pensamiento tendrá una fortísima influencia en la fi-

233		 Estos pensadores, junto con Kant, son los principales representantes de la 
llamada ilustración alemana. Véase Friederich, Carl J., La filosofía del derecho,  
p. 176.

234		 Idem.
235		 “Podemos afirmar que Christian Wolff ha sido el filósofo más influyente 

de la Ilustración alemana, que determinó todo el posterior desarrollo del pensa-
miento alemán”. Cavanas, María Luisa, Christian Wolff, España, Ediciones del 
Oro, 1995, p. 14.

www.juridicas.unam.mx


LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS138

losofía alemana posterior. Esto se debe a su larga carrera como 
docente y a la multitud de textos que conforman sus obras, los 
cuales, además de haber sido escritos en alemán, también lo fue-
ron en latín, lengua que le permitió ser conocido por el resto de 
Europa.

La significación histórica de Wolff radica principalmente en la 
síntesis que realiza entre los contenidos filosóficos de la tradición 
escolástica y la aplicación del nuevo método matemático que ex-
tiende a todos los ámbitos del saber, así como en la creación de 
una terminología filosófica propia, cuya influencia será funda-
mental para la posterior consolidación de la filosofía alemana.236 
Otra nota característica del pensamiento de este filósofo fue el 
intento de unir las premisas de su racionalismo ontológico con 
el empirismo de su gnoseología.

Este destacado pensador racionalista nació en Breslau en 1679. 
Estudio filosofía y teología en el Gymansium luterano de Mag-
dalena. Las fuertes polémicas entre protestantes y católicos que 
se habían desatado en Europa desde el siglo XVI lo motivaron a 
buscar un método riguroso, como el de las matemáticas, para lle-
gar a conclusiones ciertas en cuestiones teológicas.237 En 1699 se 
trasladó a Jena, donde estudió física y matemáticas con el afama-
do profesor Hamberger, y conoció el pensamiento de Descartes 
—que influirá fuertemente en su forma de comprender el método 
de la filosofía—y las ideas de Tschirnhaus, matemático y filósofo 
amigo de Lebniz. En 1702 pasó a Leipzig, lugar en el que obtuvo, 
al año siguiente de su llegada, el doctorado en filosofía con una 
tesis titulada Philosophia practica universalis mathematica me-
todo conscripta. Fue allí donde conoció personalmente a Tschir-
nhaus y a O. Mencke, fundador del Acta Eruditorum. Este último 
lo presentó con Leibniz, quien lo recomendó para una cátedra de 
matemáticas en la Universidad de Halle, cátedra que obtuvo en 
1706. Enseñó ciencias exactas y filosofía con gran éxito debido 

236		 Idem.
237		 Fraile, G., Historia de la filosofía, Madrid, Biblioteca de Autores Cristia-

nos, 1991, t. III, p. 971.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 139

a su riguroso método, ordenado y claro, que permitía a los alum-
nos entender con facilidad cuestiones difíciles u obscuras. Sin 
embargo, en 1721 pronunció una conferencia sobre la filosofía 
moral de los chinos, que levantó fuertes sospechas entre los pie-
tistas, quienes veían en ese texto ateísmo velado, spinozismo y 
determinismo. La polémica fue tan ardua que se promovió una 
denuncia ante el gobierno de Berlín. El argumento que terminó 
por convencer a Federico Guillermo I fue que la doctrina de la 
armonía preestablecida, tomada por Wolff del pensamiento de 
Leibniz, podía servir como pretexto a los soldados que deser-
taban del ejército.238 Con motivo de estas polémicas, Wolff fue 
destituido de su cátedra en 1723 y desterrado de Prusia bajo la 
advertencia de horca. También se prohibieron sus obras. Las co-
sas así, nuestro filósofo optó por dar clases en la Universidad de 
Marburgo hasta 1740, en que Federico II lo llamó para que regre-
sara a su antiguo puesto en la Universidad de Halle, donde más 
tarde recibiría el nombramiento de canciller. Muere el 9 de abril 
de 1754 en esta misma ciudad.239

La influencia más grande en el pensamiento de Wolff fue de 
Leibniz. Éste había revivido en parte la tradición ética aristoté-
lico-tomista, según la cual el hombre posee una naturaleza que 
tiende a un fin, y este fin significa su bien propio, su perfección. 
La conquista de este fin de la naturaleza humana se logra a través 
de las acciones virtuosas. Wolff, siguiendo los pasos de Leibniz, 
colocó el tema del perfeccionamiento moral en el centro de su 
sistema de derecho natural. En los 8 tomos de su libro Ius natu-
rae metodo scientifica pertractata, escrita de 1740 a 1748, inten-
tó la elaboración de un iusnaturalismo basado en esta premisa. 
Ahora bien, si es verdad que Wolff siguió en este punto a Lebniz, 
no lo hizo en otros, como fue el caso de la teoría de las mónadas, 
eje central del pensamiento de este último.

El punto de partida del profesor de Halle fue la noción de na-
turaleza, que entendió en el sentido de la physis aristotélica, esto 

238		 Ibidem, p. 972.
239		 Idem.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS140

es, como el ser propio de una cosa o esencia.240 También tomó del 
pensamiento ético del estagirita la concepción teleológica de la 
naturaleza: todas las cosas tienden a su fin propio naturalmente, 
y este fin representa su perfección. En el caso del hombre, dicha 
perfección es el bien, motivo primero y último de toda acción. 
Escuchemos a Wolff: “El conocimiento de lo bueno es un motivo 
de la acción. Quien comprende claramente las acciones libres de 
los hombres que son en sí y por sí buenas, reconoce que son bue-
nas, y por eso lo bueno que percibimos de ellas es la razón que 
nos mueve a quererlas”.241 Por lo asentado anteriormente, pode-
mos calificar a la ética wolffiana como finalista o perfeccionista. 
¿En qué consiste el término “perfección” en la obra de Wolff? En 
la conformidad del estado presente del ser humano con su pasado 
y con su futuro, según su propia naturaleza.242 El primer principio 
moral es perfeccionarse a uno mismo.243 Haz aquello que procure 
tu perfección personal y la de tu prójimo y evita todo compor-
tamiento que te aleje de esta máxima: “Como la naturaleza nos 
obliga a hacer lo que convierte a nuestro estado en más perfecto 
y dejar aquello que nos vuelve más imperfecto, así la siguiente 
regla: haz aquello que te hace a ti y a tu estado más perfecto y 
no hagas aquello que te vuelve a ti y a tu estado más imperfecto 
es una regla de la naturaleza”.244 ¿Cómo logra el hombre la per-
fección de su naturaleza? A través de las acciones que están en 
consonancia con la ley natural. La ética de Wolff versa esencial-
mente sobre las acciones libres. Éstas producen cambios tanto en 
la parte física del hombre como en la espiritual. Si tales cambios 
son armónicos con la naturaleza de las cosas y su relación en-
tre ellas, dichos cambios estarán perfeccionando al agente que 
las realiza; en cambio, si se oponen o rompen el equilibrio de 
la esencia de las cosas pueden ser calificadas como malas. Lo 

240		 Cavanas, M. L., Christian Wolff, cit., nota, 235, pp. 46 y 47. 
241		 Wolff, C., Ética alemana, trad. de María Luisa P. Cavana, cap. I.
242		 Wolff, C., Ontología, § 503.
243		 Fraile, G., op. cit., nota 237, p. 976.
244		 Ética alemana, cap. I.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 141

bueno y lo malo moral se determina, entonces, de acuerdo con 
la perfección o imperfección que cada acción concreta provoca: 
“Aquello que perfecciona a nuestro estado, tanto interno como 
externo, es bueno, por el contrario, lo que hace a ambos más im-
perfectos es malo”.245

Este principio es válido —asegura Wolf— aun cuando Dios 
no existiera. Es precisamente la ley natural, que todo hombre 
conoce gracias a su razón, la que nos indica los deberes que de-
bemos realizar para conseguir la propia perfección y la de los 
demás hombres. Dichas obligaciones tienen su razón suficiente 
en la propia naturaleza humana.246 Nos explicamos. La naturale-
za tiende a su bien propio, es decir, tiene en sí misma el principio 
intrínseco, necesario e inmutable de las obligaciones que la diri-
gen a su fin. Por tanto, sus obligaciones247 no pueden ser extrín-
secas, sino que se derivan de la propia naturaleza, y tienen valor 
absoluto aun en el caso de los ateos: “Como esta regla —haz el 
bien y evita el mal— por su coerción es una ley, y la coerción 
viene de la naturaleza, así la ley de la naturaleza ha sido fijada 
por la naturaleza y tendría lugar del mismo modo aunque los 
hombres no tuvieran gobernantes que le pudieran obligar, incluso 
tendría vigencia aunque no existiera Dios”.248 A estas obligacio-
nes provenientes de la naturaleza, y que el hombre puede conocer 
reflexionando sobre el mundo y sobre sí mismo, se unen otras 
leyes: las positivas, ya sean divinas o humanas. Mas no por esto 
deja de tener plena validez la ley de la naturaleza. Hemos habla-
do de las obligaciones; y hemos dicho que éstas provienen de 
la esencia misma del ser humano, pero ¿de dónde, pues, surgen 
los derechos naturales? De la misma idea de perfección: si cada 
hombre tiende naturalmente a su fin, tiene el derecho de realizar 
todas las acciones que lo encaminen a dicho fin. En efecto, cada 

245		 Ibidem, § 3.
246		 Fraile, G., op. cit., nota 237, p. 977.
247		 Wolff define la obligación como aquello que pone a un sujeto en relación 

con un motivo de acción del querer o no querer.
248		 Idem.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS142

hombre tiene un derecho innato a realizar las acciones idóneas 
para lograr su perfección, pero este derecho tiene su origen y 
fundamento en el deber primario que la naturaleza impone: que 
cada ser humano conquiste el fin para el que existe.

Como se ve, el punto de arranque de la filosofía moral de 
Wolff, al igual que en Locke, fue el deber u obligación. Pero en 
el caso de este último, los deberes provenían directamente de la 
voluntad de Dios, mientras que para el segundo los deberes pro-
vienen de la propia naturaleza, aunque en última instancia tam-
bién la naturaleza y sus leyes han sido creadas por Dios. A partir 
de la idea de naturaleza, en el sentido de physis, y del deber de 
perfeccionar dicha naturaleza, Wolff construyó su teoría de de-
recho natural.

A todo derecho corresponde un deber. El hombre es sujeto tan-
to de obligaciones como de derechos. Los primeros tienen, como 
acabamos de ver, una preeminencia sobre los segundos, pues la 
naturaleza humana consigue su perfección a través de preceptos 
o deberes. Además, toda ley proviene de una obligación moral: 
“No existe ley alguna que no haya sido precedida por una obli-
gación moral, en la cual tiene sus raíces y de la cual fluye”.249 
Las principales obligaciones que tiene el hombre son: a) Consigo 
mismo. Se refieren principalmente a mejorar la inteligencia y la 
voluntad. b) Con los demás. Se refieren al amor al prójimo o cari-
dad. Su máxima es no hagas a los demás lo que no quieras que te 
hagan a ti, y viceversa. c) Con Dios. Estas obligaciones consisten 
en el amor, el temor, la confianza y la gratitud que todos los hom-
bres deben tener hacia su Creador.

Hay deberes y derechos que se fundan en la naturaleza, y hay 
derechos y obligaciones adquiridos que se basan en algún hecho 
humano,250 como podría ser un contrato o pacto. Los derechos que 
se basan en la naturaleza son innatos e iguales en todos los hom-

249		 Wolff, C., Ius naturae methodo scientifico pertractatum, libro I, cap. 
I, § 26.

250		 Fraile G., op. cit., nota 237, p. 977.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 143

bres: “Existen derechos innatos; y son iguales para todos los hom-
bres puesto que son consecuencia de la naturaleza humana”.251

El profesor de Halle concibió al derecho como dependiente de 
la filosofía moral y, por tanto, negaba que la libertad fuera una 
mera capacidad ilimitada de hacer.252 Más bien es una facultad 
moral para ejecutar determinadas acciones que perfeccionen al 
hombre. Ahora, al coronar el deber moral como principio de toda 
legislación, el derecho se convierte en una mera lex permisiva, 
pues las únicas obligaciones son las morales. De esto resulta que, 
en sentido estricto, no hay obligaciones jurídicas, pues todo el 
derecho se entiende solamente como facultades, o sea, cosas que 
lícitamente se pueden hacer, y que la única ley auténticamente 
preceptiva es la moral. En su afán de recuperar un fundamento 
moral del derecho, Wolff vació a éste de auténticas obligacio-
nes jurídicas o, dicho de otra manera: terminó por no reconocer 
la existencia de obligaciones jurídicas. Con esta confusión entre 
derecho y moral, “Wolff —concluye el profesor Verdross— fue 
más allá de lo que se propuso, pues si bien el derecho no puede 
ordenar nada contrario a la moral, tampoco puede prohibir todas 
las acciones contrarias a ella; pasó también por alto nuestro autor 
que el derecho puede elevar a la categoría de deber jurídico una 
conducta indiferente a la moral”.253

Hemos dicho que el primer principio de la ley natural prescri-
be que los hombres tienen que hacer todo aquello que fomente 
su perfeccionamiento y deben evitar, en cambio, aquello que lo 
conculque. Esta formulación parece un avatar del primer prin-
cipio que Tomás de Aquino propuso para la razón práctica: bo-
num est faciendum et malum vitandum; es decir, haz el bien y 
evita el mal. Wolff continúa su exposición argumentando que el 
perfeccionamiento propio del hombre no puede ser obtenido de 
manera individual, porque necesita de la unión de las fuerzas y 
el intercambio de prestaciones, de lo que se deduce, como ya lo 

251		 Wolff, C., Ius naturae método…, cit., nota 249, libro I, cap. I, § 26.
252		 FDMO, p. 218.
253		 Idem.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS144

hemos apuntado, que además de los deberes que el hombre tiene 
con Dios y consigo mismo, también tiene el deber de contribuir 
al perfeccionamiento de los demás hombres.254 Y este principio, 
esencia de la ley natural, es inmutable, ya que la naturaleza mis-
ma del hombre es asimismo inmutable. Escuchemos cómo for-
mula esta idea el propio Wolff: (la ley natural) “es inmutable, 
pues está determinada por la naturaleza de las cosas... Y así la 
ley de la naturaleza ordena en cada caso que se presenta lo que 
el hombre debe hacer o dejar de hacer en esas circunstancias”.255 
Esta forma de concebir la ley natural le permitió afirmar que si 
uno es el principio que rige el obrar humano, es posible deducir, 
“uniendo constantemente las otras conclusiones, todas las nor-
mas que pertenecen al derecho natural”.256 Resulta claro en esta 
cita recién transcrita el espíritu moderno de nuestro autor: un 
entusiasmo desbordado por la razón, que pretende, a través del 
método científico, dar una respuesta clara y distinta a cualquier 
cuestión que ataña a lo humano. Hijo de este espíritu racionalista, 
Wolff intentó trasvasar el método de las matemáticas a las cues-
tiones éticas, al punto de poder afirmar que el grado de certeza 
propia de aquella ciencia exacta podría lograrse sin problema al-
guno en las cuestiones morales. Es a partir de estas afirmaciones 
de Wolff como nace la idea de sistema, esto es, una construcción 
intelectual capaz de pensar con verdad todo lo real. No es de ex-
trañar que nuestro filósofo hablara de su pensamiento como un 
sistema en el verdadero sentido de la palabra.

A pesar de que Wolff sostuvo ideas propias de la tradición 
aristotélico-tomista, hay que decir que tanto el modo en que las 
entendió como a las conclusiones a las que llegó distan bastante 
de esta tradición clásica. Basta con pensar que ni Tomás de Aqui-
no ni Aristóteles concibieron la posibilidad de aplicar el método 
propio de las ciencias exactas a las cuestiones éticas. Pese a que 

254		 Cavana, María Luisa, Chrsitian Wolff, Madrid, Ediciones Orto, 1995, 
p. 48. 

255		 Ética alemana, § 27.
256		 § 43.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 145

ambos, al igual que Wolff, concibieron unos primeros principios 
para el obrar, los cuales, según estos autores, son evidentes y 
necesarios, tuvieron la precaución de advertir que la vida moral 
es mucho más amplia que estos pocos principios, y que la reso-
lución de casos concretos en este terreno implicaba un esfuerzo 
intelectual y la existencia de virtudes, especialmente las cardina-
les. En el centro de sus sistemas éticos se encuentra la virtud de la 
prudencia, que si bien puede llegar a conclusiones verdaderas, no 
lo hace sin gran esfuerzo, y, la mayoría de las veces, de manera 
relativa a un tiempo y lugar determinados. De suerte que la cien-
cia ética o el discernimiento de lo justo se compone más de opi-
niones de personas prudentes que de normas dogmáticas e inmu-
tables. Además, muchas veces las conclusiones morales a las que 
se llega en la ética de estos autores implican males necesarios o 
respuestas que acarrean un mal menor. Evidentemente, este tipo 
de conclusiones no se podrían generalizar porque dependen de 
unas circunstancias y un tiempo particulares.

Como ya lo hemos mencionado, Wolff partió para la elabora-
ción de su sistema ético-jurídico de la obligación y de la igualdad 
natural de todos los seres humanos: si todos los hombres tienen 
una naturaleza que está determinada hacia la perfección, todos 
tienen los mismos derechos y deberes y, por tanto, son iguales. 
A partir de esto, nuestro autor derivó ciertos derechos innatos de 
todo hombre: la igualdad y la libertad natural, el derecho a la se-
guridad y el de legítima defensa.257 No obstante lo anterior, Wolff 
admitió la posibilidad de establecer por contrato ciertas desigual-
dades, sin llegar, eso sí, al extremo de suprimir el derecho natu-
ral a la solidaridad, del que cada hombre es deudor frente a los 
demás. En este sentido, de la obligación del cuidado del otro se 
deriva la necesidad natural de la paz entre las sociedades y entre 
los miembros de una sociedad y, en consecuencia, el uso de la 
fuerza sólo es válido para volver al estado original de paz que se 
ha roto por una injusticia.

257		 FDMO, p. 220.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS146

La sociedad se ha conformado por medio de un contrato so-
cial, en virtud del cual todo ciudadano se obliga, “en la medi-
da de sus fuerzas y de acuerdo con lo pactado, a fomentar el bien 
de la comunidad y a no emprender nada que no se oponga a su 
bienestar”.258 El bien común se refiere al “goce de los elementos 
suficientes para subsistir en la paz, en la paz y en la seguridad de 
los ciudadanos”, objetivos que son, a su vez, el límite de los fi-
nes del Estado. En este orden de ideas, los gobernantes no tienen 
un poder irrestricto, pues su autoridad se encuentra restringida 
por los preceptos de la ley natural. Siendo esto así, el ciudadano 
no tiene obligación de obedecer al gobernante que ha dictado 
normas en contra de la ley natural. Aún más: tiene derecho a la 
resistencia activa.

Llevado al terreno del derecho internacional, la teoría ética de 
Wolff aboga por la paz entre los Estados, ya que cada uno de ellos 
tiene un deber de respeto y solidaridad hacia sus homólogos. Esto 
se debe a que la misma naturaleza ha creado una comunidad na-
tural entre los pueblos, cuya auténtica finalidad es el fomento de 
la perfección de todas las naciones. Wolff llamó a esta sociedad 
internacional civitas máxima.259

El mérito de Wolff, a nuestro modo de ver, consiste, por un 
lado, en haber sistematizado el pensamiento de uno de los últi-
mos grandes humanistas —Leibniz—, y por el otro, en haber re-
cuperado nociones de la filosofía clásica (como naturaleza y fina-
lidad) y haberlas intentado incluir armónicamente con las ideas 
ilustradas en un sistema. En lo que se refiere específicamente al 
derecho natural, Wolff no innovó mucho con respecto de sus an-
tecesores, pero sí logró conjuntar en un solo edificio racional las 
distintas teorías para lograr darle una fundamentación racional. 
Sus ideas respecto a la perfección del ser humano como funda-
mento de la ley natural ya habían sido desarrolladas con gran 
hondura en la Edad Media y por el pensamiento griego. De igual 

258		 Institutiones iuris naturae et gentium, in quibus ex ipsa hominis natura 
continuo nexu omnes obligationes et iura omnia dedunctur, § 837.

259		 § 1090.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 147

forma, su visión del Estado fundado en un pacto social, así como 
los límites que ciertos derechos innatos imponen al poder de los 
gobernantes, son temas que se pueden encontrar desarrollados 
en términos muy semejantes en autores anteriores, como Locke, 
Pufendorf, Altusio, Grocio, Vázquez de Menchaca y Suárez, por 
mencionar sólo algunos. Lo que puede variar es el fundamento.

Ahora bien, la afirmación de la existencia de ciertos derechos 
fundamentales, como son el derecho a la igualdad, a la libertad, 
a la vida y a la legítima defensa, entre otros, es algo que se le 
tiene que reconocer a nuestro autor, no tanto por una novedosa 
formulación, pues de estos temas ya había hablado ampliamente 
Pufendorf —uno de los pensadores que más influyó en la obra 
jurídica de Wolff—, cuanto por su relativamente original funda-
mentación teleológica, la cual le permitió defender con mayor 
vehemencia que algunos de sus contemporáneos y maestros el 
límite del poder estatal frente a los derechos naturales que perte-
necen a todo hombre.

Si hemos desarrollado el pensamiento ético y jurídico de Chris-
tian Wolff, se debe a la fuerte influencia que tuvo en el desarrollo 
de la filosofía del derecho posterior, sobre todo la que se refiere a 
la fundamentación de ciertos derechos innatos. Su idea de siste-
matización de las obligaciones y derechos propios del hombre es 
uno de los antecedentes más fuertes de la idea de una declaración 
de derechos humanos.


