
17

EL DERECHO NATURAL Y EL DERECHO 
SUBJETIVO EN EL PENSAMIENTO MEDIEVAL

Hay una enorme cantidad de antecedentes históricos del derecho 
subjetivo moderno. Podemos encontrar dicha noción —como aca-
bamos de exponer en el capítulo anterior— en el derecho romano 
clásico, aunque nunca al punto de poder hacer una identificación 
entre ésta y la moderna. También en algunos textos del derecho 
justinianeo y en algunos autores de la patrística y de la alta Edad 
Media. Ahora bien, todos estos precedentes no tienen la suficiente 
sustantividad y peso para considerarlos como antecedentes direc-
tos del derecho subjetivo moderno.

No obstante la anterior, podemos afirmar que una de las ideas 
que ayudó a la configuración moderna de dicha noción se en-
cuentra en las Etimologías de San Isidoro de Sevilla, Padre de la 
Iglesia que vivió en la temprana Edad Media (560-636). El obis-
po romano-español hace una distinción entre lo que es lícito y lo 
que es justo o legal. A lo primero lo llama fas, y a lo segundo, 
ius.20 El ejemplo utilizado por el obispo de Sevilla para clarificar 
esta distinción es la invasión de una propiedad ajena: si un sujeto 
camina por un predio que no es suyo lo hace lícitamente, aun-
que de manera ilegal; tiene la posibilidad de pasar por el terreno 
de un extraño, si tiene necesidad —por ejemplo, para recoger 
un animal suyo que se escapó para pacer en propiedad ajena—, 
porque su intención no es cometer ningún mal.21 Mas el hecho 
de que ningún título jurídico ampare su presencia en aquel lugar 
hace que ésta sea ilegal o injusta.

20		 DSH, p. 45.
21		 Idem.

www.juridicas.unam.mx


LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS18

Esta distinción tendrá una presencia muy importante en las 
obras de los juristas y filósofos posteriores, especialmente en los 
últimos pensadores bajomedievales,22 como son los pertenecien-
tes a la Segunda Escolástica Española.

Fas significaba, pues, una facultad connatural al hombre que 
le permitía actuar de manera individual y libre. Un poder, por 
decirlo con otras palabras, originario y exclusivo de las perso-
nas; esto es, de los seres racionales. En una palabra: autopose-
sión. También se podía entender como la capacidad de hacer todo 
aquello que no era prohibido por el ius o derecho válido.23 En 
este sentido, el fas precedía al derecho, era anterior a él, y, por 
tanto, surgía de él.

Además del Corpus Iuris Civilis, el otro texto que tuvo un pres-
tigio universal durante la Edad Media fue el derecho de la Iglesia 
católica. Este ordenamiento jurídico, conocido como ius canoni-
cum, era común a todos los países europeos, y por este hecho les 
daba cierta unidad jurídica. El origen de este derecho es singu-
larísimo, pues a diferencia de otros ordenamientos jurídicos no 
provenía ni del pacto del rey con sus súbditos ni del consenso tá-
cito de sus afectados. O, dicho con otras palabras: al contrario del 
orden jurídico civil, el canónico no dependía del pacto entre las 
partes afectadas. Es importante hablar de este peculiar derecho, 
porque en él se menciona de manera explícita la noción potestad, 
muy cercana a la de derecho subjetivo. De hecho, Brian Tierney 
afirma en un profundo trabajo sobre el tema, que la noción de de-
recho subjetivo fue una creación de los canonistas del siglo XII, 
que los nominalistas, especialmente Guillermo de Occam, en-
contraron ya formada en esencia y se limitaron a usar.24 ¿Por qué 
motivo se utilizó la noción de postestas en el ordenamiento canó-
nico? Principalmente para explicar el poder omnímodo del papa 

22		 Idem.
23		 Ibidem, pp. 44 y 45.
24		 “Los orígenes de la noción de sujeto de derecho”, Revista de Estudios 

Históricos-Jurídicos, Ediciones Universitarias de Valparaíso, XXIV (2202), pp. 
192-194. Citado en DSH, p. 41.



EL DERECHO SUBJETIVO 19

y de los concilios en cuestiones de fe, moral y disciplina eclesial y 
la autoridad pastoral de los obispos y los sacerdotes. ¿Qué es una 
potestad? No hay una definición genérica de este concepto, pues 
toma realidad en su ejercicio. Así, podemos definir la potestad 
si la relacionamos con su funcionalidad: la potestad del obispo 
para hacer esto o aquello, la potestad del papa para declarar tal o 
cual cosa, etcétera. Nos dice el profesor Carpintero que el único 
autor que se atrevió a definir la potestad en el terreno eclesial fue 
Jacobo Almain: “La potestad en general no es otra cosa que una 
cierta facultad adecuada para ejercer alguna operación en algún 
supuesto”.25 A pesar de la generalidad de esta definición, es cla-
ra la concepción, por decirlo de alguna manera, funcionalista de 
la potestad canónica: no existe una potestad in genere, sino que 
existe para ser ejercida en un supuesto.26 Al igual que los roma-
nos, los canonistas medievales consideraban que todo poder sólo 
existe si tiene un motivo, utilidad o título que lo justifique, y no 
como una cualidad moral ínsita en la naturaleza.

Los canonistas usaban indistintamente los términos facultas, 
potestas, ius, y en ciertas ocasiones dominium. El papa tenía do-
minio sobre la Iglesia universal, y lo ejercía a través de facultades 
y derechos. También los eclesiásticos de rango inferior, así como 
los fieles en general, tenían, según el Corpus Iuris Canonici, una 
gran cantidad de iura et facultates.27 La diferencia entre el ordena-
miento civil y el canónico en el pensamiento medieval es bastante 
clara: mientras en éste el medio propio del derecho es personal, 
o sea, se refiere a acciones o facultades que el individuo puede 
ejercer en un supuesto concreto, en aquél el medio del derecho 
es material o cósico (medium rei), pues se refiere a la relación 

25		 Idem.
26		 A este respecto, oigamos al profesor Carpintero: “Ciertamente el derecho 

subjetivo no era exactamente un ius arbitrarium en el derecho canónico, pues 
cada derecho estaba afecto a una finalidad, pero la extensión de esta figura 
jurídica preparó la mentalidad para entender que la manifestación originaria y 
primaria de la vida jurídica eran los derechos libres de cada persona”. Ibidem, 
p. 43.

27		 DSH, p. 40.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS20

de una persona con una cosa, es decir, con toda la realidad y sus 
circunstancias.

El siguiente hito en la configuración del concepto moderno de 
libertad lo encontramos en la escuela de los nominales, según la 
denominación de Carpintero,28 cuyo principal exponente es Duns 
Escoto.

Los nominales consideraban al hombre principalmente como 
un ser incomunicable que se encontraba solo con su buena vo-
luntad y su capacidad de transformar al mundo.29 Lo externo a 
él, las cosas, son lo totalmente otro, por lo que su influjo para la 
determinación de la naturaleza humana es nulo. De suerte tal que 
el hombre es una criatura acabada que no recibe ningún tipo de 
configuración del universo circundante; antes bien, es un déspota 
que transforma el mundo según sus necesidades.30

Muy distinta es la visión de Aristóteles y Tomás de Aquino, 
quienes en su antropología dan primacía a la praxis humana 
—que se retroalimenta de su entorno— al hablar de la naturaleza 
humana y su configuración. Para estos pensadores, el hombre no 
está ni por mucho acabado: es un ser dotado con virtualidades y 
tendencias que tiene que desarrollar (actualizar) en su contacto 
con las cosas y con las demás personas. Aquí se destaca la impor-
tancia de la praxis, del obrar.

En la antropología de este corte se echa de ver la importancia 
del mundo exterior: el hombre es una función del entorno que le 
corresponde.

La noción praxis es ante todo una noción biológica. Los seres 
vivos son capaces de un movimiento distinto del movimiento fí-
sico; un movimiento más complicado, más rico: un movimiento 
vivo que tiene su finalidad en sí mismo. Y vivir es un verbo in-
transitivo, lo que significa que para los seres vivos la vida es el 
hecho de vivir.

28		 Ibidem, passim.
29		 Ibidem, pp. 54 y ss.
30		 Ibidem, pp. 61 y 62. 



EL DERECHO SUBJETIVO 21

La vida de los seres vivientes, pues, constituye su mismo ser.31 
Y la vida es dinámica, proteica, misteriosa.

Antes de exponer la antropología del franciscano Duns Scoto 
ahondaremos en el pensamiento antropológico y jurídico de To-
más de Aquino, con la intención de ganar mayor comprensión de 
los conceptos de los autores nominales y voluntaristas, quienes 
construyeron sus edificios intelectuales en expresa oposición a la 
tradición intelectual anterior, representada por el aquinate.

El derecho natural en Tomás de Aquino

Lo primero que hay que decir es que el de Aquino conocía 
muy bien el derecho de su época, es decir, el ius commune o de-
recho común, que estaba conformado, grosso modo, por el Cor-
pus Iuris Canonici, los textos legales que después integrarían el 
Corpus Iuris Civilis, las glosas que habían hecho al segundo una 
serie de juristas afines al método que fundó el maestro Irnerio 
—reunidas en la obra jurídica de mayor prestigio de la época: la 
Magna Glosa de Acursio—, y los comentarios de los llamados 
posglosadores (Bártolo de Sassoferrato y Baldo Ubaldis, princi-
palmente).

Tomás se enfrentó con un sinnúmero de acepciones del térmi-
no “derecho natural”, algunas de las cuales eran contradictorias 
entre sí mismas o demasiado ambiguas. Sin falsear este carác-
ter polar de las distintas definiciones, intentó hacer una armo-
nización entre ellas. Ahora bien, dicha armonización no fue un 
mero resumen de las distintas posturas de los jurisconsultos y sus 
comentadores, producto de la eliminación de aquellas que eran 
contradictorias; antes bien, consistió en una reflexión profunda y 
respetuosa de la tradición, con el afán de comprender el sentido 

31		 “Vita enim viventis est ipsum vivere in quadam abstractione significatum: 
sicut cursus non est secundum rem aliud quam currere. Vivere autem viventium 
est ipsum esse eorum”. Aquino, T., In decem libros Ethicorum Aristotelis ad 
Nichomachum Expositi, Torino-Roma, Marietti, 1964, § 817. Citado en DSH, 
p. 51.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS22

profundo de derecho en el pensamiento anterior, evitando cual-
quier tipo de reduccionismo o falseamiento.

A lo anterior hay que sumar su vastísimo conocimiento de la 
patrística, y especialmente de esa magna obra del ya citado obis-
po de Sevilla, las Etimologías.

La primera distinción de corte filosófico que Tomás hace para 
ganar claridad en la comprensión y exposición del derecho natu-
ral es entre la razón esencial (ratio essencialiter) y la razón parti-
cipada (ratio participata).32 Ésta conocía los primeros principios 
del obrar moral, es decir, los preceptos primarios del derecho 
natural (también se le conocía con el nombre de sindéresis). La 
segunda, por el contrario, discernía las soluciones justas a los 
casos concretos; hacía, para decirlo con otras palabras, prácti-
cas, reales, las normas primarias del comportamiento moral. Esta 
razón, pues, era la encargada de aplicar los primeros principios 
en la vida cotidiana, de suerte tal que podía elegir, dado el caso, 
una solución que se decantara por el mal menor, o por la solución 
menos injusta, etcétera. Lo curioso del asunto es que para Tomás 
estas soluciones prácticas, que provenían de la razón esencial, 
también formaban parte del derecho natural.33

Resulta, pues, que el derecho natural no sólo estaba constitui-
do por los primeros principios del entendimiento práctico, sino 
también por las soluciones concretas que los juristas daban a los 
casos concretos. Así, se muestra en toda su falsedad la idea de 
que el derecho natural en la Edad Media fuera inmutable. En todo 
caso, la parte invariable era la de los primeros principios (unos 
pocos). Mas estos principios representaban únicamente una parte 
mínima del derecho natural, pues la otra parte se constituía por 
la aplicación de éstos para la resolución de conflictos (lo que To-
más llamó derecho humano, derecho de gentes o ley humana, con 
distintos matices).

Se echa de ver que no hay una concepción formal y simplista 
de lo justo. Y es lógico, Tomás no es pensador superfluo que bus-

32		 DSH, p. 51.
33		 Idem.



EL DERECHO SUBJETIVO 23

que claridad en la simplificación de ideas. Consideraba que para 
un ser que está inmerso en el tiempo, un catálogo de preceptos 
inmutables no podría resolver sus querellas.

Esta distinción entre una razón participada y una razón esen-
cial le permite al aquinate armonizar dos concepciones clásicas 
del derecho, que a primera vista parecen ser incompatibles. La 
primera es de Ulpiano (Digesto, I,I,1,2-4), y hace referencia al 
derecho natural: ius naturale est quod natura omnia animalia 
docuit, es decir, el derecho natural es lo que la naturaleza enseñó 
a todos los animales. Y la segunda, de Gayo, hace referencia al 
derecho de gentes: “Lo que la razón natural constituyó entre to-
dos los hombres es observado por todos los pueblos, y se llama 
derecho de gentes” (Digesto I,I,9).

En la cuestión 57, artículo 3, de la II-II, Tomás se pregunta si 
el derecho de gentes se identifica con el derecho natural. Aguda-
mente, nuestro filósofo concluye que no hay identidad, aducien-
do a un texto de Ulpiano, en donde el jurisconsulto afirma que el 
derecho natural es distinto al de gentes, porque aquél es común 
a todos los animales, mientras que éste sólo lo es a los hombres. 
Parecería, pues, que el ius gentium nada tiene que ver con el ius 
naturale. Ahora bien, el razonamiento del santo no termina aquí. 
Si analizamos la definición de Gayo, podremos entender en qué 
sentido preciso afirma que no hay identidad entre uno y otro de-
recho. La clave está en el calificativo que Gayo da a la razón 
en el caso del hombre: “natural”. Esto significa que, además del 
derecho natural común a todos los animales, existe otro ordena-
miento natural, pero que pertenece restrictivamente al hombre, 
por ser éste el único que tiene razón: el ius gentium. De ahí que 
no se puede identificar con el derecho natural en sentido lato. Sin 
embargo, esto no obsta para que, en sentido estricto, sí lo sea.

Ganaremos mayor comprensión si interpretamos estas afirma-
ciones a la luz de la distinción entre la razón participada y la 
razón esencial. El hombre, al igual que los animales, tiene una 
noción de lo que es bueno y lo que es malo. O en otras palabras: 
hay un instinto que enseña, como bien dice el Jurisconsulto (con 



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS24

este nombre se refiere Tomás a Ulpiano), lo bueno por hacer y lo 
malo por evitar. En el caso concreto del hombre, ese instinto es 
explícito en la reflexión, lo que permite formularlo en principios. 
La razón participada conoce el deseo profundo del hombre de 
conseguir el bien último (actuando conforme a su naturaleza), 
de forma tal que su prerrogativa —el primer principio de la ra-
zón práctica: haz el bien y evita el mal— tendrá por base ese afán 
natural.

En este orden de ideas, el derecho natural —entendido como 
instinto de actuar conforme a la propia naturaleza— es común a 
las bestias y al hombre, con la importante diferencia de que en 
el caso de este último, dicho instinto se puede tematizar por su 
capacidad racional (razón participada o intellectus). Es precisa-
mente gracias a esa capacidad de hacer explícitos los primeros 
principios de la razón práctica que el ser humano puede generar 
su propio derecho: el derecho de gentes. Éste, por basarse en la 
razón, solamente se podrá llamar natural en el caso del hombre, 
pero no en el caso de los animales. De ahí que no se puedan iden-
tificar el ius naturale y el ius gentium, a pesar de que ambos, en 
distintos planos, forman parte del derecho natural.

Pero hay todavía un elemento que complica la explicación an-
terior. Recordemos que cuando expusimos los elementos esen-
ciales del derecho natural para los juristas romanos menciona-
mos la communis omnium possessio (la propiedad común de 
todos) y la omnium una libertas (la libertad de todos). Este par 
de nociones: ¿pertenecen al ius naturale o al ius gentium? Al pri-
mero es evidente que no, por el simple hecho de que los romanos 
no consideraban a los animales capaces de poseer ni de ejercer 
actos libres. Pero tampoco pertenecen al derecho de gentes, pues 
precisamente éste es el que ha introducido la propiedad privada y 
la esclavitud, instituciones jurídicas opuestas a la propiedad co-
mún y a la libertad de todos. Además, ambas ideas no dependen 
del despliegue de la razón del hombre, sino que existen porque 
el hombre existe. Entonces ¿dónde ubicar estas definiciones del 
derecho natural? Los medievales resolvieron este problema for-



EL DERECHO SUBJETIVO 25

mulando una noción de derecho natural intermedio, el cual se 
encontraba entre el instinto natural y el despliegue de la razón, y 
que podemos llamar derecho de gentes primario.34

De lo anterior se sigue que el derecho natural propio del ser 
humano está constituido tanto por el derecho de gentes primario 
como por los ordenamientos jurídicos provenientes de su razón 
(ius gentium secundario) y la tendencia instintiva de actuar con-
forme a la naturaleza, tendencia común con los animales. Ahora 
bien, estos ordenamientos no siempre se relacionan de manera 
pacífica; es decir, en algunos casos el derecho de gentes se con-
trapone al ius naturale, hasta el punto de que puede derogarlo en 
algunas de sus partes. Esto ya lo vimos al hablar del derecho sub-
jetivo en el derecho romano clásico. Baste con recordar que en 
caso de necesidad, los preceptos del ius naturale que habían sido 
suspendidos por el derecho de gentes podían recobrar su validez.

Como se echa de ver, los medievales, y entre ellos Tomás, con-
sideraban que el derecho natural se componía por varios ordena-
mientos, los cuales ganarían importancia según la capacidad que 
tuvieran de resolver conflictos reales. Y si el de Aquino decidió 
no eliminar ninguno de estos ordenamientos, a pesar de que en 
ocasiones se contradecían, fue porque consideró que cada uno te-
nía un valor insustituible para explicar las distintas dimensiones 
jurídicas del ser humano.

En la Suma Teológica (I-II q94 a2), Santo Tomás se pregunta 
si la ley natural comprende muchos preceptos o uno solamente. 
El esquema que nos presenta para resolver esta cuestión se co-
rresponde de manera análoga con el esquema que hemos presen-
tado líneas arriba al enumerar los distintos ordenamientos que 
conformaban el derecho natural para los romanos clásicos.

El santo sostiene que hay varios preceptos en la ley natural, 
según se consideren las tendencias y los fines de todas las cosas. 
Así, todo el universo —el hombre incluido— tiende por natura-
leza a conservar su propio ser. “Y de acuerdo con esta inclinación 
pertenece a la ley natural todo aquello que ayuda a la conserva-

34		 Ibidem, p. 53.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS26

ción de la vida humana e impide su destrucción”.35 En segundo 
lugar, existe una inclinación, común sólo a hombres y animales, 
hacia bienes más determinados. Tomando en cuenta este tipo de 
inclinaciones, la ley natural puede ser considerada como “las co-
sas que la naturaleza ha enseñado a todos los animales”. La con-
junción de sexos, la educación de los hijos y otras cosas seme-
jantes36 serían ejemplos de este tipo de tendencias. Por último, en 
la naturaleza del hombre existe una peculiar inclinación racional 
al bien, que se concreta en la búsqueda de la verdad, la vida en 
sociedad, la religión, por mencionar sólo algunas.

Hay un claro paralelismo entre esta manera de explicar los 
distintos preceptos de la ley natural y los distintos preceptos que 
conforman la ley natural. Aunque también existen algunas dife-
rencias. En el esquema de impronta romana no hay una conside-
ración de la teleología de todas las cosas, sino únicamente de las 
tendencias en los animales y los hombres, mientras que en el pro-
puesto por Tomás —el cual tiene por base la idea de Providencia 
divina— todas las sustancias tienden naturalmente a su fin por el 
gobierno de Dios.

¿Dónde colocar el derecho de gentes primario y secundario en 
el esquema presentado por Tomás? A nuestro modo de ver, po-
dría explicarse incluyéndolo en el grupo de inclinaciones que se 
refieren a la tendencia racional del hombre a la consecución del 
bien. El ius gentium primario se refiere a los derechos naturales 
que pertenecen al hombre por el simple hecho de ser hombre, la 
criatura más digna de la creación, según Tomás y toda la Tradi-
ción. O, para decirlo con otras palabras: al ser humano, por el 
simple hecho de ser persona, es decir, una naturaleza racional, le 
corresponden unos derechos especiales. Si la propiedad privada 
existe entre los hombres, es precisamente porque éstos tienen la 
capacidad racional de poseer. En cambio, el derecho de gentes se-
cundario —que también, recordémoslo, forma parte del derecho 
natural— es el despliegue de la razón al filo de las necesidades.

35		 S. Th., I-II q94 a2.
36		 Idem.



EL DERECHO SUBJETIVO 27

No pasamos por alto que hemos usado indistintamente el tér-
mino ley natural (lex naturalis) y derecho natural (ius naturalis). 
¿Qué diferencia existe entre estos conceptos? La respuesta nos 
la da Tomás: “la ley no es el derecho mismo, sino cierta razón 
del derecho”.37 Esto significa que la relación entre el derecho y 
la ley es del todo a la parte. La ley, concretamente, tiene como 
diferencia específica ser una determinada regla de la prudencia, 
que preexiste en la razón para guiar a la acción justa, y que ha 
sido formulada por escrito. Lo esencial de la ley, entonces, es 
que esté escrita.38 Por otra parte, hablar de una regla es hablar de 
un mandato, pues lo particular de aquélla es ordenar, del mismo 
modo que éste. Ahora, lo peculiar del mandato de la ley es su 
racionalidad. De suerte que otro elemento esencial de la ley es 
ser un mandato prudencial de la razón. Es de suma importancia 
señalar esto, pues para los autores posteriores, la sede de la ley es 
una voluntad superior, ya sea la de Dios o la de un rey. Cada una 
de estas posturas da una respuesta a la pregunta de por qué obliga 
la ley: para Tomás, la ley obliga porque se refiere al fin debido 
a la naturaleza humana, de forma que la obligación no es exterior 
(o heterónoma, en terminología kantiana), sino que potencia el 
despliegue de lo connatural al hombre (en su inteligencia y vo-
luntad): la búsqueda de la bienaventuranza. En cambio, para los 
voluntaristas, la ley obliga porque es mandada. Cuando la ley se 
considera un mandato de la razón, no es dogmática, mientras que 
cuando proviene de una voluntad ordenadora, sí lo es, puesto 
que no se puede cuestionar; sólo se puede obedecer.

Para Tomás de Aquino, existen cuatro causas para compren-
der la realidad: la causa material, la causa eficiente, la causa for-
mal y la causa final. La más importante, a pesar de parecer la 
más remota, es la final, ya que esta causa es la que dota de sen-
tido a las demás. Al tratar de los actos humanos, la importancia 
de esta causa es esencial. Nuestro teólogo distingue dos factores 
a la hora de hablar sobre las acciones libres del hombre: qué se 

37		 S. Th., q57 a1 sol.
38		 Idem.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS28

está haciendo, y cómo se está haciendo eso mismo.39 La primera 
pregunta determina la especie del acto, y su criterio es desde el 
objeto, es decir, la cosa a la que se refiere determina la bondad o 
maldad de la acción. La segunda pregunta, la de mayor relevancia 
para la moralidad del acto voluntario, se refiere a las intenciones y 
a las finalidades. Esto significa que el agente y sus intenciones 
son las que determinan lo ético de los actos. Como se ve, la causa 
final del obrar es la más importante para calificar las acciones de 
buenas o malas. El peculiar objeto que especifica la acción vo-
luntaria es el fin; por eso nos dice Tomás: “Finis habet rationem 
objecti”,40 el fin tiene razón de objeto.

El hombre tiene una naturaleza con tendencias sensibles y 
racionales. El conjunto de ambas constituye la vida moral del 
hombre. Lo peculiar de estas tendencias es que no hay libertad 
en ellas; existen con el hombre. Éste no puede decidir que su 
voluntad desee un fin o lo deje de desear; simplemente lo desea 
y ya. Ahora bien, ese deseo, por provenir de un apetito racional, 
no se conoce con certeza. Se necesita la razón para determinar 
el contenido de ese deseo y para dictaminar prudencialmente los 
medios idóneos para su consecución. La razón, a su vez, depende 
de los sentidos (no hay nada en la razón que no haya pasado por 
los sentidos), y este hecho hace que su conocimiento sea imper-
fecto y fragmentario. La consecuencia de esta debilidad de la ra-
zón humana es que cada hombre entiende por fin distintas cosas. 
Y esto no sólo ocurre por la calidad moral del individuo, sino que 
es una condición de la naturaleza del hombre. Es decir, la mul-
tiplicidad de fines no proviene primariamente por la diferencia 
entre el virtuoso y el incontinente, sino que se da, más bien, por 
la dependencia sensible del conocimiento intelectual de todo ser 
humano.

A lo anterior hay que añadir que cada hombre elige los medios 
para conseguir sus fines de mejor o peor manera, dependiendo de 
las disposiciones éticas que posea y de las circunstancias fácticas 

39		 S. Th., I-II q94 a2 sol.
40		 Ibidem, q90 a1 sol.



EL DERECHO SUBJETIVO 29

en las que se encuentre. De ahí que la prudencia sea tan impor-
tante para el obrar del hombre (circunstancial).

Para cada hombre los fines y los medios para conseguirlos son 
distintos, sí; por eso las normas generales no le sirven de mucho 
para resolver sus problemas. Mas esto no debe llevarnos a pensar 
que la ética del de Aquino es relativista. Decíamos al inicio de 
este título que nuestro teólogo asevera que en el hombre, aparte 
de un conocimiento discursivo, o sea, su razón, existe otro de tipo 
inductivo o intuitivo llamado intelecto, que conoce los primeros 
principios (en su primer contacto con la realidad sensible), tan-
to teóricos como prácticos. Estos principios constituyen la parte 
fundamental de la ley natural y aseguran una base objetiva a la 
moral. Sin embargo, el hombre vive inmerso en el tiempo, esto 
es, en lo contingente, por lo que su actuar es concreto, determi-
nado. Una ley general por sí misma es de muy poca utilidad para 
un ser cuya vida ética se desarrolla en lo fáctico. Necesita, pues, 
aplicar las leyes generales a los casos concretos para resolverlos. 
Es aquí donde entra el tema de las virtudes, especialmente la jus-
ticia y la prudencia.

La valía de la ley es precisamente ser un mandato de la razón 
que guía al hombre a la consecución de su fin natural. Tomás dis-
tingue entre la ley eterna y la ley natural. Esta última es la partici-
pación del hombre en la ley eterna.41 Por eso se compone de unos 
primeros principios inmutables; pero, como ya hemos dicho, esta 
ley también está conformada por las conclusiones que el hombre 
puede extraer de dichos principios.42 ¿Qué importancia tiene la 
ley para el derecho?

El derecho consiste en el proceso dialéctico por medio del cual 
el hombre resuelve problemas concretos, urgido por la necesidad, 
aplicando leyes generales. Esto significa que la ley es una parte 
de este proceso. Es lógico, entonces, que Tomás nunca hable de 
un derecho eterno, ya que si lo esencial de éste es ser un proceso 
de concreción de algo universal, entonces es exclusivo de un ser 

41		 Ibidem, q91 a2 sol.
42		 Idem.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS30

imperfecto, el cual tiene la necesidad de discurrir a través de si-
logismos. En efecto, el derecho natural tiene una parte universal 
y objetiva, que es la ley, pero también tiene una parte dinámica, 
que se determina por la utilidad y la necesidad, cuya validez sola-
mente es temporal, constituida por las soluciones justas, basadas 
en la prudencia. Sería un error considerar que la aplicación de los 
principios generales a los casos particulares es algo mecánico. 
Basta con ver la exposición de Tomás sobre la prudencia para 
desechar esta idea.43 Esta virtud especial es bastante compleja. Se 
constituye por partes cuasi integrantes, partes potenciales y sus 
partes subjetivas.44 Y cada una de las virtudes o hábitos que con-
forman cada una de estas partes de la prudencia sólo se obtienen 
con la experiencia, el estudio y el paso de los años. Determinar lo 
justo o ius exige del hombre prudente o jurisconsulto una entrega 
completa a la realidad, al análisis de sus relaciones, de los sujetos 
y cosas implicadas.

Lo anterior significa que el jurisprudente tiene que tomar como 
dato primario para descubrir lo justo la realidad, compuesta de 
complicadas relaciones entre sujetos y objetos. Sin embargo, no 
debe descuidar las circunstancias personales de los sujetos in-
volucrados, aunque esto de manera secundaria. El medio de la 
justicia es un medio real.45 Se habla de medio, porque todas las 
virtudes tienen un punto de equilibrio al que Aristóteles llamó 
justo medio. En el caso de la justicia, este medio es la realidad, 
es decir, el caso concreto con todos sus pormenores. El hombre 
prudente desentraña lo que es de cada quien por medio de un es-
tudio pormenorizado de los datos objetivos que se le presentan. 
¿Por qué el medio de la justicia es real y no racional o personal, 
como en las demás virtudes? Para dar solución a esta pregunta 
tenemos que analizar la definición de derecho (ius) y su relación 
con la justicia para el aquinate.

43		 Ibidem, II-II q47 a56.
44		 Ibidem, II-II q58 a10.
45		 Idem.



EL DERECHO SUBJETIVO 31

Empecemos por esto último. Para entender mejor la relación 
entre el ius y la iustitia, primero tenemos que analizar el signi-
ficado de esta última. Siguiendo a Ulpiano, Tomás define a la 
justicia como “constans et perpetua voluntas ius suum quique 
tribuendi”,46 es decir: la constante y perpetua voluntad de dar a 
cada quien su derecho (o ius). La constancia y perpetuidad de-
velan que la justicia es un hábito, una disposición estable; en 
definitiva, una virtud.47 Y la referencia a la voluntad hace que 
esta virtud sea moral. La finalidad de esta virtud moral es dar a 
cada quien lo suyo. Y “lo suyo”, su derecho o, con más exacti-
tud, su ius, es su objeto. Es así como se relacionan la justicia y el 
derecho. Para nuestro teólogo, pues, el derecho es el objeto de la 
justicia.48 Ahora analicemos qué es el derecho.

El derecho o lo justo “es lo que por naturaleza es adecuado 
o de medida igual a otro”.49 Hablar de cierta igualdad o medida 
denota una proporción externa y objetiva. Y la proporción sólo se 
logra por medio de la observación de los objetos que se quieren 
ajustar o igualar. Por otra parte, siempre que se habla de igualdad 
se habla de una relación, bien sea de una persona con un objeto, 
bien sea de una persona con otra. No hay igualdad si no hay plu-
ralidad o comparación.50 Por tanto, quien quiera realizar un acto 
de justicia tiene que atender primariamente a las partes involu-
cradas y a los objetos o cosas en disputa.

Al hablar de la moralidad de los actos humanos dijimos que 
hay dos niveles de consideración: el objetivo, el cual se refiere 
a qué es lo que se hace, y el subjetivo, que atiende al cómo se 
hace; es decir, a las intenciones de fin del agente. Lo peculiar del 
derecho o lo justo es que únicamente importa el qué se hace. En 
las otras virtudes lo importante es el cómo se hace, la intención. 
Oigamos al de Aquino: “se llama justo a algo, es decir, con la 

46		 Ibidem, II-II q58 a1.
47		 Idem.
48		 Ibidem, q57 al.
49		 Ibidem, q57 a3 sol.
50		 “La igualdad se establece con relación a otro”. Ibidem, q57 a1 sol.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS32

nota de la rectitud de la justicia, al término de un acto de justicia, 
aun sin la consideración de cómo se hace por el agente. Pero en 
las otras virtudes no se define algo como recto a no ser conside-
rando cómo se hace por el agente”.51 Como se ve, lo importante 
para determinar el justo medio de la virtud de la justicia, es decir, 
lograr cierta igualdad entre las partes, es la realidad misma de la 
relación entre las partes. Podemos pensar que cuando hablamos 
de partes nos referimos a los pactos entre particulares, pero ésta 
sería una interpretación moderna. Recordemos que la justicia no 
atiende principalmente a las intenciones, es decir, a la voluntad 
de los involucrados en una relación. Atiende, más bien, al hecho 
fáctico, a la relación objetiva tal cual se presenta. Esto es precisa-
mente lo peculiar de la justicia: ser una virtud moral cuyo medio, 
al contrario de las otras virtudes, es real y no personal. Evidente-
mente, cuando a la ley se la ubica en la voluntad, lo que importa 
para determinar lo justo es la pretensión o libertad de cada uno 
de los contratantes. Pero ni en Tomás ni en los romanos clásicos 
esto es verdadero.

Santo Tomás de Aquino logró conjuntar en su obra la sabiduría 
clásica con el pensamiento jurídico de su tiempo. Sin ceder a la 
tentación de las simplificaciones (que tanto daño hacen al dere-
cho), supo concebir el derecho en su complejidad e historicidad. 
Su pensamiento realista lo llevó a contemplar un orden en las co-
sas, sí; pero no en el sentido matemático, no en el sentido moder-
no de un orden de esencias inmutables desde las cuales se pueden 
derivar mecánicamente los preceptos del derecho natural. Antes 
bien, el aquinate comprendió el orden en su sentido biológico, 
irregular, proteico, misterioso, pero también en su sentido tras-
cendental, metafísico; de ahí su distinción entre la parte práctica 
y la parte teórica de la razón. A la larga, este equilibrio terminó 
por perderse, y se acentuó uno u otro de los elementos que el pen-
sador italiano había tratado complementariamente.

51		 Idem.


