TIGAC
€515,

&
N g
& ...

N
ﬁe Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto
de Investigaciones Juridicas de la UNAM

S

Porgnne

www.juridicas.unam.mx

EL DERECHO NATURAL Y EL DERECHO
SUBJETIVO EN EL PENSAMIENTO MEDIEVAL

Hay una enorme cantidad de antecedentes historicos del derecho
subjetivo moderno. Podemos encontrar dicha nocién —como aca-
bamos de exponer en el capitulo anterior— en el derecho romano
clasico, aunque nunca al punto de poder hacer una identificacion
entre ésta y la moderna. También en algunos textos del derecho
justinianeo y en algunos autores de la patristica y de la alta Edad
Media. Ahora bien, todos estos precedentes no tienen la suficiente
sustantividad y peso para considerarlos como antecedentes direc-
tos del derecho subjetivo moderno.

No obstante la anterior, podemos afirmar que una de las ideas
que ayudo a la configuracion moderna de dicha nocién se en-
cuentra en las Etimologias de San Isidoro de Sevilla, Padre de la
Iglesia que vivi6 en la temprana Edad Media (560-636). El obis-
po romano-espafiol hace una distincion entre lo que es licito y lo
que es justo o legal. A lo primero lo llama fas, y a lo segundo,
ius.20 El ejemplo utilizado por el obispo de Sevilla para clarificar
esta distincion es la invasion de una propiedad ajena: si un sujeto
camina por un predio que no es suyo lo hace licitamente, aun-
que de manera ilegal; tiene la posibilidad de pasar por el terreno
de un extrafio, si tiene necesidad —por ejemplo, para recoger
un animal suyo que se escap6 para pacer en propiedad ajena—,
porque su intencidon no es cometer ningun mal.2! Mas el hecho
de que ningun titulo juridico ampare su presencia en aquel lugar
hace que ésta sea ilegal o injusta.

20 DSH, p. 45.
21 Idem.

17


www.juridicas.unam.mx

18 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

Esta distincion tendra una presencia muy importante en las
obras de los juristas y filosofos posteriores, especialmente en los
ultimos pensadores bajomedievales,?2 como son los pertenecien-
tes a la Segunda Escolastica Espafiola.

Fas significaba, pues, una facultad connatural al hombre que
le permitia actuar de manera individual y libre. Un poder, por
decirlo con otras palabras, originario y exclusivo de las perso-
nas; esto es, de los seres racionales. En una palabra: autopose-
sion. También se podia entender como la capacidad de hacer todo
aquello que no era prohibido por el ius o derecho valido.? En
este sentido, el fas precedia al derecho, era anterior a él, y, por
tanto, surgia de ¢€l.

Ademas del Corpus luris Civilis, el otro texto que tuvo un pres-
tigio universal durante la Edad Media fue el derecho de la Iglesia
catolica. Este ordenamiento juridico, conocido como ius canoni-
cum, era comun a todos los paises europeos, y por este hecho les
daba cierta unidad juridica. El origen de este derecho es singu-
larisimo, pues a diferencia de otros ordenamientos juridicos no
provenia ni del pacto del rey con sus stibditos ni del consenso ta-
cito de sus afectados. O, dicho con otras palabras: al contrario del
orden juridico civil, el canénico no dependia del pacto entre las
partes afectadas. Es importante hablar de este peculiar derecho,
porque en €l se menciona de manera explicita la nocion potestad,
muy cercana a la de derecho subjetivo. De hecho, Brian Tierney
afirma en un profundo trabajo sobre el tema, que la nocién de de-
recho subjetivo fue una creacion de los canonistas del siglo XII,
que los nominalistas, especialmente Guillermo de Occam, en-
contraron ya formada en esencia y se limitaron a usar.2* ;Por qué
motivo se utilizo la nocion de postestas en el ordenamiento cand-
nico? Principalmente para explicar el poder omnimodo del papa

22 Idem.
23 [bidem, pp. 44 y 45.
24 “Los origenes de la nocion de sujeto de derecho”, Revista de Estudios

Historicos-Juridicos, Ediciones Universitarias de Valparaiso, XXIV (2202), pp.
192-194. Citado en DSH, p. 41.



EL DERECHO SUBJETIVO 19

y de los concilios en cuestiones de fe, moral y disciplina eclesial y
la autoridad pastoral de los obispos y los sacerdotes. ;Qué es una
potestad? No hay una definicion genérica de este concepto, pues
toma realidad en su ejercicio. Asi, podemos definir la potestad
si la relacionamos con su funcionalidad: la potestad del obispo
para hacer esto o aquello, la potestad del papa para declarar tal o
cual cosa, etcétera. Nos dice el profesor Carpintero que el tnico
autor que se atrevid a definir la potestad en el terreno eclesial fue
Jacobo Almain: “La potestad en general no es otra cosa que una
cierta facultad adecuada para ejercer alguna operacion en algun
supuesto”.25 A pesar de la generalidad de esta definicion, es cla-
ra la concepcion, por decirlo de alguna manera, funcionalista de
la potestad candnica: no existe una potestad in genere, sino que
existe para ser ejercida en un supuesto.2® Al igual que los roma-
nos, los canonistas medievales consideraban que todo poder sélo
existe si tiene un motivo, utilidad o titulo que lo justifique, y no
como una cualidad moral insita en la naturaleza.

Los canonistas usaban indistintamente los términos facultas,
potestas, ius, y en ciertas ocasiones dominium. El papa tenia do-
minio sobre la Iglesia universal, y lo ejercia a través de facultades
y derechos. También los eclesiasticos de rango inferior, asi como
los fieles en general, tenian, segin el Corpus Iuris Canonici, una
gran cantidad de iura et facultates.”” La diferencia entre el ordena-
miento civil y el canodnico en el pensamiento medieval es bastante
clara: mientras en éste el medio propio del derecho es personal,
o sea, se refiere a acciones o facultades que el individuo puede
ejercer en un supuesto concreto, en aquél el medio del derecho
es material o coésico (medium rei), pues se refiere a la relacion

25 Idem.

26 A este respecto, oigamos al profesor Carpintero: “Ciertamente el derecho
subjetivo no era exactamente un ius arbitrarium en el derecho candnico, pues
cada derecho estaba afecto a una finalidad, pero la extension de esta figura
juridica prepar6 la mentalidad para entender que la manifestacion originaria y
primaria de la vida juridica eran los derechos libres de cada persona”. Ibidem,
p. 43.

27 DSH, p. 40.



20 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

de una persona con una cosa, es decir, con toda la realidad y sus
circunstancias.

El siguiente hito en la configuracion del concepto moderno de
libertad lo encontramos en la escuela de los nominales, segtn la
denominacion de Carpintero,2 cuyo principal exponente es Duns
Escoto.

Los nominales consideraban al hombre principalmente como
un ser incomunicable que se encontraba solo con su buena vo-
luntad y su capacidad de transformar al mundo.? Lo externo a
¢l, las cosas, son lo totalmente otro, por lo que su influjo para la
determinacion de la naturaleza humana es nulo. De suerte tal que
el hombre es una criatura acabada que no recibe ningun tipo de
configuracion del universo circundante; antes bien, es un déspota
que transforma el mundo segun sus necesidades.3°

Muy distinta es la vision de Aristételes y Toméas de Aquino,
quienes en su antropologia dan primacia a la praxis humana
—que se retroalimenta de su entorno— al hablar de la naturaleza
humana y su configuracion. Para estos pensadores, el hombre no
esta ni por mucho acabado: es un ser dotado con virtualidades y
tendencias que tiene que desarrollar (actualizar) en su contacto
con las cosas y con las demas personas. Aqui se destaca la impor-
tancia de la praxis, del obrar.

En la antropologia de este corte se echa de ver la importancia
del mundo exterior: el hombre es una funcion del entorno que le
corresponde.

La nocidén praxis es ante todo una nocion biologica. Los seres
vivos son capaces de un movimiento distinto del movimiento fi-
sico; un movimiento mas complicado, mas rico: un movimiento
vivo que tiene su finalidad en si mismo. Y vivir es un verbo in-
transitivo, lo que significa que para los seres vivos la vida es el
hecho de vivir.

28 Ibidem, passim.
29 Ibidem, pp. 54y ss.
30 Ibidem, pp. 61 y 62.



EL DERECHO SUBJETIVO 21

La vida de los seres vivientes, pues, constituye su mismo ser.>!
Y la vida es dinamica, proteica, misteriosa.

Antes de exponer la antropologia del franciscano Duns Scoto
ahondaremos en el pensamiento antropoldgico y juridico de To-
mas de Aquino, con la intencion de ganar mayor comprension de
los conceptos de los autores nominales y voluntaristas, quienes
construyeron sus edificios intelectuales en expresa oposicion a la
tradicion intelectual anterior, representada por el aquinate.

EL DERECHO NATURAL EN TOMAS DE AQUINO

Lo primero que hay que decir es que el de Aquino conocia
muy bien el derecho de su época, es decir, el ius commune o de-
recho comun, que estaba conformado, grosso modo, por el Cor-
pus luris Canonici, los textos legales que después integrarian el
Corpus luris Civilis, las glosas que habian hecho al segundo una
serie de juristas afines al método que fundd el maestro Irnerio
—reunidas en la obra juridica de mayor prestigio de la época: la
Magna Glosa de Acursio—, y los comentarios de los llamados
posglosadores (Bartolo de Sassoferrato y Baldo Ubaldis, princi-
palmente).

Tomas se enfrentd con un sinnumero de acepciones del térmi-
no “derecho natural”, algunas de las cuales eran contradictorias
entre si mismas o demasiado ambiguas. Sin falsear este carac-
ter polar de las distintas definiciones, intentd hacer una armo-
nizacion entre ellas. Ahora bien, dicha armonizacion no fue un
mero resumen de las distintas posturas de los jurisconsultos y sus
comentadores, producto de la eliminacidon de aquellas que eran
contradictorias; antes bien, consistio en una reflexion profunda y
respetuosa de la tradicion, con el afan de comprender el sentido

31 “Vita enim viventis est ipsum vivere in quadam abstractione significatum:
sicut cursus non est secundum rem aliud quam currere. Vivere autem viventium
est ipsum esse eorum”. Aquino, T., In decem libros Ethicorum Aristotelis ad
Nichomachum Expositi, Torino-Roma, Marietti, 1964, § 817. Citado en DSH,
p-S1.



22 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

profundo de derecho en el pensamiento anterior, evitando cual-
quier tipo de reduccionismo o falseamiento.

A lo anterior hay que sumar su vastisimo conocimiento de la
patristica, y especialmente de esa magna obra del ya citado obis-
po de Sevilla, las Etimologias.

La primera distincion de corte filosofico que Tomas hace para
ganar claridad en la comprension y exposicion del derecho natu-
ral es entre la razon esencial (ratio essencialiter) y la razon parti-
cipada (ratio participata).’* Esta conocia los primeros principios
del obrar moral, es decir, los preceptos primarios del derecho
natural (también se le conocia con el nombre de sindéresis). La
segunda, por el contrario, discernia las soluciones justas a los
casos concretos; hacia, para decirlo con otras palabras, practi-
cas, reales, las normas primarias del comportamiento moral. Esta
razon, pues, era la encargada de aplicar los primeros principios
en la vida cotidiana, de suerte tal que podia elegir, dado el caso,
una solucidn que se decantara por el mal menor, o por la solucion
menos injusta, etcétera. Lo curioso del asunto es que para Tomas
estas soluciones practicas, que provenian de la razon esencial,
también formaban parte del derecho natural.3

Resulta, pues, que el derecho natural no solo estaba constitui-
do por los primeros principios del entendimiento practico, sino
también por las soluciones concretas que los juristas daban a los
casos concretos. Asi, se muestra en toda su falsedad la idea de
que el derecho natural en la Edad Media fuera inmutable. En todo
caso, la parte invariable era la de los primeros principios (unos
pocos). Mas estos principios representaban Uinicamente una parte
minima del derecho natural, pues la otra parte se constituia por
la aplicacion de éstos para la resolucion de conflictos (lo que To-
mas llamo derecho humano, derecho de gentes o ley humana, con
distintos matices).

Se echa de ver que no hay una concepcion formal y simplista
de lo justo. Y es logico, Tomas no es pensador superfluo que bus-

2 DSH, p. 51.
33 Idem.



EL DERECHO SUBJETIVO 23

que claridad en la simplificacion de ideas. Consideraba que para
un ser que esta inmerso en el tiempo, un catalogo de preceptos
inmutables no podria resolver sus querellas.

Esta distincion entre una razon participada y una razon esen-
cial le permite al aquinate armonizar dos concepciones clasicas
del derecho, que a primera vista parecen ser incompatibles. La
primera es de Ulpiano (Digesto, 1,I,1,2-4), y hace referencia al
derecho natural: ius naturale est quod natura omnia animalia
docuit, es decir, el derecho natural es lo que la naturaleza ensefid
a todos los animales. Y la segunda, de Gayo, hace referencia al
derecho de gentes: “Lo que la razon natural constituy6 entre to-
dos los hombres es observado por todos los pueblos, y se llama
derecho de gentes” (Digesto L,1,9).

En la cuestion 57, articulo 3, de la II-1I, Tomas se pregunta si
el derecho de gentes se identifica con el derecho natural. Aguda-
mente, nuestro filésofo concluye que no hay identidad, aducien-
do a un texto de Ulpiano, en donde el jurisconsulto afirma que el
derecho natural es distinto al de gentes, porque aquél es comiin
a todos los animales, mientras que éste solo lo es a los hombres.
Pareceria, pues, que el ius gentium nada tiene que ver con el ius
naturale. Ahora bien, el razonamiento del santo no termina aqui.
Si analizamos la definicion de Gayo, podremos entender en qué
sentido preciso afirma que no hay identidad entre uno y otro de-
recho. La clave esta en el calificativo que Gayo da a la razon
en el caso del hombre: “natural”. Esto significa que, ademas del
derecho natural comun a todos los animales, existe otro ordena-
miento natural, pero que pertenece restrictivamente al hombre,
por ser éste el tnico que tiene razon: el ius gentium. De ahi que
no se puede identificar con el derecho natural en sentido lato. Sin
embargo, esto no obsta para que, en sentido estricto, si lo sea.

Ganaremos mayor comprension si interpretamos estas afirma-
ciones a la luz de la distincién entre la razoén participada y la
razon esencial. El hombre, al igual que los animales, tiene una
nocion de lo que es bueno y lo que es malo. O en otras palabras:
hay un instinto que ensefia, como bien dice el Jurisconsulto (con



24 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

este nombre se refiere Tomas a Ulpiano), lo bueno por hacer y lo
malo por evitar. En el caso concreto del hombre, ese instinto es
explicito en la reflexion, lo que permite formularlo en principios.
La razon participada conoce el deseo profundo del hombre de
conseguir el bien ultimo (actuando conforme a su naturaleza),
de forma tal que su prerrogativa —el primer principio de la ra-
zoOn practica: haz el bien y evita el mal— tendra por base ese afan
natural.

En este orden de ideas, el derecho natural —entendido como
instinto de actuar conforme a la propia naturaleza— es comun a
las bestias y al hombre, con la importante diferencia de que en
el caso de este ultimo, dicho instinto se puede tematizar por su
capacidad racional (razon participada o intellectus). Es precisa-
mente gracias a esa capacidad de hacer explicitos los primeros
principios de la razon practica que el ser humano puede generar
su propio derecho: el derecho de gentes. Este, por basarse en la
razon, solamente se podra llamar natural en el caso del hombre,
pero no en el caso de los animales. De ahi que no se puedan iden-
tificar el ius naturale y el ius gentium, a pesar de que ambos, en
distintos planos, forman parte del derecho natural.

Pero hay todavia un elemento que complica la explicaciéon an-
terior. Recordemos que cuando expusimos los elementos esen-
ciales del derecho natural para los juristas romanos menciona-
mos la communis omnium possessio (la propiedad comin de
todos) y la omnium una libertas (la libertad de todos). Este par
de nociones: ;pertenecen al ius naturale o al ius gentium? Al pri-
mero es evidente que no, por el simple hecho de que los romanos
no consideraban a los animales capaces de poseer ni de ejercer
actos libres. Pero tampoco pertenecen al derecho de gentes, pues
precisamente éste es el que ha introducido la propiedad privada y
la esclavitud, instituciones juridicas opuestas a la propiedad co-
mun y a la libertad de todos. Ademas, ambas ideas no dependen
del despliegue de la razon del hombre, sino que existen porque
el hombre existe. Entonces ;donde ubicar estas definiciones del
derecho natural? Los medievales resolvieron este problema for-



EL DERECHO SUBJETIVO 25

mulando una nocién de derecho natural intermedio, el cual se
encontraba entre el instinto natural y el despliegue de la razén, y
que podemos llamar derecho de gentes primario.3*

De lo anterior se sigue que el derecho natural propio del ser
humano esta constituido tanto por el derecho de gentes primario
como por los ordenamientos juridicos provenientes de su razon
(ius gentium secundario) y la tendencia instintiva de actuar con-
forme a la naturaleza, tendencia comun con los animales. Ahora
bien, estos ordenamientos no siempre se relacionan de manera
pacifica; es decir, en algunos casos el derecho de gentes se con-
trapone al ius naturale, hasta el punto de que puede derogarlo en
algunas de sus partes. Esto ya lo vimos al hablar del derecho sub-
jetivo en el derecho romano clasico. Baste con recordar que en
caso de necesidad, los preceptos del ius naturale que habian sido
suspendidos por el derecho de gentes podian recobrar su validez.

Como se echa de ver, los medievales, y entre ellos Tomas, con-
sideraban que el derecho natural se componia por varios ordena-
mientos, los cuales ganarian importancia segun la capacidad que
tuvieran de resolver conflictos reales. Y si el de Aquino decidio
no eliminar ninguno de estos ordenamientos, a pesar de que en
ocasiones se contradecian, fue porque considerd que cada uno te-
nia un valor insustituible para explicar las distintas dimensiones
juridicas del ser humano.

En la Suma Teologica (I-11 q94 a2), Santo Tomas se pregunta
si la ley natural comprende muchos preceptos o uno solamente.
El esquema que nos presenta para resolver esta cuestion se co-
rresponde de manera analoga con el esquema que hemos presen-
tado lineas arriba al enumerar los distintos ordenamientos que
conformaban el derecho natural para los romanos clasicos.

El santo sostiene que hay varios preceptos en la ley natural,
segun se consideren las tendencias y los fines de todas las cosas.
Asi, todo el universo —el hombre incluido— tiende por natura-
leza a conservar su propio ser. Y de acuerdo con esta inclinacion
pertenece a la ley natural todo aquello que ayuda a la conserva-

34 Ibidem, p. 53.



26 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

cion de la vida humana e impide su destruccion”.?s En segundo
lugar, existe una inclinacion, comun solo a hombres y animales,
hacia bienes mas determinados. Tomando en cuenta este tipo de
inclinaciones, la ley natural puede ser considerada como “las co-
sas que la naturaleza ha ensefnado a todos los animales”. La con-
juncién de sexos, la educacion de los hijos y otras cosas seme-
jantes3¢ serian ejemplos de este tipo de tendencias. Por tltimo, en
la naturaleza del hombre existe una peculiar inclinacidn racional
al bien, que se concreta en la busqueda de la verdad, la vida en
sociedad, la religion, por mencionar solo algunas.

Hay un claro paralelismo entre esta manera de explicar los
distintos preceptos de la ley natural y los distintos preceptos que
conforman la ley natural. Aunque también existen algunas dife-
rencias. En el esquema de impronta romana no hay una conside-
racion de la teleologia de todas las cosas, sino Unicamente de las
tendencias en los animales y los hombres, mientras que en el pro-
puesto por Tomas —el cual tiene por base la idea de Providencia
divina— todas las sustancias tienden naturalmente a su fin por el
gobierno de Dios.

(Doénde colocar el derecho de gentes primario y secundario en
el esquema presentado por Tomas? A nuestro modo de ver, po-
dria explicarse incluyéndolo en el grupo de inclinaciones que se
refieren a la tendencia racional del hombre a la consecucion del
bien. El ius gentium primario se refiere a los derechos naturales
que pertenecen al hombre por el simple hecho de ser hombre, la
criatura mas digna de la creacion, segun Tomas y toda la Tradi-
cion. O, para decirlo con otras palabras: al ser humano, por el
simple hecho de ser persona, es decir, una naturaleza racional, le
corresponden unos derechos especiales. Si la propiedad privada
existe entre los hombres, es precisamente porque éstos tienen la
capacidad racional de poseer. En cambio, el derecho de gentes se-
cundario —que también, recordémoslo, forma parte del derecho
natural— es el despliegue de la razon al filo de las necesidades.

35S, Th., I-11 q94 a2.
36 Idem.



EL DERECHO SUBJETIVO 27

No pasamos por alto que hemos usado indistintamente el tér-
mino ley natural (lex naturalis) y derecho natural (ius naturalis).
(Qué diferencia existe entre estos conceptos? La respuesta nos
la da Tomas: “la ley no es el derecho mismo, sino cierta razon
del derecho”.3” Esto significa que la relacion entre el derecho y
la ley es del todo a la parte. La ley, concretamente, tiene como
diferencia especifica ser una determinada regla de la prudencia,
que preexiste en la razon para guiar a la accion justa, y que ha
sido formulada por escrito. Lo esencial de la ley, entonces, es
que esté escrita.’ Por otra parte, hablar de una regla es hablar de
un mandato, pues lo particular de aquélla es ordenar, del mismo
modo que éste. Ahora, lo peculiar del mandato de la ley es su
racionalidad. De suerte que otro elemento esencial de la ley es
ser un mandato prudencial de la razoén. Es de suma importancia
seflalar esto, pues para los autores posteriores, la sede de la ley es
una voluntad superior, ya sea la de Dios o la de un rey. Cada una
de estas posturas da una respuesta a la pregunta de por qué obliga
la ley: para Tomas, la ley obliga porque se refiere al fin debido
a la naturaleza humana, de forma que la obligacién no es exterior
(o heteronoma, en terminologia kantiana), sino que potencia el
despliegue de lo connatural al hombre (en su inteligencia y vo-
luntad): la busqueda de la bienaventuranza. En cambio, para los
voluntaristas, la ley obliga porque es mandada. Cuando la ley se
considera un mandato de la razéon, no es dogmatica, mientras que
cuando proviene de una voluntad ordenadora, si lo es, puesto
que no se puede cuestionar; solo se puede obedecer.

Para Tomas de Aquino, existen cuatro causas para compren-
der la realidad: la causa material, la causa eficiente, la causa for-
mal y la causa final. La mas importante, a pesar de parecer la
mas remota, es la final, ya que esta causa es la que dota de sen-
tido a las demas. Al tratar de los actos humanos, la importancia
de esta causa es esencial. Nuestro tedlogo distingue dos factores
a la hora de hablar sobre las acciones libres del hombre: qué se

37°S. Th., q57 al sol.
38 Idem.



28 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

estd haciendo, y como se esta haciendo eso mismo.* La primera
pregunta determina la especie del acto, y su criterio es desde el
objeto, es decir, la cosa a la que se refiere determina la bondad o
maldad de la accion. La segunda pregunta, la de mayor relevancia
para la moralidad del acto voluntario, se refiere a las intenciones y
a las finalidades. Esto significa que el agente y sus intenciones
son las que determinan lo ético de los actos. Como se ve, la causa
final del obrar es la mas importante para calificar las acciones de
buenas o malas. El peculiar objeto que especifica la accion vo-
luntaria es el fin; por eso nos dice Tomas: “Finis habet rationem
objecti”,* el fin tiene razon de objeto.

El hombre tiene una naturaleza con tendencias sensibles y
racionales. El conjunto de ambas constituye la vida moral del
hombre. Lo peculiar de estas tendencias es que no hay libertad
en ellas; existen con el hombre. Este no puede decidir que su
voluntad desee un fin o lo deje de desear; simplemente lo desea
y ya. Ahora bien, ese deseo, por provenir de un apetito racional,
no se conoce con certeza. Se necesita la razon para determinar
el contenido de ese deseo y para dictaminar prudencialmente los
medios idoneos para su consecucion. La razon, a su vez, depende
de los sentidos (no hay nada en la razén que no haya pasado por
los sentidos), y este hecho hace que su conocimiento sea imper-
fecto y fragmentario. La consecuencia de esta debilidad de la ra-
z6n humana es que cada hombre entiende por fin distintas cosas.
Y esto no so6lo ocurre por la calidad moral del individuo, sino que
es una condicion de la naturaleza del hombre. Es decir, la mul-
tiplicidad de fines no proviene primariamente por la diferencia
entre el virtuoso y el incontinente, sino que se da, mas bien, por
la dependencia sensible del conocimiento intelectual de todo ser
humano.

A lo anterior hay que anadir que cada hombre elige los medios
para conseguir sus fines de mejor o peor manera, dependiendo de
las disposiciones éticas que posea y de las circunstancias facticas

39S, Th., I-11 q94 a2 sol.
40 Ibidem, q90 al sol.



EL DERECHO SUBJETIVO 29

en las que se encuentre. De ahi que la prudencia sea tan impor-
tante para el obrar del hombre (circunstancial).

Para cada hombre los fines y los medios para conseguirlos son
distintos, si; por eso las normas generales no le sirven de mucho
para resolver sus problemas. Mas esto no debe llevarnos a pensar
que la ética del de Aquino es relativista. Deciamos al inicio de
este titulo que nuestro tedlogo asevera que en el hombre, aparte
de un conocimiento discursivo, o sea, su razén, existe otro de tipo
inductivo o intuitivo llamado intelecto, que conoce los primeros
principios (en su primer contacto con la realidad sensible), tan-
to tedricos como practicos. Estos principios constituyen la parte
fundamental de la ley natural y aseguran una base objetiva a la
moral. Sin embargo, el hombre vive inmerso en el tiempo, esto
es, en lo contingente, por lo que su actuar es concreto, determi-
nado. Una ley general por si misma es de muy poca utilidad para
un ser cuya vida ética se desarrolla en lo factico. Necesita, pues,
aplicar las leyes generales a los casos concretos para resolverlos.
Es aqui donde entra el tema de las virtudes, especialmente la jus-
ticia y la prudencia.

La valia de la ley es precisamente ser un mandato de la razon
que guia al hombre a la consecucion de su fin natural. Tomas dis-
tingue entre la ley eterna y la ley natural. Esta ultima es la partici-
pacion del hombre en la ley eterna.*! Por eso se compone de unos
primeros principios inmutables; pero, como ya hemos dicho, esta
ley también esta conformada por las conclusiones que el hombre
puede extraer de dichos principios.*? ;Qué importancia tiene la
ley para el derecho?

El derecho consiste en el proceso dialéctico por medio del cual
el hombre resuelve problemas concretos, urgido por la necesidad,
aplicando leyes generales. Esto significa que la ley es una parte
de este proceso. Es logico, entonces, que Tomas nunca hable de
un derecho eterno, ya que si lo esencial de éste es ser un proceso
de concrecion de algo universal, entonces es exclusivo de un ser

41 Ibidem, q91 a2 sol.
42 Idem.



30 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

imperfecto, el cual tiene la necesidad de discurrir a través de si-
logismos. En efecto, el derecho natural tiene una parte universal
y objetiva, que es la ley, pero también tiene una parte dinamica,
que se determina por la utilidad y la necesidad, cuya validez sola-
mente es temporal, constituida por las soluciones justas, basadas
en la prudencia. Seria un error considerar que la aplicacion de los
principios generales a los casos particulares es algo mecanico.
Basta con ver la exposicion de Tomas sobre la prudencia para
desechar esta idea.*? Esta virtud especial es bastante compleja. Se
constituye por partes cuasi integrantes, partes potenciales y sus
partes subjetivas.* Y cada una de las virtudes o habitos que con-
forman cada una de estas partes de la prudencia so6lo se obtienen
con la experiencia, el estudio y el paso de los afios. Determinar lo
justo o ius exige del hombre prudente o jurisconsulto una entrega
completa a la realidad, al analisis de sus relaciones, de los sujetos
y cosas implicadas.

Lo anterior significa que el jurisprudente tiene que tomar como
dato primario para descubrir lo justo la realidad, compuesta de
complicadas relaciones entre sujetos y objetos. Sin embargo, no
debe descuidar las circunstancias personales de los sujetos in-
volucrados, aunque esto de manera secundaria. El medio de la
justicia es un medio real. Se habla de medio, porque todas las
virtudes tienen un punto de equilibrio al que Aristoteles llamo
justo medio. En el caso de la justicia, este medio es la realidad,
es decir, el caso concreto con todos sus pormenores. El hombre
prudente desentrafia lo que es de cada quien por medio de un es-
tudio pormenorizado de los datos objetivos que se le presentan.
(Por qué el medio de la justicia es real y no racional o personal,
como en las demas virtudes? Para dar solucion a esta pregunta
tenemos que analizar la definicion de derecho (ius) y su relacion
con la justicia para el aquinate.

3 Ibidem, 11-11 q47 a5e.
4 Ibidem, 1I-11 g58 al0.
45 Idem.



EL DERECHO SUBJETIVO 31

Empecemos por esto ultimo. Para entender mejor la relacion
entre el ius y la iustitia, primero tenemos que analizar el signi-
ficado de esta ultima. Siguiendo a Ulpiano, Tomas define a la
justicia como “constans et perpetua voluntas ius suum quique
tribuendi”,* es decir: la constante y perpetua voluntad de dar a
cada quien su derecho (o ius). La constancia y perpetuidad de-
velan que la justicia es un habito, una disposicion estable; en
definitiva, una virtud.” Y la referencia a la voluntad hace que
esta virtud sea moral. La finalidad de esta virtud moral es dar a
cada quien lo suyo. Y “lo suyo”, su derecho o, con mas exacti-
tud, su ius, es su objeto. Es asi como se relacionan la justicia y el
derecho. Para nuestro tedlogo, pues, el derecho es el objeto de la
justicia.*® Ahora analicemos qué es el derecho.

El derecho o lo justo “es lo que por naturaleza es adecuado
o de medida igual a otro”.# Hablar de cierta igualdad o medida
denota una proporcion externa y objetiva. Y la proporcion sélo se
logra por medio de la observacion de los objetos que se quieren
ajustar o igualar. Por otra parte, siempre que se habla de igualdad
se habla de una relacion, bien sea de una persona con un objeto,
bien sea de una persona con otra. No hay igualdad si no hay plu-
ralidad o comparacién.’® Por tanto, quien quiera realizar un acto
de justicia tiene que atender primariamente a las partes involu-
cradas y a los objetos o cosas en disputa.

Al hablar de la moralidad de los actos humanos dijimos que
hay dos niveles de consideracion: el objetivo, el cual se refiere
a qué es lo que se hace, y el subjetivo, que atiende al como se
hace; es decir, a las intenciones de fin del agente. Lo peculiar del
derecho o lo justo es que unicamente importa el qué se hace. En
las otras virtudes lo importante es el como se hace, la intencion.
Oigamos al de Aquino: “se llama justo a algo, es decir, con la

46 Ibidem, 11-11 q58 al.

47 Idem.

48 Ibidem, q57 al.

49 Ibidem, q57 a3 sol.

50 “La igualdad se establece con relacion a otro”. Ibidem, q57 al sol.



32 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

nota de la rectitud de la justicia, al término de un acto de justicia,
aun sin la consideracion de cémo se hace por el agente. Pero en
las otras virtudes no se define algo como recto a no ser conside-
rando como se hace por el agente”.5! Como se ve, lo importante
para determinar el justo medio de la virtud de la justicia, es decir,
lograr cierta igualdad entre las partes, es la realidad misma de la
relacion entre las partes. Podemos pensar que cuando hablamos
de partes nos referimos a los pactos entre particulares, pero ésta
seria una interpretacion moderna. Recordemos que la justicia no
atiende principalmente a las intenciones, es decir, a la voluntad
de los involucrados en una relacion. Atiende, mas bien, al hecho
factico, a la relacion objetiva tal cual se presenta. Esto es precisa-
mente lo peculiar de la justicia: ser una virtud moral cuyo medio,
al contrario de las otras virtudes, es real y no personal. Evidente-
mente, cuando a la ley se la ubica en la voluntad, lo que importa
para determinar lo justo es la pretension o libertad de cada uno
de los contratantes. Pero ni en Tomas ni en los romanos clasicos
esto es verdadero.

Santo Tomas de Aquino logr6 conjuntar en su obra la sabiduria
clasica con el pensamiento juridico de su tiempo. Sin ceder a la
tentacion de las simplificaciones (que tanto dafio hacen al dere-
cho), supo concebir el derecho en su complejidad e historicidad.
Su pensamiento realista lo llevo a contemplar un orden en las co-
sas, si; pero no en el sentido matematico, no en el sentido moder-
no de un orden de esencias inmutables desde las cuales se pueden
derivar mecanicamente los preceptos del derecho natural. Antes
bien, el aquinate comprendio6 el orden en su sentido biologico,
irregular, proteico, misterioso, pero también en su sentido tras-
cendental, metafisico; de ahi su distincion entre la parte practica
y la parte tedrica de la razon. A la larga, este equilibrio termin6
por perderse, y se acentud uno u otro de los elementos que el pen-
sador italiano habia tratado complementariamente.

51 Idem.



