
149

EPÍLOGO

Este breve recorrido intelectual nos ha permitido descubrir la evo-
lución que han sufrido conceptos torales para el surgimiento de 
las modernas declaraciones de derechos humanos, tales como ley, 
libertad, sociedad y derecho natural. Entre ellos, el más importan-
te es, sin duda, “libertad”, pues da razón de la profunda mutación 
que sufrieron los demás conceptos en la Edad Moderna.

En la Edad Media el derecho se concebía como un proceso 
dialéctico por medio del cual el jurista resolvía casos particulares 
aplicando leyes generales. Las leyes, fueran divinas o humanas, 
provenían de la razón, por lo que su valor no se asentaba en el 
hecho de ser ordenadas por autoridad superior —fuera Dios o 
el rey—, sino precisamente por su racionabilidad. En este senti-
do, el motivo de su cumplimiento no se debía tanto a su carácter 
imperativo, cuanto a la perfección real que acarreaba su cumpli-
miento, y que el hombre podía comprender.

Para los pensadores medievales, Dios ordena acciones porque 
éstas corresponden con la naturaleza del hombre: le ayudan a 
conseguir su finalidad propia, esto es, la felicidad o beatitud. En 
este sentido, el deber de cumplirlas —insistimos— no depende 
del hecho de ser mandadas, antes bien, de su capacidad de con-
ducir al hombre a la consecución de un fin ya establecido con 
anterioridad por el Creador en su naturaleza.

Los medievales llamaron al conjunto de mandatos divinos ley 
eterna. El hombre —según estos pensadores— conoce dicha ley gra-
cias a la revelación directa que Dios ha hecho de ella en la Biblia.260 

260		 Dicho sea de paso: algunos de los preceptos revelados por Dios también 
el hombre los puede descubrir con su razón natural; en cambio, otros sólo le son 
accesibles por la gracia, la cual ilumina su intelecto.

www.juridicas.unam.mx


EPÍLOGO150

Además de esta ley, existe la ley natural, la cual se compone de prime-
ros principios evidentes (haz el bien y evita el mal, el principio de 
no contradicción) que el hombre descubre en el primer contacto 
de su intelecto con la realidad y de leyes generales o particulares 
menos evidentes que puede derivar inquiriendo esforzadamente 
en la naturaleza de las cosas (incluida su propia naturaleza). Si el 
hombre puede descubrir leyes en las cosas, es porque Dios les ha 
concedido un orden racional. Orden, pues, es una de las palabras 
claves para entender el pensamiento medieval.

Como se echa de ver, la ley —eterna o natural— tenía una 
íntima relación con el orden. De ahí que Tomás de Aquino haya 
definido toda ley como una ordenación de la razón. La palabra en 
cursivas —según nuestro entender— tiene un significado activo 
y otro pasivo. Cuando se refiere a Dios, tiene el sentido de una 
ordenación activa, esto es, un orden que es impuesto por la sabi-
duría divina a todas las cosas creadas. En cambio, cuando lo re-
lacionamos con el hombre, la palabra “ordenación” toma un cariz 
pasivo: la creatura racional tiene que dejar que su razón sea orde-
nada por la armonía de las cosas. Una advertencia: el hombre or-
dena su razón conforme a la realidad una vez que ha descubierto 
activamente el orden; es decir, primero conoce activamente el or-
den real (el conocimiento es siempre activo) y después se deja in-
formar dócilmente. O dicho en una palabra: el conocimiento, en 
un primer momento, cogita activamente el orden cósmico, para, 
en un segundo momento, aprehenderlo con pasividad.

Esta visión del orden cósmico hizo que los medievales tuvie-
ran una particular concepción de la libertad. Si la realidad es ca-
paz de comunicar armonía, entonces la libertad no es un mero 
poder de hacer ilimitado, una facultad moral, sino también una 
capacidad de dócil asentimiento del orden natural.

Los dos pilares de la libertad para los autores medievales, 
pues, son el autodinamismo, es decir, la posibilidad del hombre 
de gobernarse a sí mismo, y el asentimiento, que se refiere a la 
afirmación de la perfección o teleología de todos los entes.



EPÍLOGO 151

Ahora bien, el reconocimiento (o asentimiento) del orden na-
tural sólo se puede llevar a cabo a través de las virtudes. De ahí 
que los pensadores de esta época pusieran en el centro de sus sis-
temas jurídicos y morales el tema de la virtud. Ésta era el medio 
indispensable para que el hombre fuera capaz de formular leyes, 
resolver casos prácticos; en una palabra: hacer derecho.

Uno de los conceptos que fungieron como clave de bóve-
da del derecho medieval nos servirá para encarnar estos ele-
mentos de la cosmovisión medieval que venimos exponiendo 
(libertad, derecho natural, ley natural). Nos referimos a la ae-
quitas. Uno de los primeros glosadores la definió con una pro-
funda expresividad teórica:

Equidad es la armonía derivada de los hechos conforme a la cual 
en causas similares se debe aplicar un derecho similar. Según lo 
que acabamos de exponer, el mismo Dios puede ser calificado de 
equidad. Nadie, en efecto, es equidad sino Dios. Si tal equidad se 
encuentra en la voluntad del hombre, se llama entonces justicia. Y 
por otro lado, si esta voluntad se materializa en preceptos, ya sean 
escritos, ya consuetudinarios, entonces se denomina derecho.261 

La equidad es una armonía que proviene de los hechos y que 
sugiere al ser que la descubre aplicar análogamente un derecho 
similar a causas que son similares. Esa armonía es comunicada 
originariamente por Dios a todas las cosas, por eso Él es equidad 
en el sentido más propio del término, como nos dice el glosa-
dor. El hombre, por ser imagen y semejanza de Dios, es capaz 
de descubrir esa armonía con su inteligencia. En este sentido, él 
puede también ser equitativo. Cuando esta capacidad de recono-
cer la armonía está en la voluntad del hombre se llama justicia. 
Y cuando esta justicia se concreta o materializa en preceptos se 
llama derecho.

261		 Fragmentum Pragense (ed. de H. Fitting, Juristische Schriften des frühe-
ren Mittelalters, Halle, Buchhandlung Waisenhaus, 1876, p. 216. citado en 
Grossi, P., El orden jurídico medieval, p. 180.



EPÍLOGO152

El jurista estaba llamado a ser justo, pero esta justicia sólo se 
podía obtener del contacto con la realidad, de ahí que derivaba o 
formulaba el derecho de las cosas: precisamente porque en ellas 
se encontraba la equidad. Este es el significado más profundo 
del medium rei o medio real que Tomás de Aquino atribuyó a la 
virtud de la justicia.

Esquematicemos un poco lo dicho hasta aquí: Dios creó un 
mundo ordenado. El hombre, que por su imagen y semejanza con 
Dios, es racional, puede descubrir dicho orden en la creación, y a 
partir de éste, descubrir leyes generales, como la de la equidad: 
a causas similares, derecho similar. Sin embargo, aquí no acaba 
el proceso, pues es necesario aplicar esa ley a los casos concre-
tos para resolverlos y materializar estas soluciones en preceptos. 
Esto era justamente el derecho para los bajomedievales: la con-
creción de leyes generales, descubiertas en las cosas, a casos par-
ticulares y la posterior formulación de preceptos con base en las 
soluciones justas. Y estas soluciones justas también se debían ha-
cer con la mirada puesta en la realidad que se intentaba resolver. 
Toda la inteligencia jurídica medieval era reicentrica, es decir, 
giraba alrededor de la realidad, de la res, de la cosa.

Ley y derecho no son realidades antitéticas en el pensamiento 
jurídico medieval, sino complementarias.

La visión jurídica que acabamos de exponer sufrió un cambio 
importante en el siglo XIV con el nominalismo. Para pensadores 
como Occam o Duns Scoto —como ya lo expusimos— no existía 
una finalidad en la naturaleza de las cosas, y como consecuencia 
no había un orden que fuera comunicado por la realidad. En todo 
caso, el único orden que el hombre conoce, según los nominales, 
se compone de los mandatos positivos dictados por la voluntad 
divina. La ley, pues, ya no obtendrá valor de su racionalidad, sino 
de su carácter de ordenada, por lo que se volverá dogmática.

El término lex comenzará a concebirse únicamente como los 
mandatos y restricciones a la libertad originaria de hacer, al gra-
do de contraponerse al derecho, que sólo representará las cosas 
que se pueden hacer lícitamente; esto es, las acciones que no 



EPÍLOGO 153

contravengan lo ordenado por la autoridad superior. Del mismo 
modo, toda ley terminará por indicar poder, titularidad, certeza y 
legalidad.

Hemos dicho que la libertad para gran parte de la tradición 
medieval tiene dos pilares: el autodinamismo o facultad moral 
de elegir y el asentimiento de lo real. Este segundo pilar desapa-
rece por completo en el pensamiento nominalista, ya que, según 
estos autores, la realidad no comunica nada: es muda. Asimismo, 
las virtudes morales e intelectuales, cuya valía en el pensamien-
to aristotélico-tomista consistía en ser los medios indispensables 
para leer la realidad, irán perdiendo su valor.

Reflexionemos un instante: la realidad en el medievo sapien-
cial (del siglo XI al siglo XIII) era el punto de comunión de to-
dos los hombres, pues ante ella el jurista, el teólogo, el filósofo, 
rendía sus teorías personales y escuchaba y aprendía. Era, en de-
finitiva, un punto de referencia común: el orden del universo (el 
macrocosmos y el microcosmos, es decir, el hombre). Un hom-
bre era común a otro hombre porque sus naturalezas tendían al 
mismo fin: la contemplación de Dios. En cambio, una vez que 
la realidad ya no es un punto de encuentro, porque es silenciosa, 
y que la libertad sólo consiste en una facultad de obrar, esto es, 
puro autodinamismo, el hombre comienza a individualizarse, a 
entenderse como un sujeto con derechos subjetivos, personales, 
oponibles a terceros. Y la primera expresión de una libertad que 
renuncia a la realidad es el dominio.

La riqueza atribuida por los pensadores escolásticos a la ciencia 
jurídica se irá perdiendo: la libertad termina por convertirse en una 
mera facultad de hacer —con el consecuente olvido del asenti-
miento—, y las virtudes terminan por volverse imprácticas.

Por otro lado, la razón, que para Tomás de Aquino, entre otros, 
tenía una parte teórica, que permitía conocer los primeros prin-
cipios del entendimiento, y una parte práctica, que se encargaba 
de la aplicación de dichos principios, quedará reducida a la razón 
teórica y, de forma más específica, a la razón matemática. Esta 
reducción implicará asimismo la reducción de los múltiples prin-



EPÍLOGO154

cipios o fuentes de donde provenía el derecho para los medieva-
les a uno solo: o bien la sociabilidad, como en el caso de Grocio, 
o bien la preservación en el caso de Locke, o bien la ley, como en 
el caso de los positivistas posteriores.

Este fenómeno que hemos venido exponiendo toma gran fuer-
za en la Escuela de los Teólogos Juristas, por vía de pensadores 
como Francisco Suárez y Fernando Vázquez de Menchaca. Pen-
semos en la distinción que hace Vázquez, y que ya explicamos al 
momento de exponerlo, entre la potentia y la potestas. El primero 
de estos conceptos se refiere a la libertad entendida al modo de 
fas, de facultad de hacer, que se contrapone a la potestas o potes-
tad de la autoridad, que es la que ordena las leyes que restringen 
el uso discrecional de la libertad.

Concebir, como lo hace el pensador vallisoletano, en franca 
oposición la ley y el derecho o, dicho con otras palabras, el deber 
y la libertad, hace necesario construir una teoría de la sociedad 
que limite la autoridad y permita a los individuos conservar sus 
derechos frente a otros individuos (pues todos tienen una libertad 
de hacer ilimitada que puede llegar a dañar la de los demás) y 
frente a la autoridad. Comienza, así, el nacimiento de la mitolo-
gía política y jurídica: el contrato social en su versión racionalis-
ta para explicar el origen de la sociedad civil y el derecho.

Resulta también interesante para entender la génesis del dere-
cho moderno la reducción suareziana de toda la realidad jurídica 
al derecho útil (derecho a algo) y al derecho honesto (derecho so-
bre algo amparado por la legislación positiva). Desde estas pre-
misas apuntadas por Suárez todo derecho (natural o civil) queda 
restringido al derecho de propiedad.

La ley entendida como mandato de un superior (un mero pro-
ducto de la voluntad), la libertad concebida como un poder indivi-
dual de hacer —una potentia libera, como dirán los modernos—, 
la razón reducida a su uso teórico y, finalmente, la oposición o 
identificación del derecho con la ley, fue el caldo de cultivo teóri-
co que hizo posible la noción de derechos naturales inalienables. 
Atención: aquí sólo no referimos al terreno teórico, pero es cierto 



EPÍLOGO 155

que otros múltiples factores de tipo económico, político, socioló-
gico, etcétera, prepararon igualmente el terreno para el nacimien-
to de los derechos humanos.

Creemos que la transformación intelectual que sufrió el dere-
cho en la modernidad siguió este derrotero: cuando los nominales 
negaron que la realidad debía ser el punto de partida del derecho y 
encumbraron a la libertad como la única fuente de derechos, sur-
gió la noción de derecho subjetivo en su forma moderna. El dere-
cho entendido en estos términos entraba en conflicto con la noción 
de ley, que desde el siglo XIV había quedado reducida a un mero 
mandato de una voluntad superior. De un lado, pues, nos encontra-
mos los derechos basados en la libertad, conocidos también como 
naturales, y cuya primera expresión es el dominio o propiedad. Y, 
del otro lado, nos topamos con la ley ordenada por un superior, el 
cual, después del proceso secularizador de la Ilustración, termi-
nó siendo monopolio del Estado. Derecho natural versus ley. Esta 
oposición, a la larga, permitió el nacimiento del positivismo en 
Europa, pues o se negó el valor del derecho, ya que no obligaba, o 
se le terminó identificando con la ley para que tuviera valor.

Con la aparición de una nueva forma de concebir el libre ar-
bitrio, resultó lógico que surgiera una nueva forma de explicar la 
sociedad. Si los modernos concibieron al hombre como una es-
fera autónoma de libertad, debían explicar qué ocurría cuando se 
encontraba con otro hombre. En esta tesitura, la idea de un con-
trato se hizo necesaria. Nos explicamos: si cada individuo tenía 
un derecho originario al dominio (en el hipotético estado de na-
turaleza), fue necesario explicar cómo era posible que conservara 
sus prerrogativas frente a otros individuos que tenían ese mismo 
derecho originario. La solución fue el pacto, pues evitaba el con-
flicto de intereses y aseguraba, aunque ya de manera necesaria-
mente limitada, los derechos de cada persona. Este fue el camino 
que siguió con distintos acentos, como tuvimos oportunidad de 
exponer, la Escuela Racionalista de Derecho Natural.

¿De dónde, pues, surgen los derechos naturales para los mo-
dernos? Principalmente de tres fuentes: de la libertad individual 



EPÍLOGO156

—como en Suárez y Vázquez de Menchaca—, o sea, todo lo que 
puedo hacer y que no contradice la ley ética o divina; de la so-
ciabilidad (entendida de forma bastante dispar por los distintos 
autores iusracionalistas), como fue el caso de los escolásticos es-
pañoles y Grocio, y, por último, de las esencias inmutables de las 
cosas (Pufendorf y Suárez, por ejemplo).

Los tres principales derechos fundamentales que encontramos 
en las obras de los autores analizados son: la libertad, la igualdad 
y la propiedad. La libertad fue concebida por estos pensadores 
como la potencia inicial de donde surgen todos los demás dere-
chos. La noción de igualdad se hizo necesaria en la medida en 
que se comenzó a explicar la sociedad a partir del contrato social: 
si todos los hombres son libres y han de pactar para que no se 
vean afectados sus derechos, todos deben partir de una situación 
de igualdad para que no se cometan injusticias. La propiedad, por 
su parte, es la primera expresión de la libertad y, en este sentido, 
uno de los derechos fundamentales más importantes.

Resulta, por lo demás, complicado seguir una línea argumen-
tativa común en las obras jurídicas de los autores modernos, y 
esto se debe en gran medida a las distintas y hasta contradictorias 
teorías que se encuentran en sus obras (Suárez y Pufendorf son 
ejemplos muy claros de esto). Nosotros simplemente hemos es-
bozado algunos conceptos comunes y hemos intentado explicar 
su evolución.

Por último, diremos que la noción de derechos humanos o 
fundamentales no se puede atribuir a ningún autor de manera 
exclusiva, pues su contenido teórico es tan complejo que no se 
puede explicar sino acudiendo a las distintas ideas de cada uno 
de los pensadores analizados en este trabajo. Creemos, eso sí, que 
los dos autores que más influyeron en la configuración definitiva 
de esta noción fueron principalmente el inglés John Locke y el 
alemán Samuel Pufendorf, pues sus obras justifican teóricamente 
el modo y la prelación de los derechos inalienables que consagra-
ron las declaraciones de derechos inglesas y norteamericanas, así 
como posteriormente la francesa.


