
Introducción

Se cierne sobre la historia del derecho un mito que ha pervivido has-
ta nuestros días. Se afirma que el derecho natural y la consecuente 
protección de la dignidad humana, a través de las declaraciones 
de derechos humanos, son productos del pensamiento racionalista, 
triunfos de la Ilustración. Aún se sostiene que el primer gran juris-
ta que defendió expresamente —de forma sistemática y con argu-
mentos contundentes y seculares— la alta dignidad de la persona 
fue el pensador alemán Samuel Pufendorf. Nada más falso.

El derecho natural ya existe desde la época de la jurisprudencia 
clásica. Y su teorización más seria y profunda no fue la dada por 
los pensadores humanistas, sino por los teóricos bajomedievales. 
A veces se cree, y se cree mal, que la modernidad descubrió el 
derecho subjetivo. Se afirma que antes de los autores iusracio-
nalistas no existía una clara noción de los derechos; es decir, la 
cultura ilustrada fue la primera en aquilatar los derechos funda-
mentales en su justa medida; toda época anterior puso el acento 
únicamente en los deberes. El liberalismo sería, desde esta falaz 
postura, el padre de los derechos humanos: el gran defensor de la 
dignidad del hombre.

Una cosa es haber llegado a la conclusión teórica de la nece-
sidad de la enumeración de ciertos derechos inalienables, como 
hicieron los autores modernos, y otra distinta es reconocer una 
alta dignidad al ser humano sin necesidad de hacer una decla-
ración explícita de todos los derechos que se derivan de dicha 
dignidad, como hicieron los medievales. Sin embargo, tanto en 
una postura como en la otra se tiene presente que el hombre es un 
ser especial, que tiene derechos especiales; vamos, el único que 
tiene derechos. De ahí que sería un error afirmar que sin la noción 

3

www.juridicas.unam.mx


LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS4

de una declaración de derechos subjetivos fundamentales (como 
ocurrió en la tradición medieval) no existe una auténtica defensa 
de la dignidad del hombre. O dicho en una palabra: se pueden 
reconocer y defender ciertos derechos fundamentales, obviando 
la elaboración de un catálogo explícito de ellos.

Hay un profundo desconocimiento de la teoría jurídica medie-
val. El gran mito de tildar al medievo de época oscura, farragosa, 
inculta y acientífica, persiste en la cosmovisión contemporánea, 
pese a los grandes estudios históricos, filosóficos y jurídicos que 
se han hecho desde el siglo XIX.2

Quien se sumerja en los textos de los glosadores (por ejem-
plo, Martino, el más grande discípulo de Irnerio) y comentaris-
tas bajomedievales (cuyo exponente más egregio fue Baldo de 
Ubaldi), caerá en la cuenta de la injusticia que históricamente se 
les ha hecho. Quien estudie a profundidad las obras de autores 
como Tomás de Aquino no podrá hacer otra cosa, si tiene sinceri-
dad intelectual, que afirmar la gran cultura (de la jurisprudencia 
romana) y genialidad de su visión del derecho natural y de la 
dignidad de la persona. Quien se aventure a leer los cánones y 
decretales del Corpus Iuris Canonici descubrirá que el derecho 
subjetivo entendido como facultad, al modo moderno, ya exis-
tía mucho antes del siglo XVII.3 Quien, por último, estudie el 
pensamiento jurídico de los autores de la Segunda Escolástica 
española, especialmente el de Molina, Suárez y Menchaca, podrá 
afirmar, sin rebozos, que el derecho posterior —la Escuela de 
Derecho Racional— es una calca de aquél.

La cumbre y el abismo del derecho natural ocurren en la baja 
Edad Media. La mayoría de los racionalistas lo único que hicie-

2		 A nuestro modo de ver, uno de los estudios históricos más luminosos 
sobre cómo se concebía el orden jurídico en el medievo es el libro del profesor 
Paolo Grossi: El orden jurídico medieval, trad. de Francisco Tomás y Valiente 
y Clara Álvarez, Madrid, Marcial Pons, 1996. De ahora en adelante: OJM.

3		 De hecho, en sentido estricto, el derecho subjetivo surge en la época pos-
clásica del derecho romano, según el decir de Álvaro d’Ors. Véase “Aspectos 
objetivos y subjetivos de ius”, en Studi in memoria di E. Albertario, Milán, 
Giuffrè, 1952, p. 297. De ahora en adelante: AOSI.



EL DERECHO SUBJETIVO 5

ron fue continuar la línea francamente decadente de los nomina-
listas medievales, especialmente de los voluntaristas francisca-
nos, y el ontologismo y normativismo de los juristas españoles 
de los siglos XV y XVI.

La falta de reconocimiento de la importancia del pensamiento 
escolástico en la configuración del derecho natural moderno se 
debe, en gran medida, a la escisión religiosa que Europa sufrió 
en el siglo XVI: la reforma protestante. Y es lógico: una nueva 
forma de comprender la fe trae aneja una nueva forma de enten-
der todas las humanidades, entre ellas el derecho. La prerrogativa 
protestante era generar una nueva comprensión del mundo en to-
dos los ámbitos culturales, pues el catolicismo había corrompido 
—según ellos— la cosmovisión del mundo y de Dios. El grave 
problema fue que no sólo renunciaron a la tradición intelectual 
católica, sino que también olvidaron el pensamiento clásico, so-
bre todo Aristóteles y Platón. Por el hecho de que fueron autores 
estudiados y citados profusamente por los pensadores católicos 
de todos los tiempos, los filósofos griegos cayeron —salvo en la 
obra de unos pocos autores, como Leibniz o Wolff— igualmente 
en ostracismo.

Los pensadores protestantes tenían la obligación histórica de 
hacer un derecho natural nuevo que se alejara de las premisas 
de toda la cultura anterior, pero les fue imposible no basarse en 
los últimos grandes exponentes católicos del derecho natural: los 
profesores de Coimbra y Salamanca. Ahora bien, la mayoría de 
los autores modernos, a nuestro modo de ver por una falta de sin-
ceridad intelectual, no reconocen expresamente la enorme deuda 
en sus teorías jurídicas de conceptos tomados de las obras de di-
chos autores. Antes bien, se dedican a proclamar invectivas y a 
esgrimir tremebundos argumentos ad hominem contra los juristas 
españoles —todos ellos católicos—, sin quererles reconocer la 
paternidad de muchas de sus ideas. Pensemos en conceptos como 
contrato social, libertad de conciencia, igualdad, propiedad, esta-
do de naturaleza, soberanía del pueblo, límite de poder y seme-
jantes, que fueron esenciales para las construcciones jurídicas de 



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS6

los siglos XVII y XVIII. Todos ellos no tienen su génesis en el 
derecho moderno laico —cuyo fundador para nosotros es Gro-
cio—, como muchos lo creen; lo tienen en las obras de Vázquez 
de Menchaca (a quien se podría considerar, aun antes de Grocio, 
como el primer iusnaturalista moderno), Suárez, Molina, Soto, 
Vitoria, por mencionar sólo algunos.

Intentar construir teorías jurídicas renunciando a toda la ex-
periencia cultural anterior, como pretendieron los iusnaturalistas 
modernos, fue sumamente arduo, y, como resulta lógico, no dio 
el mejor de los resultados. Y a pesar de que se citan a los au-
tores latinos clásicos, la justa interpretación de su pensamiento 
—obviando mil años de humanistas que habían consagrado su 
cabeza por completo a la comprensión de ellos— fue tarea poco 
fértil: querer llegar al núcleo del pensamiento clásico, empresa 
que había durado para los pensadores anteriores casi diez siglos, 
en un periodo de tiempo tan compacto fue, por lo demás, una 
bagatela.

A continuación haremos un breve recorrido histórico para des-
cubrir la génesis de lo que modernamente se entiende por derecho 
subjetivo, concepto absolutizado en el iusnaturalismo racionalis-
ta como la única forma de concebir el derecho. Comenzaremos 
por sus antecedentes en el derecho romano, para después sumer-
girnos en el pensamiento altomedieval, en menor medida, y ba-
jomedieval, en mayor, deteniéndonos en el pensamiento jurídico 
y ético de Tomás de Aquino, pensador en el que se dan cita la tra-
dición clásica griega y medieval. Seguiremos la evolución de esta 
idea hasta los autores de la Escuela de los Nominales, de quienes 
expondremos su concepto de naturaleza humana y su visión de la 
ética y del ius, de mano de dos de sus representantes más egre-
gios: Duns Scoto y Guillermo de Occam. Continuaremos con un 
somero análisis del derecho subjetivo en los principales repre-
sentantes de la Segunda Escolástica española, tanto de los domi-
nicos (Vitoria) como de los jesuitas (Suárez, Molina, y Vázquez 
de Menchaca), y terminaremos estudiando las construcciones ju-
rídicas de algunos de los integrantes de la Escuela conocida con 



EL DERECHO SUBJETIVO 7

el nombre de Iusnaturalista Racionalista (Grocio, Altusio, Pufen-
dorf, Locke y Wolff).

Si hemos decidido hablar del derecho subjetivo, es precisa-
mente porque esta noción es el principal punto de partida de las 
modernas declaraciones de derechos humanos. El derecho natu-
ral moderno fue progresivamente reduciendo toda la realidad ju-
rídica a la libertad —subjetiva— de cada individuo, que se con-
cibió como una facultad de hacer todo aquello que no estuviera 
prohibido por el ordenamiento ético.




