
119

John Locke

John Locke nació en Wrington en 1632. Su educación inicial fue en 
la casa paterna. En 1646 fue enviado a la Westminster School, en la 
que permaneció hasta 1652, año en que ingresa a la Universidad 
de Oxford, como alumno de la Christ Church College. Después de 
obtener allí los grados necesarios, se le nombró profesor de esta 
Universidad —en 1659— para desempañar los cargos de lector 
griego y de retórica y censor de filosofía moral.201

En la época en que Locke estudió filosofía en Oxford, el esco-
lasticismo estaba aún muy extendido. Nuestro autor repudió esta 
forma de pensamiento por considerarla rebuscada y farragosa. 
Sin embargo, cabe mencionar que la versión que Locke conoció 
del método escolástico distaba mucho de su versión clásica, la 
bajomedieval. Sea como fuere, el profesor de Oxford, siguiendo 
el espíritu humanista y renacentista de su época, se rebeló contra 
la tradición inmediatamente anterior. No obstante, y por paradó-
jico que parezca, varias ideas de nuestro autor tienen su raíz en la 
inteligencia medieval.202

El interés de Locke por la filosofía surgió con motivo de una 
lectura de Descartes. Pese a que no fue estrictamente cartesiano, 
experimentó la influencia del pensador francés en varios puntos, 
principalmente en el método ordenado, casi matemático, de ha-
cer filosofía.203

Los intereses de nuestro filósofo no se circunscribieron úni-
camente al ámbito de las humanidades; también tuvo un interés 

201		 Copleston, F., Historia de la filosofía, trad. de Ana Domenech, México, 
Ariel, 1983, vol. 5, p. 70.

202		 Idem.
203		 Idem.

www.juridicas.unam.mx


LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS120

profundo por la física y la química, contándose entre sus amigos, 
científicos de la talla de Sir Robert Boyle. Asimismo, estudió me-
dicina, aunque sólo en una fecha tardía obtuvo título médico y 
licencia para practicar la medicina. Sin embargo, no se dedicó a 
ésta con regularidad, pues sus intereses tomaron los derroteros de 
la política. Así, en 1665 fue secretario de una embajada ante el 
elector de Brandemburgo, presidida por Walter Vane. Dos años 
más tarde, a su regreso a Inglaterra, prestó sus servicios como 
médico de cabecera a Lord Ashley, más tarde primer conde de 
Shaftesbury, quien, viendo en Locke un espíritu con grandes fa-
cultades, lo nombró, al convertirse en Lord Canciller, secretario 
para la presentación de beneficios eclesiásticos. Pero la suerte 
política de Shaftesbury pronto se trocó en infortunio, y Locke 
tuvo que regresar a Oxford, donde aún conservaba su lectorado. 
Tiempo después, en 1675, su mala salud lo obligó a residir en 
Francia, lugar en el que tuvo contacto intelectual con epígonos 
de Descartes, y donde también recibió el influjo de la filosofía de 
Gasendi (de la cual toma sus teorías éticas hedonistas). Permane-
ció allí hasta 1680.204

Cuando el viento volvió a soplar a favor de la política de Shaf-
tesbury, Locke regresó a Inglaterra para prestarle sus servicios. 
Mas la fortuna del antiguo Lord Canciller no duró mucho: al ver-
se complicado en una conjura en contra del rey Jaime II, tuvo 
que exiliarse en Holanda, donde murió en 1683. Locke, creyen-
do amenazada su propia seguridad, se retiró igualmente a tierras 
holandesas, y hasta después de la revolución de 1688, que trajo 
al trono de Inglaterra a Guillermo de Orange, pudo volver a su 
patria. Murió en Essex en octubre de 1704.

El primer trabajo filosófico de nuestro autor fue su An Essay 
concerning Human Understanding, es decir, Ensayo sobre el 
entendimiento humano. Con motivo de una discusión filosófica 
que había tenido con un grupo de amigos hacia 1665, cayó en la 
cuenta de que no se podía profundizar en los temas tratados si an-
tes no se inquiría las posibilidades de la inteligencia, en concreto: 

204		 Ibidem, p. 71.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 121

cómo conocemos los objetos. Locke preparó un trabajo sobre el 
tema, cuya primera edición vio luz en 1690. Otras tres ediciones 
se publicaron a lo largo de la vida del autor. La tesis central de 
este ensayo es que no existen las ideas innatas, pues todos los co-
nocimientos del hombre le vienen por los sentidos y la reflexión 
(sobre nuestros propios procesos mentales, como percibir, pen-
sar, dudar, querer, creer) o, dicho en una palabra: la experien-
cia.205 Esta obra tiene una importancia crucial para la historia del 
pensamiento, pues se considera el punto de arranque del estudio 
temático y extenso de la teoría del conocimiento (cuya cumbre 
racional es Kant) y de la tradición empírica inglesa, entre cuyos 
célebres epígonos encontramos los nombres de David Hume y 
George Berkeley.206

En el terreno político, el filósofo inglés tuvo una notable evolu-
ción en su pensamiento. Basta con ver sus primeros ensayos polí-
ticos (Two tracts on Government, escritos entre 1660 y 1662), en 
los cuales mantenía una postura autoritaria del poder político, y 
sus escritos de madurez, como su gran obra Two treatises of Civil 
Government (1690), donde recogió, como su nombre lo indica, 
dos tratados sobre el gobierno civil. En el primero atacó la teoría 
del derecho divino de los reyes, defendida en su tiempo por Sir 
Robert Filmer. En el segundo, por su parte, desarrolló sus propias 
teorías sobre el Estado y la política, bastante distantes de sus pri-
meras propuestas. El motivo por el cual el profesor de Oxford es-
cribió estos últimos tratados fue justificar la revolución de 1688 
y exponer el título de legitimidad de Guillermo de Orange para 
ocupar el trono de Inglaterra, como él mismo dice en el prefacio 
de sus Tratados.

Otras obras destacables son: Some Thoughts concerning Edu-
cation (Algunos pensamientos concernientes a la educación), 
publicada en 1693; The reasonablenees of Christianity (La ra-
cionabilidad del cristianismo), publicada en 1695, y sus famosas 
cuatro cartas —la última incompleta y publicada póstumamente 

205		 Ibidem, p. 79.
206		 Ibidem, p. 74.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS122

en 1707— sobre la tolerancia, escritas en latín y utilizando un 
seudónimo, entre 1689 y 1693.

El nombre de John Locke evoca en la mentalidad actual las 
grandes conquistas del liberalismo europeo: el triunfo de la pro-
piedad privada, el reconocimiento de derechos innatos en todos 
los hombres —como la igualdad y la libertad—, la limitación 
del poder de los gobernantes, la tolerancia religiosa, y un vasto 
etcétera. Y, en efecto, podemos encontrar todas estas ideas en 
su pensamiento. Cabe preguntarse, ahora que hemos hecho una 
sumaria exposición del pensamiento de los autores que pueden 
considerarse los precursores de las modernas declaraciones de 
derechos humanos, si todas estas ideas defendidas por el pensa-
dor de Wrington no encuentran su origen, ya no digamos en los 
pensadores anteriores a él, como Pufendorf (nacido en el mismo 
año que Locke), Altusio o Hugo Grocio, sino en los escolásticos 
tardíos españoles: Vitoria, Suárez, Molina, Vázquez de Mencha-
ca. Nosotros no dudamos en contestar que sí. Esta realidad ha 
llevado a autores como Francisco Carpintero207 a escribir ensayos 
sobre la clara filiación escolástica —por paradójico que resulte a 
más de uno— del moderno liberalismo.

No dudamos ni un momento de la importancia de la obra polí-
tica de John Locke. Sin embargo, sí creemos que se comete una 
injusticia histórica al atribuir la originalidad de las ideas liberales 
exclusivamente a los autores modernos protestantes, obviando la 
indudable influencia de los pensadores de Salamanca y Coimbra.

Históricamente, la imagen del filósofo comprometido incon-
dicionalmente con el ideario político liberal fue erigida por sus 
hagiógrafos Whig del siglo XIX. Whig es un término gaélico 
escocés que se utilizó para referirse a los simpatizantes de Shaf-
tesbury, quienes abogaban por la extinción de la monarquía ab-
soluta y del anglicanismo (pues ellos eran de filiación presbite-
riana). Su influencia fue determinante tanto para la declaración 
del Bill of Rights como para el estallido de la revolución de 1688. 

207		 Carpintero Benítez, Francisco, “Los escolásticos españoles en los inicios 
del liberalismo”, La Ilustración Liberal, núm. 12, octubre de 2002.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 123

Los Whig dominaron la política inglesa durante el siglo XVIII. 
En el siglo XIX se les conocía ya con el nombre de Partido Li-
beral, cuyo líder más célebre fue el estadista y político William 
Gladstone.

Esta caracterización histórica por parte de sus biógrafos deci-
monónicos hizo que Locke pronto se convirtiera en una leyenda 
historiográfica. Esta leyenda corona a nuestro autor como el re-
presentante por excelencia de los principios liberales derivados 
de la Glorious Revolution de 1688. En este orden de ideas, el 
pensador inglés sería un furibundo opositor de Hobbes, a quien 
se le atribuía la defensa de la monarquía absoluta. Sin embargo, 
recientemente, por el descubrimiento de algunos textos inéditos 
de Locke en 1948, se ha podido revisar su obra sin el furor ideo-
lógico y se ha logrado estudiarla en sus justas proporciones. Esto 
no disminuye ciertamente la importancia histórica del ideario po-
lítico y jurídico del antiguo profesor de Oxford, pero sí nos des-
cubre, sin lugar a dudas, un Locke más histórico, un Locke que 
se encuentra más cercano a Hobbes —sobre todo en sus primeros 
escritos políticos— de lo que muchos de sus optimistas hagió-
grafos pensaban.

En sus primeros tratados sobre política, Locke mantuvo una 
postura teológica y absolutista, como dice el profesor José Igna-
cio Solar Cayón.208 Teológica, porque la ley divina o natural es 
la que rige al hombre en el estado de naturaleza, ese estado hipo-
tético en el que se encuentra el individuo antes de conformar la 
sociedad política. Esta ley contiene todos los preceptos que Dios 
ha dado a sus criaturas, las cuales tienen el deber de cumplir-
los, pues indican indefectiblemente lo que es moralmente bueno 
y malo. Dichos preceptos pueden pertenecer a la ley positiva o 
a la ley natural. Son de la primera clase aquellos que han sido 
revelados directamente por Dios en las Escrituras. En cambio, 
pertenecen a la segunda clase aquellos preceptos que pueden ser 

208		 “Los derechos naturales en la filosofía política de Locke”, ensayo que se 
encuentra en la obra colectiva Historia de los derechos fundamentales, cit., nota 
85, t. I, p. 604.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS124

conocidos por la luz de la razón.209 El conjunto de mandatos divi-
nos —ya sean positivos o naturales— configuran “la esfera de lo 
imperativo, lo indisponible o sustraído a la voluntad humana”.210 
Esto significa que, en sentido estricto, el hombre no es libre para 
cumplirlos o no, pues son deberes absolutos. Dicho con otras 
palabras: el hombre que no cumple estos preceptos no está ejer-
ciendo realmente su libertad, sino que está cometiendo un peca-
do, esto es, una falta grave contra Dios.211 El contenido de la ley 
divina nunca fue explicitado de manera sistemática por Locke, 
quien únicamente mencionó —en sus Essays on the Law of Natu-
re— como principales deberes del hombre alabar a Dios, vivir en 
sociedad y la autopreservación, que jugará un papel eminente 
en su construcción política y jurídica.

¿Dónde, pues, encontramos la libertad natural del hombre? En 
el terreno de lo moralmente indiferente, es decir, en el espacio 
de acciones que no están mandadas ni prohibidas por la ley divi-
na. Es en este terreno donde surge la comunidad política, la cual 
atenderá “al cuidado y gobierno de la comunidad mediante leyes 
que ya no reclaman un status de verdad o corrección moral, como 
hacía la ley natural, sino de conveniencia o utilidad conforme a 
las reglas del arte de la política”.212

¿Cómo se constituye según nuestro filósofo la comunidad 
política? A través de un contrato. Ahora bien, una vez que los 
hombres han decidido pactar una sociedad y constituir un po-
der político, cabría preguntarse: ¿qué alcance tiene dicho poder? 
O, dicho con otras palabras: ¿qué parte de su libertad originaria 

209		 The second tract on Goverment, p. 222.
210		 Solar Cayón, J., Los derechos naturales en la filosofía política de Locke, 

Madrid, Dykinson, 1996, p. 605.
211		 Cabe destacar que la esencia de la libertad para nuestro autor no está en 

la elección, pues hay mandatos que el hombre tiene que cumplir necesariamente 
y, por tanto, si decide no cumplirlos, no está ejerciendo realmente su libre arbi-
trio, sino que está pecando. En esta tesitura, parecería que la libertad propuesta 
por Locke no se identifica tanto con el principio liberal de “dejar hacer, dejar 
pasar”, que exalta la libertad de elección.

212		 Solar Cayón, J., op. cit., nota 210, pp. 605 y 606.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 125

—esto es, esa libertad natural que se desenvuelve en el terreno de 
lo moralmente indiferente— cede cada hombre al poder estatal? 
Y si es importante preguntar esto es precisamente porque, según 
la respuesta que se dé, tendremos una postura absolutista o una 
postura liberal.

En sus Two Tracts on Goverment, Locke contestó a esta cues-
tión de manera tajante: el hombre cede totalmente su libertad al 
gobierno constituido. Escuchémosle: “Es... la condición inalte-
rable de la sociedad y el gobierno que todo hombre particular 
debe desprenderse inevitablemente de este derecho a su libertad 
y confiar al magistrado un poder tan pleno sobre todas sus accio-
nes como él mismo tenía, siendo por el contrario imposible que 
alguien deba estar sujeto a los mandatos de otro si retiene la libre 
disposición de sí mismo y es señor de una igual libertad”.213

Como se echa de ver, la postura de Locke, al menos en la épo-
ca en la que escribió estos tratados (1660-1663), era absolutista. 
Abogó a todas luces por un poder absoluto del gobernante. Ahora 
bien, ¿qué llevó a Locke a considerar como necesaria la cesión 
plena de libertad al poder político? Sin duda, su pesimismo an-
tropológico: el hombre es innatamente malo (rebelde, irracional, 
dominado por las pasiones y los intereses partidistas),214 lo que 
hace imposible la cooperación social espontánea, de suerte que es 
necesario un poder central despótico, que no rinda cuentas a na-
die más que a Dios. Esta visión negativa del hombre se emparen-
ta con la de Hobbes, para quien el Estado se justificaba para evi-
tar la “guerra de todos contra todos”. Así, tanto para el profesor 
de Oxford como para el autor del Leviatán, el poder político tenía 
por finalidad ser el instrumento necesario para el mantenimiento 
de la paz. Esta finalidad sólo podía ser llevada a cabo —en esto 
también coincidieron los dos autores— si se le concedía al Esta-
do un poder y medios omnímodos.

213		 The first tract on Goverment, p. 125.
214		 Solar Cayón, J., La teoría de la tolerancia en John Locke, Madrid, Dy-

kinson, 1996, pp. 248-252.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS126

Ahora bien, para Locke el poder del magistrado tenía como 
límite la ley divina. Por lo demás, su competencia era plena e 
ilimitada. Esto significa que los súbditos debían rendir al gober-
nante una sumisión absoluta, y esta sumisión no desaparecía ni 
en el caso de que el magistrado contraviniera la ley divina. En el 
centro de su sistema, pues, “está el mandato divino de sumisión a 
toda autoridad”.215 Y esto es tan radical, que Locke negará el de-
recho a la rebelión contra el gobernante, incluso en el caso de que 
éste actúe en contra de la ley natural. A lo más, los gobernados 
pueden ejercer la obediencia pasiva, esto es, no cumplir con lo 
ordenado por el tirano, pero asumiendo la responsabilidad legal 
y, por tanto, la pena que esto conlleva.

Prima facie, parecerían incompatibles la idea del contrato so-
cial como origen de la sociedad y la justificación de un poder 
absolutista. Al menos en otros autores que hemos expuesto, el 
pacto entre individuos tiende a limitar el poder de la autoridad 
porque precisamente la fuente de donde éste proviene es la vo-
luntad general. Sin embargo, Locke pareció no tener inconve-
nientes en mezclar una visión contractualista de la sociedad y 
una concepción rígida de obediencia a la autoridad, fundada en 
la ley divina.

De ahí la conclusión del profesor José Ignacio Coyán: “En rea-
lidad parece que las preferencias de Locke en la polémica sobre 
el origen del gobierno se decantan por una tercera tesis, combi-
nando la contractual y la paternal, según la cual, si bien la autori-
dad de todo gobierno procede en última instancia de Dios, la gen-
te elige la forma de gobierno y los gobernantes particulares”.216

Es claro que las doctrinas sostenidas por Locke en esta pri-
mera fase de su pensamiento político lo emparentan más con la 

215		 The second tract on Governmment, p. 226: “no estamos obligados a obe-
decer a los magistrados por ninguna otra razón que le que el Señor lo ha man-
dado, diciendo, hagamos que toda alma esté sujeta a los poderes superiores, y 
es necesario estar sujeto, no sólo por causa de la ira sino también por motivos 
de conciencia”. 

216		 “Los derechos naturales en el pensamiento político de Locke...”, cit., nota 
208, p. 609.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 127

visión política de Hobbes que con la visión política liberal, como 
lo apuntamos antes.

Resulta evidente, por otra parte, que la fama histórica de Loc-
ke como el gran defensor de los derechos innatos del hombre, el 
promotor de la tolerancia y el gran teórico de la limitación del 
poder político no se sostiene en sus tratados de juventud, sino 
en sus libros de madurez: Dos tratados sobre el gobierno civil 
y Cartas sobre la tolerancia, textos que contienen y justifican el 
ideario liberal de la Revolución inglesa de 1688. El primero de 
estos textos es para muchos historiadores y politólogos el libro 
más influyente en el desarrollo de la política occidental.

La visión liberal, tomando por bandera a Locke, comenzó —ya 
desde el siglo XVII— a esgrimir en contra del poder absolutista 
la existencia de unos derechos naturales innatos a toda persona. 
No obstante lo anterior, el punto de partida de la teoría política 
del antiguo profesor de Oxford no es que el hombre sea portador 
de unos derechos, sino que éste es un sujeto de deberes morales 
que le han sido impuestos por su Creador. En esta tesistura, Loc-
ke es un teórico no tanto del derecho natural, cuanto de la ley 
natural, es decir, más de las obligaciones que de los derechos.

Aún en sus escritos de madurez —los cuales, como ya hemos 
dicho, intentó sustentar teóricamente los valores liberales de la 
Glorious Revolution—, Locke puso en el centro de su sistema a 
Dios, legislador supremo, a cuya voluntad están sometidos todas 
las creaturas. Los mandatos dados por Dios constituyen la ley 
natural, regla del obrar moral del hombre. No hay que perder de 
vista esto, pues todos los derechos de los que habló nuestro autor 
se fundamentan en un deber previo: obedecer los mandamientos 
divinos (por más poco liberal que esto parezca).

En esta segunda etapa de su pensamiento, una vez que se de-
cantó definitivamente por la teoría contractualista para explicar 
la génesis de la sociedad, nuestro pensador intentó buscar cuál 
era la extensión del poder originario que cada individuo tiene 
sobre sí mismo y sobre los demás. Para lograr lo anterior, lo pri-
mero que asentó es que el requerimiento fundamental de la ley 



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS128

natural es la preservación, en virtud de la cual todo hombre tiene 
un doble deber: el de autopreservación y el de preservación de 
los demás hombres. A partir de esta primera norma del derecho 
natural se derivan las demás.

Este primer deber de preservación delimita los contornos de 
la libertad natural, de suerte que sólo en el terreno de lo moral-
mente indiferente el hombre puede actuar libremente. Es decir: 
el hombre no puede disponer de sí ni de los otros hombres como 
le plazca, ya que tiene la obligación, impuesta por la ley natural, 
de la preservación en su doble vertiente. Y concluye el profesor 
José Ignacio Coyán: “A partir de aquí, el principio de igualdad 
natural de todos los hombres exige que no se puede tener sobre 
los demás un poder mayor al que se tiene sobre uno mismo”.217

La autopreservación y la preservación de la sociedad fueron, 
pues, los dos ejes de la filosofía política lockeana. A partir de es-
tos dos deberes se derivarán todos los derechos. ¿Cómo es esto 
posible? Pues haciendo dichos deberes oponibles a terceros. Así, 
por ejemplo, del deber de autopreservación se desprende en pri-
mer lugar la obligación de mantener la propia existencia y el de-
recho de que los otros hombres también la respeten.218 En esta 
tesitura, la disposición sobre la vida no es absoluta; antes bien, se 
encuentra delimitada y protegida por el primer deber del hombre 
consigo mismo: la preservación. No es de extrañar, entonces, la 
explícita repulsa de Locke en contra del suicidio en la sección 6 
del Segundo Tratado.

El derecho de propiedad también se explica por el mandato di-
vino de preservación, porque “Dios, habiendo creado al hombre 
y al mundo de esta manera le habló, es decir le dirigió por medio 
de sus sentidos y de su razón... hacia el uso de aquellas cosas 
que eran útiles para su subsistencia, y se las dio como medios 

217		 “Los derechos naturales en el pensamiento…”, cit., nota 208, p. 613.
218		 “El derecho, en este caso, no es más que el reverso, oponible a terceros, 

del deber que la ley natural impone, a fin de garantizar el efectivo cumplimiento 
de éste”. Ibidem, p. 614.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 129

para su preservación”.219 La propiedad, entonces, es medio indis-
pensable para la preservación del hombre, pues es de donde éste 
se alimenta, se protege de las inclemencias del tiempo, etcétera. 
Ahora bien, si la tenencia de la tierra, por principio, es común a 
todo el género humano, ¿cómo se justifica la propiedad privada?, 
o, formulado de otra manera: ¿cuál es el título que legitima a 
cada hombre a poseer tierras de manera privada? La respuesta de 
Locke no se hace esperar: la autopropiedad. Nos explicamos. Si 
el hombre tiene el deber —por mandato divino— de autopreser-
varse, es precisamente porque es dueño de sí mismo o, dicho con 
otras palabras, es libre (de lo contrario no podría cumplir con los 
deberes que se le exigen). Y la libertad lo hace responsable de 
buscar los medios idóneos para su propia subsistencia. La forma 
primaria que el hombre tiene de cubrir sus necesidades básicas 
es la posesión privada de la tierra (la propiedad privada). Sin em-
bargo, la tierra no da por sí misma todo el sustento que el hombre 
necesita, por lo que es necesario que éste la labore. El trabajo, 
por ende, es el título jurídico por medio del cual el hombre se 
hace dueño de la tierra. Podemos decir, pues, que el título antro-
pológico de la propiedad es el autogobierno que todo individuo 
tiene sobre sí mismo, mientras que el título jurídico o práctico es 
el trabajo,220 el cual particulariza la propiedad común de la tierra 
que existía en el estado de naturaleza.

Cabe destacar que la propiedad privada está limitada por el 
mismo deber de preservación: el hombre sólo puede poseer la 
tierra en proporción a sus necesidades, de suerte que no puede 
tener más propiedad de la que puede trabajar para cubrir sus ne-
cesidades.

Junto con la propiedad y la libertad está la igualdad. Si la ley 
natural o divina se refiere a todos los hombres, esto significa que 
todos ellos son iguales, pues tienen los mismos deberes (auto-
preservación) y derechos (principalmente, que se respete su in-

219		 The first Treatise of Government, sec. 86.
220		 Copleston, F., Historia de la filosofía, cit., nota 201, p. 128.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS130

tegridad física y su patrimonio). Además, es necesario que los 
individuos que llevan a cabo el contrato social se encuentren en 
igualdad de derechos y obligaciones, pues de lo contrario se po-
drían cometer injusticias, y el pacto no sería viable.

Estos tres son los derechos humanos fundamentales, los cua-
les, como ya hemos explicado, se derivan del mandato origina-
rio de autopreservación, como sus condiciones de posibilidad. 
Si Dios ha mandado que el hombre se preserve y preserve a los 
otros, es necesario: 1) que sea libre, 2) que sea igual a los otros, 
3) que pueda poseer privadamente.

El derecho fundamental que Locke desarrolló en mayor medi-
da es el de propiedad. En el estado de naturaleza el hombre tra-
baja para sí, y hace suyo aquello que obtiene de su labor. “Aun-
que el agua corriendo en la fuente sea de todos, ¿quién puede 
dudar de que en el jarro es sólo de quien la recogió? Su trabajo 
la ha sacado del dominio de la naturaleza, en donde era común 
y pertenecía por igual a todas las criaturas, y ha hecho que la 
apropie”.221 Como este ejemplo, hay varios más que Locke pro-
pone a lo largo de todo el capítulo V. El derecho de propiedad es 
tan importante que lo propone como uno de los motivos más im-
portantes por los que el hombre entra en sociedad: “el principal 
fin que mueve a los hombres a unirse en comunidades económi-
cas y a someterse a un gobierno es la conservación de la propie-
dad privada, para cuyo objeto faltan en el estado de naturaleza 
diversos requisitos”.222

El tema de la propiedad nos lleva directamente a la considera-
ción del origen de la sociedad. Recordemos que el hombre en el 
estado de naturaleza se rige por la ley natural, y esta misma es la 
que le impele a reunirse, a vivir una vida en común: “Dios, tras 
hacer al hombre de suerte que, a su juicio, no iba a convenirle 
estar solo, le colocó bajo fuertes obligaciones de necesidad, con-
veniencia e inclinación para compelerle a la compañía social, al 
propio tiempo que le dotó de entendimiento y lenguaje para que 

221		 The second Treatise of Government, sec. 29.
222		 Ibidem, sec. 124.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 131

en tal estado prosiguiera y lo gozara”.223 Por consiguiente, no se 
puede decir que la sociedad no sea natural al hombre. “La fami-
lia, forma primaria de la sociedad humana, es natural al hombre, 
y la sociedad política le es natural en el sentido de que satisfa-
ce necesidades humanas, ya que, aunque los hombres en estado 
de naturaleza son independientes unos de otros, les es difícil en 
la práctica preservar sus derechos y libertades”.224 Los hombres, 
hechos para la sociedad por su entendimiento y lenguaje, pactan 
formar una sociedad civil donde exista un derecho escrito y una 
autoridad para proteger sus derechos. La noción de pacto es muy 
importante, pues es la que dota de racionabilidad a la comunidad 
política: “Por ser los hombres... libres, iguales e independientes 
todos por naturaleza [nos dice Locke], ninguno de ellos puede 
ser sacado de este estado y sometido al poder político de otro 
sin su propio consentimiento”.225 Ahora bien, la entrada en una 
vida en común implica un despojamiento de la libertad natural 
para someterla a los límites de la sociedad civil. Hemos visto 
que esta renuncia en el caso de los primeros escritos lockeanos 
es absoluta: el hombre debe someterse totalmente a la autoridad. 
Mas el Locke de los Tratados sobre el gobierno civil será mucho 
más cauto. A pesar de que también considera que el individuo 
que pretenda formar parte de una sociedad tiene que renunciar 
a los poderes legislativos y ejecutivos que poseía en el estado 
de naturaleza, ya no considera que la sede de estos poderes sea 
el magistrado, sino la voluntad de la mayoría de los ciudadanos: 
“los que hallándose [escribe Locke] en un estado de naturaleza 
se agrupan en sociedad, debe entenderse que hacen dejación en 
manos de la mayoría de la comunidad de todo el poder necesario 
para los fines para los que se agrupan”.226

El contrato social, en esta segunda formulación, no es simple-
mente un medio para transmitir la libertad del estado de naturale-

223		 Ibidem, sec. 77.
224		 Copleston, F., Historia de la filosofía… cit., nota 201, p. 129.
225		 The Second Treatise, sec. 95.
226		 Ibidem, sec. 99.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS132

za al estado civil, sino una forma de mandato. El gobernante jus-
tifica su existencia como protector (y promotor) de los derechos 
(y deberes) que los ciudadanos tienen. Vamos a explicar esto con 
mayor profundidad, y aprovecharemos la ocasión para hacer un 
pequeño resumen de todo lo dicho hasta aquí. El hombre es una 
creatura racional y, por tanto, capaz de conocer, o bien por su 
inteligencia, o bien por revelación positiva (en las Escrituras), 
la voluntad de su Creador. Esta voluntad se constituye a través 
de mandatos, de los cuales el amor a Dios y al prójimo como a 
uno mismo son los más importantes. Del amor a uno mismo y al 
prójimo se derivan el deber de (auto)preservación y de respeto 
a los demás hombres. La propiedad tomará su fundamento del 
primero de estos deberes, ya que para que el hombre cuide de sí 
mismo necesita hacerse de los medios necesarios para subsistir. 
Del segundo deber, en cambio, se infiere que todos los hombres 
son iguales, pues todos han sido creados por Dios y todos tie-
nen el deber de respetar al prójimo. Una vez que los hombres se 
apropian de los recursos necesarios para su manutención, deci-
den pactar para constituirse en una sociedad civil que asegure sus 
bienes (en sentido amplio) y le ayude a cumplimentar los man-
datos de la ley divina. Para lograr esto, ceden parte de su libertad 
a la voluntad de la mayoría, la cual tiene la autoridad para elegir 
representantes y gobernadores. Se entiende, pues, que si la fina-
lidad del poder político es ésta, el magistrado no puede legislar 
ni ejecutar la ley como le plazca, pues la finalidad de su mandato 
es respetar y hacer que se respeten los derechos que todos los 
hombres poseían desde antes del pacto social. Estos derechos son 
precisamente el límite del poder estatal.

Por otra parte, es fuerza decir que Locke también fue de los 
primeros autores modernos que defendió la tolerancia religio-
sa, como antes de él ya lo había hecho Grocio. Con su máxima 
“dejad de combatir aquello que no se puede cambiar”, heredó a 
Occidente una visión de la libertad personal compatible con los 
distintos modos de creer o pensar.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 133

Habría que preguntarse, por último, si la noción de declara-
ción de derechos humanos se encuentra o no en el pensamiento 
de nuestro autor. No es posible —nos advierte el profesor Jelli-
nek—227 atribuir a un solo autor la idea de un catálogo que com-
prenda los derechos fundamentales de todo hombre. Más bien fue 
una idea que fue tomando fuerza en la obra de varios pensadores, 
entre ellos Pufendorf, Wolff, Locke y Montesquieu. Así, atribuir 
exclusivamente la noción de declaración al filósofo inglés no es 
del todo cierto. Sin embargo, uno de los primeros pensadores 
que sostiene la inalienabilidad de ciertos derechos es, en efecto, 
Locke.228 Pese a que este concepto no se encuentra como tal en 
la obra de nuestro pensador,229 la no admisión de la esclavitud 
voluntaria,230 así como la prohibición absoluta para disponer de 
la propia vida,231 nos revelan una visión claramente a favor de la 
inalienabilidad de la libertad y de la vida en el pensamiento loc-
keano. En este sentido, sí se puede afirmar que existe un elenco 
de derechos que son fundamentales en tanto que indisponibles o 
inalienables: la vida, la libertad, la propiedad, la igualdad. Ha-
bría que decir, por otra parte, que este carácter de inalienable que 
Locke concede a ciertos derechos se funda, no tanto en la irracio-
nalidad que implicaría cederlos a otro voluntariamente —como 
pensaban algunos autores del grupo de los liberales más radicales 
(los levellers)—, cuanto al deber originario y natural de la auto-
preservación. A partir de esto, Locke justifica los límites del po-
der estatal: “La sociedad política no puede tener un poder abso-

227		 “Ciertamente las doctrinas de Locke, las teorías de Pufendorf, las ideas 
de Montesquieu, influyeron sobre las concepciones políticas americanas de 
aquel tiempo. Pero, como hemos visto, no es posible explicar con esto tan sólo 
la elaboración de una lista completa de los derechos generales del hombre y del 
ciudadano”. Jellinek, Georg, La Declaración de los Derechos del Hombre y del 
Ciudadano, 2a. ed., trad. de Adolfo Posada, México, UNAM, 2003, p. 147.

228		 El primero, en sentido estricto, que utiliza este término para referirse a 
ciertos derechos es Grocio.

229		 “Los derechos naturales...”, cit., nota , 208, p. 618.
230		 The Second Teatrise, sec. 23. 
231		 Ibidem, secs. 23, 135, 149, 168 y 172.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS134

luto sobre las vidas, libertades y propiedades de sus súbditos por 
cuanto cada uno de ellos no tiene ese poder sobre sí mismo”.232

A modo de conclusión diremos que el pensamiento político 
de Locke es, sin duda, crucial para el nacimiento de las declara-
ciones de derechos humanos y para la configuración del pensa-
miento liberal contemporáneo. No cabe duda de que el espíritu 
de las primeras declaraciones de independencia de las colonias 
americanas son de filiación lockeana: la libertad de conciencia, 
el respeto del otro, la propiedad privada, etcétera. El gran mérito 
de Locke fue agregar a los derechos de libertad e igualdad un 
tercero: el derecho a la propiedad privada. Ahora bien, si hemos 
de ser sinceros, tenemos que decir que todas las ideas de Locke 
ya se pueden encontrar en el pensamiento anterior, sobre todo 
en la Segunda Escolástica Española; lo que varía es la forma de 
justificarlas. Asimismo, es verdad que muchos de los intérpretes 
de la obra del pensador inglés, sobre todo sus hagiógrafos deci-
monónicos, le atribuyeron ideas que se encuentran formuladas 
de manera un poco distinta por la pluma del profesor de Oxford, 
como es el caso de los derechos innatos, los cuales sólo toman 
sentido a la luz de los deberes impuestos por la ley divina, ase-
veración que ha quedado en parte soterrada por la ideología li-
beral.

Por otra parte, hay que decir que la noción de un catálogo 
o declaración de derechos fundamentales no se puede encontrar 
en sentido estricto en el pensamiento jurídico-político de Locke. 
Hay en su obra, como hemos dicho, la idea de que ciertos dere-
chos son inalienables, sí; aquellos precisamente que pertenecen 
originariamente a todo hombre y que jamás cede; pero la nece-
sidad de una declaración enunciativa de todos aquellos derechos 
que tengan esta característica es ajena a su inteligencia. Esto no 
obsta para decir que su libro Dos tratados sobre el gobierno ci-
vil es el más claro antecedente de las modernas declaraciones de 
derechos humanos. De hecho, Locke fue elegido para redactar un 

232		 “Los derechos naturales…”, cit., nota 208, p. 622.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 135

proyecto de Constitución para Carolina del Norte —Constitución 
que tendrá su versión definitiva hasta 1776—, el cual contiene 
una declaración de derechos que podríamos calificar de funda-
mentales.

Por último, diremos que sus Cartas sobre la tolerancia marca-
ron un hito en la historia del pensamiento político y abrieron una 
brecha para trabajos posteriores sobre el tema.


