“‘sTIGA cy

J 000

.o

unam

TUTY
\\\z_,‘\ (o]
&

Porgnne

0,
%

de Investigaciones Juridicas de la UNAM

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto

www.juridicas.unam.mx

JOHN LOCKE

John Locke naci6 en Wrington en 1632. Su educacion inicial fue en
la casa paterna. En 1646 fue enviado a la Westminster School, en la
que permanecio hasta 1652, aflo en que ingresa a la Universidad
de Oxford, como alumno de la Christ Church College. Después de
obtener alli los grados necesarios, se le nombro profesor de esta
Universidad —en 1659— para desempanar los cargos de lector
griego y de retorica y censor de filosofia moral.20!

En la época en que Locke estudio filosofia en Oxford, el esco-
lasticismo estaba atin muy extendido. Nuestro autor repudio esta
forma de pensamiento por considerarla rebuscada y farragosa.
Sin embargo, cabe mencionar que la version que Locke conocid
del método escolastico distaba mucho de su version clasica, la
bajomedieval. Sea como fuere, el profesor de Oxford, siguiendo
el espiritu humanista y renacentista de su época, se rebeld contra
la tradicion inmediatamente anterior. No obstante, y por parado-
jico que parezca, varias ideas de nuestro autor tienen su raiz en la
inteligencia medieval.202

El interés de Locke por la filosofia surgié con motivo de una
lectura de Descartes. Pese a que no fue estrictamente cartesiano,
experiment6 la influencia del pensador francés en varios puntos,
principalmente en el método ordenado, casi matematico, de ha-
cer filosofia.203

Los intereses de nuestro filésofo no se circunscribieron ni-
camente al ambito de las humanidades; también tuvo un interés

201 Copleston, F., Historia de la filosofia, trad. de Ana Domenech, México,
Ariel, 1983, vol. 5, p. 70.

202 Jdem.

203 Idem.

119


www.juridicas.unam.mx

120 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

profundo por la fisica y la quimica, contandose entre sus amigos,
cientificos de la talla de Sir Robert Boyle. Asimismo, estudié me-
dicina, aunque s6lo en una fecha tardia obtuvo titulo médico y
licencia para practicar la medicina. Sin embargo, no se dedico a
ésta con regularidad, pues sus intereses tomaron los derroteros de
la politica. Asi, en 1665 fue secretario de una embajada ante el
elector de Brandemburgo, presidida por Walter Vane. Dos afos
mas tarde, a su regreso a Inglaterra, prestd sus servicios como
médico de cabecera a Lord Ashley, mas tarde primer conde de
Shaftesbury, quien, viendo en Locke un espiritu con grandes fa-
cultades, lo nombro, al convertirse en Lord Canciller, secretario
para la presentacion de beneficios eclesiasticos. Pero la suerte
politica de Shaftesbury pronto se troco en infortunio, y Locke
tuvo que regresar a Oxford, donde atin conservaba su lectorado.
Tiempo después, en 1675, su mala salud lo obligd a residir en
Francia, lugar en el que tuvo contacto intelectual con epigonos
de Descartes, y donde también recibio el influjo de la filosofia de
Gasendi (de la cual toma sus teorias éticas hedonistas). Permane-
cio alli hasta 1680.204

Cuando el viento volvio a soplar a favor de la politica de Shaf-
tesbury, Locke regreso a Inglaterra para prestarle sus servicios.
Mas la fortuna del antiguo Lord Canciller no duré mucho: al ver-
se complicado en una conjura en contra del rey Jaime II, tuvo
que exiliarse en Holanda, donde murio en 1683. Locke, creyen-
do amenazada su propia seguridad, se retird igualmente a tierras
holandesas, y hasta después de la revolucion de 1688, que trajo
al trono de Inglaterra a Guillermo de Orange, pudo volver a su
patria. Muridé en Essex en octubre de 1704.

El primer trabajo filos6fico de nuestro autor fue su An Essay
concerning Human Understanding, es decir, Ensayo sobre el
entendimiento humano. Con motivo de una discusion filosofica
que habia tenido con un grupo de amigos hacia 1665, cayo en la
cuenta de que no se podia profundizar en los temas tratados si an-
tes no se inquiria las posibilidades de la inteligencia, en concreto:

204 Ibidem, p. 71.



LA ESCUELA DEL ITUSNATURALISMO MODERNO 121

como conocemos los objetos. Locke prepard un trabajo sobre el
tema, cuya primera edicion vio luz en 1690. Otras tres ediciones
se publicaron a lo largo de la vida del autor. La tesis central de
este ensayo es que no existen las ideas innatas, pues todos los co-
nocimientos del hombre le vienen por los sentidos y la reflexion
(sobre nuestros propios procesos mentales, como percibir, pen-
sar, dudar, querer, creer) o, dicho en una palabra: la experien-
cia.205 Esta obra tiene una importancia crucial para la historia del
pensamiento, pues se considera el punto de arranque del estudio
tematico y extenso de la teoria del conocimiento (cuya cumbre
racional es Kant) y de la tradicion empirica inglesa, entre cuyos
célebres epigonos encontramos los nombres de David Hume y
George Berkeley.206

En el terreno politico, el filosofo inglés tuvo una notable evolu-
cion en su pensamiento. Basta con ver sus primeros ensayos poli-
ticos (Two tracts on Government, escritos entre 1660 y 1662), en
los cuales mantenia una postura autoritaria del poder politico, y
sus escritos de madurez, como su gran obra Two treatises of Civil
Government (1690), donde recogid, como su nombre lo indica,
dos tratados sobre el gobierno civil. En el primero ataco la teoria
del derecho divino de los reyes, defendida en su tiempo por Sir
Robert Filmer. En el segundo, por su parte, desarrollo sus propias
teorias sobre el Estado y la politica, bastante distantes de sus pri-
meras propuestas. El motivo por el cual el profesor de Oxford es-
cribid estos ltimos tratados fue justificar la revolucion de 1688
y exponer el titulo de legitimidad de Guillermo de Orange para
ocupar el trono de Inglaterra, como ¢l mismo dice en el prefacio
de sus Tratados.

Otras obras destacables son: Some Thoughts concerning Edu-
cation (Algunos pensamientos concernientes a la educacion),
publicada en 1693; The reasonablenees of Christianity (La ra-
cionabilidad del cristianismo), publicada en 1695, y sus famosas
cuatro cartas —Ila ultima incompleta y publicada postumamente

205 hidem, p. 79.
206 Ihidem, p. 74.



122 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

en 1707— sobre la tolerancia, escritas en latin y utilizando un
seudonimo, entre 1689 y 1693.

El nombre de John Locke evoca en la mentalidad actual las
grandes conquistas del liberalismo europeo: el triunfo de la pro-
piedad privada, el reconocimiento de derechos innatos en todos
los hombres —como la igualdad y la libertad—, la limitacion
del poder de los gobernantes, la tolerancia religiosa, y un vasto
etcétera. Y, en efecto, podemos encontrar todas estas ideas en
su pensamiento. Cabe preguntarse, ahora que hemos hecho una
sumaria exposicion del pensamiento de los autores que pueden
considerarse los precursores de las modernas declaraciones de
derechos humanos, si todas estas ideas defendidas por el pensa-
dor de Wrington no encuentran su origen, ya no digamos en los
pensadores anteriores a ¢l, como Pufendorf (nacido en el mismo
afo que Locke), Altusio o Hugo Grocio, sino en los escolasticos
tardios espafioles: Vitoria, Suarez, Molina, Vazquez de Mencha-
ca. Nosotros no dudamos en contestar que si. Esta realidad ha
llevado a autores como Francisco Carpintero?'’ a escribir ensayos
sobre la clara filiacion escolastica —por paraddjico que resulte a
mas de uno— del moderno liberalismo.

No dudamos ni un momento de la importancia de la obra poli-
tica de John Locke. Sin embargo, si creemos que se comete una
injusticia historica al atribuir la originalidad de las ideas liberales
exclusivamente a los autores modernos protestantes, obviando la
indudable influencia de los pensadores de Salamanca y Coimbra.

Histéricamente, la imagen del fildsofo comprometido incon-
dicionalmente con el ideario politico liberal fue erigida por sus
hagiografos Whig del siglo XIX. Whig es un término gaélico
escocés que se utilizé para referirse a los simpatizantes de Shaf-
tesbury, quienes abogaban por la extincion de la monarquia ab-
soluta y del anglicanismo (pues ellos eran de filiacion presbite-
riana). Su influencia fue determinante tanto para la declaracion
del Bill of Rights como para el estallido de la revolucion de 1688.

207 Carpintero Benitez, Francisco, “Los escolasticos espafioles en los inicios
del liberalismo”, La Ilustracion Liberal, nim. 12, octubre de 2002.



LA ESCUELA DEL ITUSNATURALISMO MODERNO 123

Los Whig dominaron la politica inglesa durante el siglo XVIIL.
En el siglo XIX se les conocia ya con el nombre de Partido Li-
beral, cuyo lider mas célebre fue el estadista y politico William
Gladstone.

Esta caracterizacion histérica por parte de sus bidgrafos deci-
mononicos hizo que Locke pronto se convirtiera en una leyenda
historiografica. Esta leyenda corona a nuestro autor como el re-
presentante por excelencia de los principios liberales derivados
de la Glorious Revolution de 1688. En este orden de ideas, el
pensador inglés seria un furibundo opositor de Hobbes, a quien
se le atribuia la defensa de la monarquia absoluta. Sin embargo,
recientemente, por el descubrimiento de algunos textos inéditos
de Locke en 1948, se ha podido revisar su obra sin el furor ideo-
logico y se ha logrado estudiarla en sus justas proporciones. Esto
no disminuye ciertamente la importancia histérica del ideario po-
litico y juridico del antiguo profesor de Oxford, pero si nos des-
cubre, sin lugar a dudas, un Locke mas histérico, un Locke que
se encuentra mas cercano a Hobbes —sobre todo en sus primeros
escritos politicos— de lo que muchos de sus optimistas hagio-
grafos pensaban.

En sus primeros tratados sobre politica, Locke mantuvo una
postura teologica y absolutista, como dice el profesor José Igna-
cio Solar Cay6n.208 Teoldgica, porque la ley divina o natural es
la que rige al hombre en el estado de naturaleza, ese estado hipo-
tético en el que se encuentra el individuo antes de conformar la
sociedad politica. Esta ley contiene todos los preceptos que Dios
ha dado a sus criaturas, las cuales tienen el deber de cumplir-
los, pues indican indefectiblemente lo que es moralmente bueno
y malo. Dichos preceptos pueden pertenecer a la ley positiva o
a la ley natural. Son de la primera clase aquellos que han sido
revelados directamente por Dios en las Escrituras. En cambio,
pertenecen a la segunda clase aquellos preceptos que pueden ser

208 “Los derechos naturales en la filosofia politica de Locke”, ensayo que se
encuentra en la obra colectiva Historia de los derechos fundamentales, cit., nota
85, 1. 1, p. 604.



124 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

conocidos por la luz de la razon.2® El conjunto de mandatos divi-
nos —ya sean positivos o naturales— configuran “la esfera de lo
imperativo, lo indisponible o sustraido a la voluntad humana.210
Esto significa que, en sentido estricto, el hombre no es libre para
cumplirlos o no, pues son deberes absolutos. Dicho con otras
palabras: el hombre que no cumple estos preceptos no esta ejer-
ciendo realmente su libertad, sino que esta cometiendo un peca-
do, esto es, una falta grave contra Dios.2!! El contenido de la ley
divina nunca fue explicitado de manera sistematica por Locke,
quien unicamente menciond —en sus Essays on the Law of Natu-
re— como principales deberes del hombre alabar a Dios, vivir en
sociedad y la autopreservacion, que jugara un papel eminente
en su construccion politica y juridica.

(Donde, pues, encontramos la libertad natural del hombre? En
el terreno de lo moralmente indiferente, es decir, en el espacio
de acciones que no estain mandadas ni prohibidas por la ley divi-
na. Es en este terreno donde surge la comunidad politica, la cual
atendera “al cuidado y gobierno de la comunidad mediante leyes
que ya no reclaman un status de verdad o correccion moral, como
hacia la ley natural, sino de conveniencia o utilidad conforme a
las reglas del arte de la politica™.2!2

(Como se constituye segiin nuestro filosofo la comunidad
politica? A través de un contrato. Ahora bien, una vez que los
hombres han decidido pactar una sociedad y constituir un po-
der politico, cabria preguntarse: ;qué alcance tiene dicho poder?
O, dicho con otras palabras: ;qué parte de su libertad originaria

209 The second tract on Goverment, p. 222.

210 Solar Cayon, J., Los derechos naturales en la filosofia politica de Locke,
Madrid, Dykinson, 1996, p. 605.

211 Cabe destacar que la esencia de la libertad para nuestro autor no esta en
la eleccion, pues hay mandatos que el hombre tiene que cumplir necesariamente
y, por tanto, si decide no cumplirlos, no esta ejerciendo realmente su libre arbi-
trio, sino que esta pecando. En esta tesitura, pareceria que la libertad propuesta
por Locke no se identifica tanto con el principio liberal de “dejar hacer, dejar
pasar”, que exalta la libertad de eleccion.

212 Solar Cayén, J., op. cit., nota 210, pp. 605 y 606.



LA ESCUELA DEL ITUSNATURALISMO MODERNO 125

—esto es, esa libertad natural que se desenvuelve en el terreno de
lo moralmente indiferente— cede cada hombre al poder estatal?
Y si es importante preguntar esto es precisamente porque, segin
la respuesta que se dé, tendremos una postura absolutista o una
postura liberal.

En sus Two Tracts on Goverment, Locke contestd a esta cues-
tion de manera tajante: el hombre cede totalmente su libertad al
gobierno constituido. Escuchémosle: “Es... la condicion inalte-
rable de la sociedad y el gobierno que todo hombre particular
debe desprenderse inevitablemente de este derecho a su libertad
y confiar al magistrado un poder tan pleno sobre todas sus accio-
nes como ¢l mismo tenia, siendo por el contrario imposible que
alguien deba estar sujeto a los mandatos de otro si retiene la libre
disposicion de si mismo y es sefior de una igual libertad”.2!3

Como se echa de ver, la postura de Locke, al menos en la épo-
ca en la que escribid estos tratados (1660-1663), era absolutista.
Abogb a todas luces por un poder absoluto del gobernante. Ahora
bien, ;/qué llevo a Locke a considerar como necesaria la cesion
plena de libertad al poder politico? Sin duda, su pesimismo an-
tropologico: el hombre es innatamente malo (rebelde, irracional,
dominado por las pasiones y los intereses partidistas),2'4 lo que
hace imposible la cooperacidn social espontanea, de suerte que es
necesario un poder central despotico, que no rinda cuentas a na-
die mas que a Dios. Esta vision negativa del hombre se emparen-
ta con la de Hobbes, para quien el Estado se justificaba para evi-
tar la “guerra de todos contra todos”. Asi, tanto para el profesor
de Oxford como para el autor del Leviatdn, el poder politico tenia
por finalidad ser el instrumento necesario para el mantenimiento
de la paz. Esta finalidad s6lo podia ser llevada a cabo —en esto
también coincidieron los dos autores— si se le concedia al Esta-
do un poder y medios omnimodos.

213 The first tract on Goverment, p. 125.

214 Solar Cayon, J., La teoria de la tolerancia en John Locke, Madrid, Dy-
kinson, 1996, pp. 248-252.



126 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

Ahora bien, para Locke el poder del magistrado tenia como
limite la ley divina. Por lo demas, su competencia era plena e
ilimitada. Esto significa que los stbditos debian rendir al gober-
nante una sumision absoluta, y esta sumision no desaparecia ni
en el caso de que el magistrado contraviniera la ley divina. En el
centro de su sistema, pues, “esta el mandato divino de sumision a
toda autoridad”.2's Y esto es tan radical, que Locke negara el de-
recho a la rebelion contra el gobernante, incluso en el caso de que
éste actue en contra de la ley natural. A lo mas, los gobernados
pueden ejercer la obediencia pasiva, esto es, no cumplir con lo
ordenado por el tirano, pero asumiendo la responsabilidad legal
y, por tanto, la pena que esto conlleva.

Prima facie, parecerian incompatibles la idea del contrato so-
cial como origen de la sociedad y la justificaciéon de un poder
absolutista. Al menos en otros autores que hemos expuesto, el
pacto entre individuos tiende a limitar el poder de la autoridad
porque precisamente la fuente de donde éste proviene es la vo-
luntad general. Sin embargo, Locke parecié no tener inconve-
nientes en mezclar una vision contractualista de la sociedad y
una concepcion rigida de obediencia a la autoridad, fundada en
la ley divina.

De ahi la conclusion del profesor José Ignacio Coyan: “En rea-
lidad parece que las preferencias de Locke en la polémica sobre
el origen del gobierno se decantan por una tercera tesis, combi-
nando la contractual y la paternal, segun la cual, si bien la autori-
dad de todo gobierno procede en ultima instancia de Dios, la gen-
te elige la forma de gobierno y los gobernantes particulares”.2!6

Es claro que las doctrinas sostenidas por Locke en esta pri-
mera fase de su pensamiento politico lo emparentan mas con la

215 The second tract on Governmment, p. 226: “no estamos obligados a obe-
decer a los magistrados por ninguna otra razén que le que el Sefor 1o ha man-
dado, diciendo, hagamos que toda alma esté sujeta a los poderes superiores, y
es necesario estar sujeto, no sélo por causa de la ira sino también por motivos
de conciencia”.

216 “Los derechos naturales en el pensamiento politico de Locke...”, cit., nota
208, p. 609.



LA ESCUELA DEL ITUSNATURALISMO MODERNO 127

vision politica de Hobbes que con la vision politica liberal, como
lo apuntamos antes.

Resulta evidente, por otra parte, que la fama histérica de Loc-
ke como el gran defensor de los derechos innatos del hombre, el
promotor de la tolerancia y el gran tedrico de la limitacion del
poder politico no se sostiene en sus tratados de juventud, sino
en sus libros de madurez: Dos tratados sobre el gobierno civil
y Cartas sobre la tolerancia, textos que contienen y justifican el
ideario liberal de la Revolucion inglesa de 1688. El primero de
estos textos es para muchos historiadores y politélogos el libro
mas influyente en el desarrollo de la politica occidental.

La vision liberal, tomando por bandera a Locke, comenzo —ya
desde el siglo XVII— a esgrimir en contra del poder absolutista
la existencia de unos derechos naturales innatos a toda persona.
No obstante lo anterior, el punto de partida de la teoria politica
del antiguo profesor de Oxford no es que el hombre sea portador
de unos derechos, sino que €ste es un sujeto de deberes morales
que le han sido impuestos por su Creador. En esta tesistura, Loc-
ke es un teorico no tanto del derecho natural, cuanto de la ley
natural, es decir, mas de las obligaciones que de los derechos.

Aun en sus escritos de madurez —Ilos cuales, como ya hemos
dicho, intentd sustentar tedricamente los valores liberales de la
Glorious Revolution—, Locke puso en el centro de su sistema a
Dios, legislador supremo, a cuya voluntad estan sometidos todas
las creaturas. Los mandatos dados por Dios constituyen la ley
natural, regla del obrar moral del hombre. No hay que perder de
vista esto, pues todos los derechos de los que habl6 nuestro autor
se fundamentan en un deber previo: obedecer los mandamientos
divinos (por mas poco liberal que esto parezca).

En esta segunda etapa de su pensamiento, una vez que se de-
canto definitivamente por la teoria contractualista para explicar
la génesis de la sociedad, nuestro pensador intentd buscar cual
era la extension del poder originario que cada individuo tiene
sobre si mismo y sobre los demas. Para lograr lo anterior, lo pri-
mero que asentd es que el requerimiento fundamental de la ley



128 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

natural es la preservacion, en virtud de la cual todo hombre tiene
un doble deber: el de autopreservacion y el de preservacion de
los demas hombres. A partir de esta primera norma del derecho
natural se derivan las demas.

Este primer deber de preservacion delimita los contornos de
la libertad natural, de suerte que sélo en el terreno de lo moral-
mente indiferente el hombre puede actuar libremente. Es decir:
el hombre no puede disponer de si ni de los otros hombres como
le plazca, ya que tiene la obligacion, impuesta por la ley natural,
de la preservacion en su doble vertiente. Y concluye el profesor
José Ignacio Coyan: “A partir de aqui, el principio de igualdad
natural de todos los hombres exige que no se puede tener sobre
los demés un poder mayor al que se tiene sobre uno mismo”.2!7

La autopreservacion y la preservacion de la sociedad fueron,
pues, los dos ejes de la filosofia politica lockeana. A partir de es-
tos dos deberes se derivaran todos los derechos. ;Como es esto
posible? Pues haciendo dichos deberes oponibles a terceros. Asi,
por ejemplo, del deber de autopreservacion se desprende en pri-
mer lugar la obligacion de mantener la propia existencia y el de-
recho de que los otros hombres también la respeten.2!8 En esta
tesitura, la disposicion sobre la vida no es absoluta; antes bien, se
encuentra delimitada y protegida por el primer deber del hombre
consigo mismo: la preservacion. No es de extrafiar, entonces, la
explicita repulsa de Locke en contra del suicidio en la seccion 6
del Segundo Tratado.

El derecho de propiedad también se explica por el mandato di-
vino de preservacion, porque “Dios, habiendo creado al hombre
y al mundo de esta manera le hablo, es decir le dirigié por medio
de sus sentidos y de su razon... hacia el uso de aquellas cosas
que eran utiles para su subsistencia, y se las dio como medios

217 “Los derechos naturales en el pensamiento...”, cit., nota 208, p. 613.

218 “E] derecho, en este caso, no es mas que el reverso, oponible a terceros,
del deber que la ley natural impone, a fin de garantizar el efectivo cumplimiento
de éste”. Ibidem, p. 614.



LA ESCUELA DEL ITUSNATURALISMO MODERNO 129

para su preservacion”.2!® La propiedad, entonces, es medio indis-
pensable para la preservacion del hombre, pues es de donde éste
se alimenta, se protege de las inclemencias del tiempo, etcétera.
Ahora bien, si la tenencia de la tierra, por principio, es comun a
todo el género humano, ;como se justifica la propiedad privada?,
o, formulado de otra manera: ;cual es el titulo que legitima a
cada hombre a poseer tierras de manera privada? La respuesta de
Locke no se hace esperar: la autopropiedad. Nos explicamos. Si
el hombre tiene el deber —por mandato divino— de autopreser-
varse, es precisamente porque es duefio de si mismo o, dicho con
otras palabras, es /ibre (de lo contrario no podria cumplir con los
deberes que se le exigen). Y la libertad lo hace responsable de
buscar los medios idoneos para su propia subsistencia. La forma
primaria que el hombre tiene de cubrir sus necesidades basicas
es la posesion privada de la tierra (la propiedad privada). Sin em-
bargo, la tierra no da por si misma todo el sustento que el hombre
necesita, por lo que es necesario que éste la labore. El trabajo,
por ende, es el titulo juridico por medio del cual el hombre se
hace duefio de la tierra. Podemos decir, pues, que el titulo antro-
pologico de la propiedad es el autogobierno que todo individuo
tiene sobre si mismo, mientras que el titulo juridico o practico es
el trabajo,?20 el cual particulariza la propiedad comun de la tierra
que existia en el estado de naturaleza.

Cabe destacar que la propiedad privada esta limitada por el
mismo deber de preservacion: el hombre s6lo puede poseer la
tierra en proporcion a sus necesidades, de suerte que no puede
tener mas propiedad de la que puede trabajar para cubrir sus ne-
cesidades.

Junto con la propiedad y la libertad esta la igualdad. Si la ley
natural o divina se refiere a todos los hombres, esto significa que
todos ellos son iguales, pues tienen los mismos deberes (auto-
preservacion) y derechos (principalmente, que se respete su in-

219 The first Treatise of Government, sec. 86.
220 Copleston, F., Historia de la filosofia, cit., nota 201, p. 128.



130 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

tegridad fisica y su patrimonio). Ademas, es necesario que los
individuos que llevan a cabo el contrato social se encuentren en
igualdad de derechos y obligaciones, pues de lo contrario se po-
drian cometer injusticias, y el pacto no seria viable.

Estos tres son los derechos humanos fundamentales, los cua-
les, como ya hemos explicado, se derivan del mandato origina-
rio de autopreservacion, como sus condiciones de posibilidad.
Si Dios ha mandado que el hombre se preserve y preserve a los
otros, es necesario: 1) que sea libre, 2) que sea igual a los otros,
3) que pueda poseer privadamente.

El derecho fundamental que Locke desarroll6 en mayor medi-
da es el de propiedad. En el estado de naturaleza el hombre tra-
baja para si, y hace suyo aquello que obtiene de su labor. “Aun-
que el agua corriendo en la fuente sea de todos, {quién puede
dudar de que en el jarro es solo de quien la recogid? Su trabajo
la ha sacado del dominio de la naturaleza, en donde era comun
y pertenecia por igual a todas las criaturas, y ha hecho que la
apropie”.22! Como este ejemplo, hay varios mas que Locke pro-
pone a lo largo de todo el capitulo V. El derecho de propiedad es
tan importante que lo propone como uno de los motivos mas im-
portantes por los que el hombre entra en sociedad: “el principal
fin que mueve a los hombres a unirse en comunidades econdmi-
cas y a someterse a un gobierno es la conservacion de la propie-
dad privada, para cuyo objeto faltan en el estado de naturaleza
diversos requisitos”.222

El tema de la propiedad nos lleva directamente a la considera-
cion del origen de la sociedad. Recordemos que el hombre en el
estado de naturaleza se rige por la ley natural, y esta misma es la
que le impele a reunirse, a vivir una vida en comun: “Dios, tras
hacer al hombre de suerte que, a su juicio, no iba a convenirle
estar solo, le coloco bajo fuertes obligaciones de necesidad, con-
veniencia e inclinacion para compelerle a la compaiiia social, al
propio tiempo que le doté de entendimiento y lenguaje para que

221 The second Treatise of Government, sec. 29.
222 Jbidem, sec. 124.



LA ESCUELA DEL ITUSNATURALISMO MODERNO 131

en tal estado prosiguiera y lo gozara”.223 Por consiguiente, no se
puede decir que la sociedad no sea natural al hombre. “La fami-
lia, forma primaria de la sociedad humana, es natural al hombre,
y la sociedad politica le es natural en el sentido de que satisfa-
ce necesidades humanas, ya que, aunque los hombres en estado
de naturaleza son independientes unos de otros, les es dificil en
la practica preservar sus derechos y libertades”.22 Los hombres,
hechos para la sociedad por su entendimiento y lenguaje, pactan
formar una sociedad civil donde exista un derecho escrito y una
autoridad para proteger sus derechos. La nocion de pacto es muy
importante, pues es la que dota de racionabilidad a la comunidad
politica: “Por ser los hombres... libres, iguales ¢ independientes
todos por naturaleza [nos dice Locke], ninguno de ellos puede
ser sacado de este estado y sometido al poder politico de otro
sin su propio consentimiento”.225> Ahora bien, la entrada en una
vida en comun implica un despojamiento de la libertad natural
para someterla a los limites de la sociedad civil. Hemos visto
que esta renuncia en el caso de los primeros escritos lockeanos
es absoluta: el hombre debe someterse totalmente a la autoridad.
Mas el Locke de los Tratados sobre el gobierno civil serd mucho
mas cauto. A pesar de que también considera que el individuo
que pretenda formar parte de una sociedad tiene que renunciar
a los poderes legislativos y ejecutivos que poseia en el estado
de naturaleza, ya no considera que la sede de estos poderes sea
el magistrado, sino la voluntad de la mayoria de los ciudadanos:
“los que hallandose [escribe Locke] en un estado de naturaleza
se agrupan en sociedad, debe entenderse que hacen dejacion en
manos de la mayoria de la comunidad de todo el poder necesario
para los fines para los que se agrupan”.226

El contrato social, en esta segunda formulacion, no es simple-
mente un medio para transmitir la libertad del estado de naturale-

223 JIbidem, sec. 77.

224 Copleston, F., Historia de la filosofia... cit., nota 201, p. 129.
225 The Second Treatise, sec. 95.

226 Jhbidem, sec. 99.



132 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

za al estado civil, sino una forma de mandato. El gobernante jus-
tifica su existencia como protector (y promotor) de los derechos
(y deberes) que los ciudadanos tienen. Vamos a explicar esto con
mayor profundidad, y aprovecharemos la ocasion para hacer un
pequeiio resumen de todo lo dicho hasta aqui. El hombre es una
creatura racional y, por tanto, capaz de conocer, o bien por su
inteligencia, o bien por revelacion positiva (en las Escrituras),
la voluntad de su Creador. Esta voluntad se constituye a través
de mandatos, de los cuales el amor a Dios y al prdjimo como a
uno mismo son los mas importantes. Del amor a uno mismo y al
préjimo se derivan el deber de (auto)preservacion y de respeto
a los demas hombres. La propiedad tomara su fundamento del
primero de estos deberes, ya que para que el hombre cuide de si
mismo necesita hacerse de los medios necesarios para subsistir.
Del segundo deber, en cambio, se infiere que todos los hombres
son iguales, pues todos han sido creados por Dios y todos tie-
nen el deber de respetar al projimo. Una vez que los hombres se
apropian de los recursos necesarios para su manutencion, deci-
den pactar para constituirse en una sociedad civil que asegure sus
bienes (en sentido amplio) y le ayude a cumplimentar los man-
datos de la ley divina. Para lograr esto, ceden parte de su libertad
a la voluntad de la mayoria, la cual tiene la autoridad para elegir
representantes y gobernadores. Se entiende, pues, que si la fina-
lidad del poder politico es ésta, el magistrado no puede legislar
ni ejecutar la ley como le plazca, pues la finalidad de su mandato
es respetar y hacer que se respeten los derechos que todos los
hombres poseian desde antes del pacto social. Estos derechos son
precisamente el limite del poder estatal.

Por otra parte, es fuerza decir que Locke también fue de los
primeros autores modernos que defendio la tolerancia religio-
sa, como antes de ¢l ya lo habia hecho Grocio. Con su maxima
“dejad de combatir aquello que no se puede cambiar”, heredo a
Occidente una vision de la libertad personal compatible con los
distintos modos de creer o pensar.



LA ESCUELA DEL ITUSNATURALISMO MODERNO 133

Habria que preguntarse, por ultimo, si la nocién de declara-
cion de derechos humanos se encuentra o no en el pensamiento
de nuestro autor. No es posible —nos advierte el profesor Jelli-
nek—227 atribuir a un solo autor la idea de un catdlogo que com-
prenda los derechos fundamentales de todo hombre. Mas bien fue
una idea que fue tomando fuerza en la obra de varios pensadores,
entre ellos Pufendorf, Wolff, Locke y Montesquieu. Asi, atribuir
exclusivamente la nocidn de declaracion al filésofo inglés no es
del todo cierto. Sin embargo, uno de los primeros pensadores
que sostiene la inalienabilidad de ciertos derechos es, en efecto,
Locke.?28 Pese a que este concepto no se encuentra como tal en
la obra de nuestro pensador,?? la no admision de la esclavitud
voluntaria,? asi como la prohibicion absoluta para disponer de
la propia vida,??! nos revelan una vision claramente a favor de la
inalienabilidad de la libertad y de la vida en el pensamiento loc-
keano. En este sentido, si se puede afirmar que existe un elenco
de derechos que son fundamentales en tanto que indisponibles o
inalienables: la vida, la libertad, la propiedad, la igualdad. Ha-
bria que decir, por otra parte, que este caracter de inalienable que
Locke concede a ciertos derechos se funda, no tanto en la irracio-
nalidad que implicaria cederlos a otro voluntariamente —como
pensaban algunos autores del grupo de los liberales mas radicales
(los levellers)—, cuanto al deber originario y natural de la auto-
preservacion. A partir de esto, Locke justifica los limites del po-
der estatal: “La sociedad politica no puede tener un poder abso-

227 “Ciertamente las doctrinas de Locke, las teorias de Pufendorf, las ideas
de Montesquieu, influyeron sobre las concepciones politicas americanas de
aquel tiempo. Pero, como hemos visto, no es posible explicar con esto tan s6lo
la elaboracion de una lista completa de los derechos generales del hombre y del
ciudadano”. Jellinek, Georg, La Declaracion de los Derechos del Hombre y del
Ciudadano, 2a. ed., trad. de Adolfo Posada, México, UNAM, 2003, p. 147.

228 El primero, en sentido estricto, que utiliza este término para referirse a
ciertos derechos es Grocio.

229 “Los derechos naturales...”, cit., nota , 208, p. 618.

230 The Second Teatrise, sec. 23.

21 Ibidem, secs. 23, 135, 149, 168 y 172.



134 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

luto sobre las vidas, libertades y propiedades de sus stibditos por
cuanto cada uno de ellos no tiene ese poder sobre si mismo”.232

A modo de conclusiéon diremos que el pensamiento politico
de Locke es, sin duda, crucial para el nacimiento de las declara-
ciones de derechos humanos y para la configuracion del pensa-
miento liberal contemporaneo. No cabe duda de que el espiritu
de las primeras declaraciones de independencia de las colonias
americanas son de filiacion lockeana: la libertad de conciencia,
el respeto del otro, la propiedad privada, etcétera. El gran mérito
de Locke fue agregar a los derechos de libertad e igualdad un
tercero: el derecho a la propiedad privada. Ahora bien, si hemos
de ser sinceros, tenemos que decir que todas las ideas de Locke
ya se pueden encontrar en el pensamiento anterior, sobre todo
en la Segunda Escolastica Espafiola; lo que varia es la forma de
justificarlas. Asimismo, es verdad que muchos de los intérpretes
de la obra del pensador inglés, sobre todo sus hagiografos deci-
monodnicos, le atribuyeron ideas que se encuentran formuladas
de manera un poco distinta por la pluma del profesor de Oxford,
como es el caso de los derechos innatos, los cuales s6lo toman
sentido a la luz de los deberes impuestos por la ley divina, ase-
veracioén que ha quedado en parte soterrada por la ideologia li-
beral.

Por otra parte, hay que decir que la nociéon de un catalogo
o declaracion de derechos fundamentales no se puede encontrar
en sentido estricto en el pensamiento juridico-politico de Locke.
Hay en su obra, como hemos dicho, la idea de que ciertos dere-
chos son inalienables, si; aquellos precisamente que pertenecen
originariamente a todo hombre y que jamas cede; pero la nece-
sidad de una declaracion enunciativa de todos aquellos derechos
que tengan esta caracteristica es ajena a su inteligencia. Esto no
obsta para decir que su libro Dos tratados sobre el gobierno ci-
vil es el mas claro antecedente de las modernas declaraciones de
derechos humanos. De hecho, Locke fue elegido para redactar un

232 “Los derechos naturales...”, cit., nota 208, p. 622.



LA ESCUELA DEL ITUSNATURALISMO MODERNO 135

proyecto de Constitucion para Carolina del Norte —Constitucion
que tendréd su version definitiva hasta 1776—, el cual contiene
una declaracion de derechos que podriamos calificar de funda-
mentales.

Por ultimo, diremos que sus Cartas sobre la tolerancia marca-
ron un hito en la historia del pensamiento politico y abrieron una
brecha para trabajos posteriores sobre el tema.



