
81

Juan Altusio (Althusius)

Entre los pensadores que en el siglo XVI se opusieron a la auto-
ridad irrestricta de los reyes, Juan Altusio (Johannes Althusius, 
Johan Althaus) merece una mención especial. Esto se debe a que 
en sus escritos, de una hondura y penetración singulares, presen-
tó una auténtica teoría general de la sociedad.116 Su pensamiento 
se encuentra a caballo entre una visión medieval de la sociedad 
y una visión moderna del derecho. De los medievales retomó el 
concepto de una sociedad organizada en comunidades privadas 
y públicas, mientras que de los modernii asumió la idea de esta-
blecer con claridad la autonomía tanto de la política como de la 
ciencia jurídica respecto de la religión. No obstante, lo anterior 
no significa que nuestro pensador fuera un promotor del laicismo; 
antes bien, nos indica la plena conciencia que tenía de la distinción 
entre los objetos de estudio de las humanidades. De hecho, su idea 
de Estado se puede calificar de confesional, pues la fe calvinista 
—a la que nuestro autor pertenecía— abogaba por una sociedad 
teocrática, la cual tenía como arquetipo la alianza de Yahveh con 
el pueblo elegido, de ahí que llegara a afirmar sin ambages que 
“la política judía es la mejor de todas”.117 El elemento religioso 
también aparece dentro del pacto de sujeción y de constitución, 
ambos esenciales para la génesis del Estado, y de los que tendre-
mos oportunidad de hablar más adelante.118

116		 Peces-Barba Martínez, G. et al., Historia de los derechos fundamentales,  
cit., nota 85, t. I, p. 432. 

117		 Altusio, Juan, Política: metódicamente concebida e ilustrada con ejem-
plos sacros y profanos, trad. de Primitivo Mariño, Madrid, Centro de Estudios 
Constitucionales, 1990, c. XIX, 78.

118		 Sobre el papel de la religión en el pensamiento de Altusio se puede ver el 
excelente estudio introductorio del profesor Mariño en la edición de la Política 
de Altusio que acabamos de citar.

www.juridicas.unam.mx


LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS82

Altusio nació en 1557 en la localidad de Diedenhausen, si-
tuada en Westfalia, en la frontera del condado de Nassau.119 De 
origen modesto, fue gracias a la ayuda económica de uno de los 
condes de Nassau como pudo realizar sus estudios de derecho, de 
filosofía y de teología. En 1586 obtuvo el título de doctor in utro 
iure, con un trabajo titulado De arte jurisprudentiae romanae 
methodice digestae libri. Tiempo después se estableció en Gine-
bra, donde terminó su formación jurídica con Denis Godefroy, 
reputado especialista en derecho romano. También fue en este 
lugar donde se empapó de las ideas de Calvino, pues recordemos 
que Ginebra fue la capital indiscutible del calvinismo.

Una vez terminados sus estudios, Altusio fue llamado por la 
academia protestante de Herborn, lugar donde obtuvo la cáte-
dra de derecho romano, que impartió durante diecisiete años. En 
1597 fue nombrado rector del Colegio de Herborn, y se volvió 
miembro del Consejo del conde de Nassau. En el ejercicio de sus 
funciones defendió a capa y espada las libertades universitarias 
contra las intromisiones del clero y la nobleza. En 1601 publicó 
su obra Civilis conversationes libri duo, que versó sobre temas 
de moral, y, dos años más tarde, vio luz su obra cumbre: Politica 
methodice digesta. Este importante libro atrajo la atención del 
público culto, que se dividió entre halagos y críticas, estas últi-
mas sobre todo a cargo de teólogos y de algunos jesuitas.

El año de 1603 fue decisivo en la vida de Altusio, pues los ha-
bitantes de la ciudad portuaria de Emdem, en la Frisia oriental, lo 
eligieron como síndico municipal para que pusiera en práctica su 
pensamiento político. En esta ciudad —que, dicho sea de paso, 
fue la primera ciudad alemana en acoger la ideas de la Refor-
ma— su gran prestigio lo llevó a ocupar puestos políticos cada 
vez de mayor relieve, como concejal del Concejo de los Cuarenta 
y representante de la ciudad, tanto en la dieta provincial como en 

119		 Para la biografía de Altusio nos basaremos principalmente en el ensayo 
de Benoist, Alain, “El primer federalista: Johannes Althusius”, originalmente 
publicado en Krisis 22 (marzo del 1999), trad. de José Antonio Hernández Gar-
cía, pp. 1-4.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 83

la corte imperial. De esta forma, logró ser consultor del alcalde y 
del consejero delegado. En 1617 se lo eligió como Elder o “an-
ciano”, y se convirtió en miembro del consistorio local. A la par 
de su exitosa y comprometida carrera política, Altusio publicó 
numerosas ediciones corregidas de su Política, y en 1617 redactó 
un tratado importante intitulado Dicaeologicae, en el que hace un 
recuento que busca unificar los códigos jurídicos, antiguos y mo-
dernos, conocidos en su tiempo.

Hemos dicho que su carrera política, además de exitosa fue de 
un gran compromiso. Basta con ver cómo intervino activamente 
en la lucha encabezada en Emdem en contra de Frisia, arguyendo 
sus teorías acerca de la autonomía y libertad de los Estados. En 
este sentido, dice el profesor Otto von Gierke: “Durante todo su 
mandato parece el alma de la política citadina en lucha a favor 
de la creencia reformada; de las franquicias y los derechos mu-
nicipales en contra de los señores feudales y los nobles”.120 En la 
misma línea se encuentra la opinión del profesor Pierre Mesnard: 
“En todos los conflictos importantes entre la ciudad y la iglesia, 
su opinión era predominante… En ese momento de la vida de 
la Ginebra del norte ocupa una situación moral tan importante 
como la que ocuparon Calvino o Béze en Ginebra”.121

Altusio murió en Emdem el 12 de agosto de 1638, a los ochen-
ta y un años. A continuación expondremos de manera sumaria el 
pensamiento político y jurídico de Altusio, para después poder 
hablar de la influencia de sus ideas en las modernas declaraciones 
de derechos humanos.

Como señalamos antes, los principales conceptos del pensa-
miento de Altusio se encuentran desarrollados en su libro Po-
litica methodice digesta. Esta obra está construida enteramente 
sobre los principios sistemáticos teorizados por el matemático y 

120		 Johannes Althusius und die Entwickklung der natturechttlichen Staat-
stheorien. Zugleich ein Beitrag zur Geschichte der Rechtssystematik, Breslau, 
Koebner, 1880, p. 13. Hay traducción al inglés: The Development of Political 
Theory, Londres, Georg Allen & Unwin, 1939.

121		 El desarrollo de la filosofía política en el siglo XVI, México, Ediciones 
de la Universidad de Puerto Rico, 1956, p. 573.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS84

filósofo francés Pierre de la Ramée.122 Estos principios consis-
tían en organizar lógicamente un tema después de haber deter-
minado con precisión su materia y su extensión, para proceder 
después con dicotomías sucesivas a partir de un concepto inicial. 
Siguiendo los pasos de este pensador francés, Altusio partió en 
su obra de un concepto fundamental que fue exponiendo siste-
máticamente. Este concepto fundamental no es otro que el de 
política: “La política —nos dice nuestro autor— es el arte de es-
tablecer, cultivar y conservar entre los hombres las condiciones 
necesarias, esenciales y homogéneas de la vida social”.123 Prima 
facie, pareciera que esta definición no se aleja esencialmente de 
otras dadas por politólogos contemporáneos de Altusio, pues la 
palabra “establecer” nos puede llevar erróneamente a pensar en 
un tipo de contrato social entre los individuos como base de la 
sociedad, tal como lo propusieron la mayor parte de los moder-
nos. Sin embargo, en una segunda reflexión caemos en la cuenta 
de que el objeto que nuestro autor atribuyó a la política dista 
bastante del de otros pensadores de su época. A pesar de que Al-
tusio sí contempló que el Estado (o consociación) tiene por base 
un contrato, este último concepto tiene en su obra un significado 
peculiar: “Así pues, la consociación propuesta de la política es 
aquella con la cual por pacto expreso o tácito, los simbióticos se 
obligan entre sí a comunicación mutua de aquellos que es necesa-
rio y útil para uso y consorcio de la vida social”.124 Para entender 
esto es necesario parar mientes en el término simbiosis, el cual 
fue utilizado por Altusio para definir “vida social”. De hecho, 
nuestro autor calificó a la ciencia política de ciencia simbiótica. 
Simbiosis es un término con una fuerte carga biológica, que sig-
nifica los modos naturales de subsistencia entre los individuos de 
una especie. En el caso concreto del ser humano, este modo de 
subsistencia consiste en una asociación natural entre las personas 
(simbiontes) con la intención de crear una comunidad de vida 

122		 Benoist, A., op. cit., nota 119, pp. 5 y 6. 
123		 Política: metódicamente explicada…, cit., nota 117, c. I, 1.
124		 Ibidem, c. I, 2.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 85

de la que todos saquen provecho. Una vez entendido lo anterior, 
podemos concluir que el pacto del que habló Altusio tiene más 
bien su base en la necesidad natural de todo hombre a la vida en 
común, que en la voluntad de individuos aislados. Además, los 
que realizan el pacto son los simbióticos,125 es decir, las personas 
insertas en una relación comunitaria básica, y no individuos ató-
micamente considerados.

Lo primero que Altusio hizo en su obra fue buscar la peculia-
ridad de la simbiosis política, pues dicho término contiene refe-
rencias directas a la filosofía, a la lógica, a la jurisprudencia y a la 
teología. Una vez logrado lo anterior, pudo afirmar la autonomía 
plena de la ciencia política como disciplina humanista, “libre de 
cualquier préstamo de las disciplinas próximas, pero reconquis-
tando bajo su cetro la extensión de todo su imperio”.126 El riguro-
so método escogido por Altusio no le permitió utilizar la noción 
de ley de la naturaleza como fundamento del Estado, pues era 
tan indiferenciada o genérica, que “comprendía tanto el derecho 
natural puro del estado primitivo del hombre como el derecho na-
tural relativo al estado de pecado, así como el derecho positivo 
con sus atroces injusticias y el poder teocrático…”.127 Él optó, 
en cambio, por una noción más restringida, la de simbiosis, que 
significa, como ya lo hemos dicho, la necesidad de todo hombre 
de pertenecer a una sociedad. Altusio rechazó con vigor la idea de 
que un individuo se baste a sí mismo o que extraiga sus derechos 
de una naturaleza abstracta. Siguiendo a Aristóteles, quien afirmó 
que “si cada uno (de los hombres) se toma aislado no se basta a sí 
mismo”,128 aseveró que el hombre no puede llevar una existencia 

125		 “Los simbióticos aquí son los que se unen para socorrer, los que unidos 
y consociados con un vínculo de pacto comunican de lo suyo propio lo que 
conviene para llevar una vida buena y cómoda del espíritu y cuerpo, y a su vez 
los partícipes, son los partícipes de la comunión”. Ibidem, c. I, 6. 

126		 Mesnard, Pierre, El desarrollo de la política…, cit., nota 121, p. 575.
127		 Friederich, Carl J., Prefacio a The politics of Johannes Althusius, Lon-

dres, Eyre & Spottiswode, 1964, p. LXVI.
128		 Política, 1253a 12. 



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS86

realmente humana más que perteneciendo a una o más comuni-
dades, todas dependientes unas de otras.

Escuchémoslo:

Así pues, en el tiempo en que vive privadamente para sí —se re-
fiere al individuo aislado— y no se mezcla en la sociedad humana, 
de ningún modo puede vivir bien o con comodidad, al verse en 
tanta carencia de lo necesario y de lo útil. Al mostrársele remedio 
y auxilio en la vida simbiótica, a ésta se dirige para abrazarla, si 
desea vivir con comodidad y bien, es más, si quiere simplemente 
vivir; y se ve como impelido, y en ella es invitado al ejercicio acti-
vo de la virtud, que no puede existir más que en esta simbiosis.129

Como se echa de ver, la vida en sociedad fue para nuestro 
autor esencial a la naturaleza humana, apartándose, así de las 
modernas teorías contractuales, que dejaban a la libre elección 
de sus miembros la configuración del cuerpo social. Esto es tan 
radical en el pensamiento de Altusio, que Pierre Mesnard afirma 
denodadamente: “Para Althusius, más aún que para Aristóteles, 
el hombre es un animal social, y la vida simbiótica le resulta na-
tural de tal forma que sin ella no podría alcanzar lo necesario… 
No es, pues, una libre elección, sino una necesidad absoluta la 
que impele al individuo hacia los cuerpos constituidos que dan 
algo más que la vida social: la vida sin más”.130

Resulta claro pensar que Altusio retomó ideas de la tradición 
antigua y medieval, la cual afirmaba, con sus distintos matices, 
que el hombre es un ser social y posee una naturaleza tendiente 
a un fin: la felicidad o, en el caso medieval, la bienaventuranza. 
En esta tesitura, la sociedad no era una suma de individuos, sino 
una persona moral, jurídica y política. Con esta toma de postura, 
Altusio se opuso tanto al nominalismo, que afirmaba que sólo 
existían los singulares, cuanto al derecho natural tardoescolástico 
o moderno (representado por muchos autores de la Segunda Es-
colástica), el cual pretendía inferir todas las normas fundamenta-

129		 Política: metódicamente…, cit., nota 117, c. I, 4.
130		 El desarrollo de la filosofía política…, cit., nota 121, p. 579.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 87

les de la sociedad y del Estado desde la contemplación racional 
que el individuo aislado hacía de las cosas o de su propia na-
turaleza.131 En esta última acepción, el estado de naturaleza es, 
en efecto, lógicamente primero en relación con la vida social o 
política, y el Estado se basta a sí mismo por la misma razón que 
el individuo, sobre el modelo que se ha construido, reposa más 
sobre el postulado arbitrario de la identidad o de la convergencia 
natural de los intereses particulares.132

Siguiendo a los estoicos, y especialmente a Cicerón,133 Altu-
sio afirmó que la cooperación orgánica tomaba su fundamento 
de la naturaleza social del hombre y de las ventajas mismas de 
la vida en común, principalmente de la división del trabajo. La 
noción toral para definir a la sociedad es “comunidad simbiótica” 
(consociatio symbiotica), esto es, la agrupación de entes socia-
les. Todos los seres humanos pertenecen a una unión simbiótica, 
y la sociedad, a su vez, se constituye a través de la cooperación 
de todas las comunidades simbióticas. Esta cooperación, según 
pensaba nuestro autor, tenía por base el principio de subsidia-
riedad: cada comunidad se tenía que esforzar por cumplir con 
las responsabilidades que le correspondían, las cuales no podían 
ser satisfechas por las esferas inferiores, y dado el caso en que 
estas últimas no pudieran responder a sus obligaciones propias, 
la comunidad inmediatamente superior cooperaría con ella para 
ayudarla a cumplimentar su tarea.

131		 Además, recordemos que el dogma católico del pecado original como 
una caída que dañó, mas no corrompió absolutamente la naturaleza humana, 
permitía hablar de normas derivadas de la naturaleza humana. Sin embargo, la 
versión reformada de la caída, al afirmar que el hombre quedó corrompido in 
radice, no podía acudir a la naturaleza humana para fundamentar el derecho 
natural.

132		 Doumont, Louis, Essais sur líndividualisme. Une perspective anthropo-
logique sur l’deologie moderne, París, Seuil, 1983, pp. 80-85.

133		 “De aquí dijo Cicerón que el pueblo es un conjunto consociado por con-
senso de derecho y por común utilidad. Y con esta comunicación se perciben o 
se sostienen las ventajas y las cargas en toda consociación, según su naturale-
za”. Política, c. I, 7.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS88

Resulta sobremanera interesante que Altusio haya propuesto 
como motivo de la cooperación orgánica, es decir, el trabajo que 
realiza cada comunidad en beneficio de todo el cuerpo social y, 
llegado el caso, el auxilio prestado a aquellas más débiles: la jus-
ticia y la piedad.134 Esta forma de concebir la sinergia social se 
aparta, pues, de la mera conveniencia o eficacia que se logra con 
la división del trabajo, teniendo más bien su fundamento en la 
virtud y la gratuidad. La asociación simbiótica, por tanto, “no se 
limita a responder a un deseo o a una necesidad de estar juntos; 
también se define por cierta calidad de vida en grupo...”.135

Entre aquellos que tienen necesidades análogas se establece 
naturalmente una relación simbiótica, y esta relación no puede 
en ningún caso considerarse el mero producto de un pacto de vo-
luntades o un acuerdo racional de conveniencia mutua, pues en 
realidad, nos dice Altusio, constituye una realidad derivada del 
carácter social de cualquier existencia humana: la comunión de 
los simbiontes. Y es precisamente esta palabra, comunión (com-
munio, consociatio o hasta mutua communicatio), la que Altusio 
utilizó para referirse a la entrada de las distintas comunidades en 
la vida común y, como consecuencia, al ejercicio mutuo de lazo 
orgánico de la vida social,136 que consistía en poner progresiva-
mente todos los bienes al servicio de la sociedad. En este punto, 
Altusio hizo un distingo entre la comunicación de bienes, la co-
municación de las funciones y la comunicación del derecho. Es 
clara la influencia que nuestro autor recibió en este punto de los 
autores de la Segunda Escolástica, especialmente de Francisco 
de Vitoria, quien basó todas sus teorías del derecho internacional 
—como ya tuvimos oportunidad de exponer— en la noción de 
ius communicationis. Sin embargo, Altusio desarrolló hasta sus 
últimas consecuencias este principio, además de haberle dado 
una formulación más esquemática.

134		 Ibidem, c. I, 3.
135		 Benoist, Alain, op. cit., nota 119, p. 9.
136		 Ibidem, pp. 10 y 11.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 89

La communicatio rerum (comunicación de bienes) consistía 
en la repartición común de los bienes del Estado; o en palabras de 
Altusio: la comunicación de bienes es aquella con la que los sim-
bióticos entregan las cosas útiles y necesarias para la vida social, 
en común provecho de cada uno o de todos los simbióticos. La 
communicatio operum (comunicación de obras), por su parte, era 
“aquella con la que los simbióticos confieren los oficios y asuntos 
por razón de la vida social”. Por último, tenemos la comunicatio 
juris (comunicación del derecho), la cual se encargaba de que 
los simbióticos vivieran y se gobernaran con leyes justas, entre 
sí, en una vida común. También Altusio la llamaba “ley de con-
sociación y simbiosis, derecho simbiótico…”, y consistía sobre 
todo “en suficiencia, buena legislación, buen hacer”.137 Y esta ley, 
continúa Altusio, era doble: una versaba sobre la dirección del 
gobierno de la vida social, en tanto que la otra prescribía la razón 
y el modo de comunicar bienes y obras entre los simbióticos. La 
primera de estas leyes proponía que en toda comunidad simbióti-
ca hay gente que gobierna y gente que acata y sirve.

El principio fundamental de toda consociación era la natura-
leza social. A partir de ella surgían comunidades privadas bási-
cas, como la familia y el parentesco, y las comunidades básicas 
secundarias: los colegios o corporaciones, las universidades y so-
ciedades privadas. A su vez, era a través de estas últimas como se 
constituía la ciudad, que era la primera célula de derecho público. 
Esta sociedad, fundada en el derecho de gentes, fue llamada por 
Altusio consociatio symbiotica. Esta terminología la tomó de Ci-
cerón.

“Hay pues [nos dice el profesor Mariño] una evolución constan-
te, una dinámica interior de la naturaleza el hombre que le lleva a 
asociarse, donde tiene que participar y comunicar a la vez”.138

El último grado de la evolución social es el Estado. Altusio 
distinguió entre las sociedades privadas y públicas, y entre estas 

137		 Política, c. I, 10.
138		 En el estudio preliminar de la edición de la Política de Altusio que hemos 

venido citando, en la p. XIX. De ahora en adelante: Estudio preliminar.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS90

últimas estaba la ciudad y la provincia, con su propio territorio, 
derecho y forma de administración. Altusio utilizó indistintamen-
te el término reino, imperio, república, pueblo organizado, para 
referirse a la consociación pública última: el Estado o consocia-
ción simbiótica universal, conformada por varias provincias, que 
se unían por pacto para llevar una vida en comunidad, y que para 
lograr esto se daban un derecho, conocido con el nombre de ius 
symbioticum.139 Como se puede ver, el sujeto del Estado es la 
comunidad de simbiontes o, en la terminología altusiana, corpus 
symbioticum, y no precisamente sus gobernantes.

En efecto, la génesis del Estado era para Altusio un pacto, mas 
no de los individuos en cuanto tales, sino de las provincias que, 
con motivo de colmar de una mejor manera sus necesidades bá-
sicas, convenían en asociarse con otras provincias pactando un 
modus vivendi específico, el cual tomaba cuerpo y eficacia a tra-
vés de un ius symbioticum universale, es decir, un derecho uni-
versal de los simbiontes. Este pacto genético Altusio lo llamó 
pactum constitutionis o de creación del Estado. Se puede decir 
que nuestro autor construyó el Estado “como una federación de 
grupos organizados, no de individuos”.140

Por otra parte, recodemos que la ley de la consociación y sim-
biosis, en lo que toca al gobierno de la comunidad, aseveraba que 
toda sociedad debía poseer una autoridad. El pactum subjectionis 
era el medio por el que dicha autoridad se erigía, y en él partici-
paba el pueblo organizado junto con su magistrado o represen-
tante.141 La necesidad de una autoridad, así como el derecho del 
pueblo de constituirla, a través de la elección de ministros y de 
otros cargos públicos, se fundaba en el derecho de gentes. Asi-
mismo, el gobierno y la sujeción social eran conformes a la natu-
raleza humana.142 Cuando expongamos el significado de derecho 

139		 C. I, 7; 10.
140		 Estudio preliminar, p. XX.
141		 Política, c. V, 23.
142		 Ibidem, c. I, 34.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 91

natural en la Política de Altusio veremos que no existe una dife-
rencia patente entre derecho natural y derecho de gentes.

La causa eficiente del Estado era, pues, el pacto constitutivo, 
llevado a cabo por las provincias o ciudades, y su causa final era 
el “bienestar espiritual y material del cuerpo consociado o sim-
biosis universal”.143 Aquí se ve con toda claridad cómo Altusio se 
opuso al Estado absoluto —propuesto por Bodino—, cuyo fun-
damento y fin último era él mismo, y propuso, por el contrario, 
uno que tuviera por causa y objetivo únicamente el bien social. El 
pacto por medio del cual se originaba el Estado es, según nues-
tro autor, un contrato de gestión de negocio ajeno. Esto significa 
que el pueblo era el auténtico depositario de la soberanía y el 
auténtico dueño del Estado, de suerte que tenía con exclusividad 
el derecho a nombrar un administrador suyo por medio de un 
contrato de mandato. “El pueblo es soberano y puede hacer de 
su soberanía un administrador, curador o tutor que le represente 
en sus negocios”.144 Esta teoría tiene sus antecedentes inmedia-
tos en la Edad Media, especialmente en la Escuela de Salamanca, 
pero una de sus formulaciones más radicales viene por mano de 
los monarcómacos de los siglos XVI y XVII, entre los que se po-
dría colocar sin género de duda a Altusio.

Hablemos, por último, de un aspecto fundamental en la teoría 
estatal de Altusio: la religión. El Estado concebido por nuestro 
autor no se entendía sino en función de la religión,145 por lo que 
podríamos llamarlo confesional. En esto fue un fiel seguidor de 
su maestro, Calvino, y, en general, de todos los reformadores, 
quienes no concebían un Estado laico. Un ejemplo claro de esto 
en la obra de Altusio es el capítulo dedicado a los derechos de 
majestad eclesiástica.146

Decíamos arriba que las ciudades, al pactar la conformación 
de una comunidad simbiótica, tenían la necesidad de establecer 

143		 Estudio preliminar, p. XX.
144		 Altusio, Política, XIX, 6 y 7.
145		 Ibidem, p. XXI.
146		 Véase c. XI.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS92

un modus vivendi, el cual se concretaba con la creación de un ius 
symbioticum. Bien, pues este “derecho de los simbiontes” no era 
otro que el contenido en las dos Tablas de la Ley de Moisés.147 
Una vez asentado esto, parece que derecho divino y derecho na-
tural se identifican en el pensamiento de Altusio.

Recordemos que los autores de la Segunda Escolástica Espa-
ñola —especialmente Fernando Vázquez de Menchaca— cons-
truyeron sus teorías sobre el derecho natural teniendo por base la 
naturaleza humana y la capacidad racional del hombre de derivar 
leyes objetivas de aquélla, dando paso, así, a una formulación, 
por llamarla de alguna manera, laica, del ius naturale. Esto no 
significa, como ya hemos tenido oportunidad de exponer, que la 
idea de Dios desapareciera, pues todos los autores escolásticos 
tardíos consideraban que la Divinidad, aunque no era la causa 
inmediata del derecho natural, sí era su causa mediata, pues ha-
bía creado la naturaleza humana. Como dice el profesor Mariño: 
“La Escuela de Salamanca replanteó las bases del nuevo Estado 
de Derecho al fundar éste en el derecho natural, desgajándolo 
paulatinamente de la envoltura religiosa, de la mezcla con el de-
recho divino”.148 Grocio será el que llevará esta propuesta a su 
formulación más radical.

Ahora bien, se puede construir una doctrina del derecho na-
tural y del Estado sobre la noción de naturaleza humana, siem-
pre y cuando se considere que ésta es fuente de derechos ob-
jetivos y naturales. En el caso de los autores católicos, esto no 
implicaba ningún problema, pues el dogma de la caída consistía 
en que la naturaleza estaba dañada, pero también redimida, por 
lo que aún podía ser fuente de obligaciones verdaderas. Sin em-
bargo, para los pensadores de corte protestante, y entre ellos Al-
tusio, la naturaleza no podía ser fuente de ninguna ley o derecho 
porque, según su visión, desde el pecado original la naturaleza 
humana había quedado corrompida absolutamente. Es por esto 
que algunos estudiosos del pensamiento de Altusio opinan que 

147		 Véase, c. XI, 10-31.
148		 Estudio preliminar, p. XII.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 93

éste optó por el monismo en su concepción del derecho natural. 
Desde esta toma de postura, Altusio sólo pudo llegar a afirmar un 
solo derecho: el ius divinum, pues todo intento de derivar normas 
morales de una fuente distinta, como es el caso de la naturaleza 
del hombre, era imposible desde las premisas calvinistas. Ahora 
bien: ¿acaso el propio Altusio no repitió una y otra vez que la 
sociedad tiene su etiología en la tendencia natural del hombre 
a la sociedad? Además: ¿no es esta sociedad natural o simbiótica 
la que pacta un derecho común universal, como producto de su 
dinamismo natural?

Las afirmaciones de Altusio, como se ve, dan un amplio mar-
gen a la discusión. En un primer nivel, parece haber una identi-
ficación entre el derecho de gentes y el derecho natural: “Man-
dar, regir, ser sometido y ser regido y gobernado son acciones 
naturales que surgen del derecho de gentes”.149 Y en segundo 
nivel, Altusio parece identificar el derecho natural y el derecho 
divino: “no es suprema la potestad, ni absoluta, pues no está li-
bre de la ley divina y natural” ,150 que es inmutable.151

Autores como Van Eikema-Hommes parten del influjo calvi-
nista sobre el pensamiento de Altusio y defienden la tesis de un 
monismo radical en la teoría jurídica altusiana.152 Para Altusio, 
nos dice este autor, no existía una distinción real entre el dere-
cho natural y el positivo. El derecho natural estaba contenido en 
el Decálogo de la Ley de Israel; es más: se identificaban plena-
mente. Recordemos que la línea de pensamiento que va de Aris-
tóteles hasta la baja escolástica reconocía un dualismo jurídico, 
pues supo distinguir claramente entre una autoridad civil, el em-
perador, y una autoridad eclesiástica, el papa. Además, y esto es 
muy claro en Tomás de Aquino, también distinguieron entre la 
ley natural, que era una participación del hombre en la ley eter-

149		 Política, c. I, 34
150		 Ibidem, c. IX, 21.
151		 Ibidem, c. XIV, 4.
152		 “Naturrecht und positives Recht bei Johannes Althusius”, Rechtstheorie, 

Beiheft 7, pp. 371 y 372. Cita tomada de Estudio preliminar, p. XXIII.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS94

na, y, por tanto, inmutable, y el derecho natural, que consistía 
más bien en un proceso de aplicación de los primeros principios 
al caso concreto. Este último, al contrario que la ley natural, sí 
podía variar, ya que la misma naturaleza humana, pensaban estos 
autores, es variable.

Al contrario de lo anterior, Altusio identificó en su Política el 
derecho con “la voluntad divina en el acto creador de Dios que 
quiere que se prolongue en la vida humana”.153

Sin embargo, otros estudiosos del pensamiento de Altusio, 
como el profesor Krawietz, se opondrán a la visión monista de su 
teoría jurídica. El argumento principal de este autor es que en las 
consecuencias prácticas del derecho en la sociedad hay una mar-
cada diferencia entre el divino y el natural. Además, en varios 
lugares Altusio distinguió claramente entre el uno y el otro.

Sea como fuere, parece que Altusio no siguió a pie juntillas la 
idea calvinista de Estado, pues, en efecto, hay formulaciones tan-
to del Estado de derecho cuanto del derecho natural que se apar-
tan del monismo jurídico calvinista y se asemejan más a las pos-
turas tradicionales sostenidas por autores de la escolástica tardía, 
los cuales nuestro autor leyó a profundidad.

Carl Joachim Friederich ha afirmado que Altusio fue “el pen-
sador más profundo entre Bodino y Hobbes”. Y no es para me-
nos. Después de haber expuesto los conceptos fundamentales de 
su Política, nos encontramos en posición de juzgar tal afirmación 
como verdadera. Sorprende, sobre todo, la postura de Altusio en 
contra del Estado absoluto y su original idea de equilibrar el po-
der de la autoridad por medio de la confederación y autonomía de 
los estados, así como la afirmación de que el pueblo es el autén-
tico soberano —afirmación que ya había sido hecha por Suárez y 
Vázquez de Menchaca, autores leídos por Altusio— y de que toda 
autoridad sólo posee poder de gobierno para buscar el bien de la 
comunidad simbiótica universal. Resulta, entonces, que el con-
trato por medio del cual el pueblo puede constituir autoridades es 
uno de mandato, de gestión de negocio ajeno, como ya tuvimos 

153		 Estudio preliminar, p. XXIV.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 95

oportunidad de exponer. En este orden de ideas, Altusio fue uno 
de los primeros autores que concibió una teoría estatal con una 
clara limitación del poder de los gobernantes. Ahora bien, a di-
ferencia de otros autores que igualmente habían propuesto esto, 
nuestro autor no fundó tal limitación en la mera ley, sino en la 
misma esencia de la comunidad simbiótica universal: al concebir 
al pueblo como el auténtico sujeto del Estado, la autoridad que 
gestiona el poder estatal tiene la obligación de respetar el bien 
común, fin último de su mandato.

Otra idea que cabe destacar es la cooperación subsidiaria que 
Altusio propone entre los diversos estratos de la sociedad, así 
como la comunicación de bienes, obras y derecho, con vistas 
a lograr una vida en común más pacífica. En este último pun-
to, como ya vimos en su momento, Altusio es deudor del pen-
samiento de Vitoria. Sin embargo, su formulación está aún más 
desarrollada, ya que toda la organización estructural del Estado 
depende de los distintos tipos de comunicación (rerum, operum y 
juris), sistemáticamente expuestos.

Tenemos, pues, que reconocer en estas ideas el espíritu univer-
sal de Altusio, porque su visión de la sociedad contiene concep-
ciones del pensamiento clásico y medieval, además de ideas ori-
ginales que develan un profundo conocimiento del hombre. Esto 
nos indica, sin lugar a dudas, que Altusio fue un pensador entre 
dos épocas (la moderna y la medieval-clásica), que supo aprove-
char lo mejor de ambas. Y esto tiene un gran valor si pensamos 
que entre los juristas del siglo XVI este espíritu de universalidad 
ya comenzaba a escasear, al grado de que muchos de ellos no 
hacen ninguna referencia en sus obras a la cultura anterior. Tam-
bién se le ha de reconocer la fortaleza de no haber sucumbido a 
la tentación moderna de construir “mitología jurídica” del Esta-
do —como la llama el profesor Grossa—,154 es decir, la visión 
de éste como un ente autosuficiente y titular absoluto del poder 
(la soberanía), que asume el monopolio del derecho y no rinde 

154		 Mitología jurídica de la modernidad, trad. de Manuel Martínez Neira, 
Madrid, Trotta, 2003.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS96

cuentas más que a sí mismo, como lo habían propuesto con sus 
distintos acentos, entre otros, Maquiavelo y Bodino.

El contrato entre las ciudades como base del Estado, la co-
operación y la autonomía entre los Estados que conforman la 
comunidad simbiótica universal —planteamiento que anuncia 
el federalismo moderno—, la comunicatio o comunión entre las 
distintas provincias para auxiliarse con base en la justicia y la 
solidaridad, y la limitación del poder del gobernante por el he-
cho de ser un simple gestor a favor del pueblo, quien realmente 
es el titular de la soberanía, son antecedentes que prepararon un 
terreno fértil para el nacimiento de las declaraciones de derechos 
humanos.




