TIGAC
€515,

&
N g
& ...

N
&e Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto
de Investigaciones Juridicas de la UNAM

S

Porgnne

www.juridicas.unam.mx

LA SEGUNDA ESCOLASTICA ESPANOLA

Con el titulo de Segunda Escolastica Espafiola se conoce al movi-
miento intelectual que se dio en las universidades de Salamanca
y Coimbra desde el siglo XVI hasta siglo XVII. La primera de
estas universidades estaba encargada a los dominicos, mientras
que la segunda, a la Compaiiia de Jesus. Ahora bien, pese a que en
ciertos temas una y otra escuela de pensamiento toman posturas
antagonicas (pensemos en las algidas polémicas entre el jesuita
Luis de Molina y el dominico Domingo Bafiez), hay otros muchos
topicos de fondo en los que hubo una influencia mutua, como es
el caso del derecho. Es verdad que los dominicos se apegaron mas
al pensamiento del Santo Tomas de Aquino que los pensadores
jesuitas, no obstante que estos Ultimos tenian por regla estudiar
la obra del ilustre Doctor Comun. Sin embargo, los principales
representantes de cada escuela tienen ideas que podemos califi-
car como modernas, es decir, novedosas respecto de la tradicion y
hasta opuestas a ella.

Hacer un analisis del pensamiento de los autores de esta co-
rriente de pensamiento implicaria un profundo estudio de enor-
mes proporciones, por lo que hemos optado tinicamente por ha-
cer un puntual sefialamiento de las ideas de estos pensadores, que
fueron tierra fértil para el posterior nacimiento de las declaracio-
nes de los derechos humanos en los siglos XVII y XVIII.

Una de las ideas que influy6 hondamente en los pensadores de
ambas universidades es la de la libertad como una potestad ori-
ginaria anterior a todo derecho. Esta idea, surgida de la pluma de
Guillermo de Occam con motivo de las polémicas sobre la pobre-
za evangélica, como ya tuvimos oportunidad de exponer, influyo
enormemente en las construcciones juridicas de estos escolasti-

43


www.juridicas.unam.mx

44 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

cos tardios. Si bien no hay muchas referencias directas de estos
autores a la obra del pensador franciscano, su pensamiento sobre
la libertad como un dominio originario que Dios habia concedido
al hombre y que era anterior a toda legislacion positiva o huma-
na, es una idea que habia tomado mucha fuerza en esta época, y
se encuentra presente en la mayoria de sus obras.

Otro autor cuya influencia se deja sentir en el pensamiento de
estos autores es Duns Scoto. Su vision voluntarista de la ley y su
vision del hombre como un ser incomunicable jugaran un papel
crucial en los edificios juridicos de casi todos estos escolasticos
tardios.

Las cosas asi, podemos decir que los tres grandes ejes que
configuraron el pensamiento juridico de la Segunda Escolastica
Espafiola fueron: 1) una concepcion de la libertad como una fa-
cultad irrestricta y primera, anterior a todo derecho; 2) una vision
voluntarista de la ley, y 3) una antropologia individualista que
contempla al hombre como un ser cuya naturaleza esta acabada.

A estas tres grandes ideas de raigambre franciscana se suma-
ran dos mas, que son originales del pensamiento escolastico tar-
dio: 1) el pactismo o contractualismo, con su consecuente idea de
que la soberania reside en el pueblo, es decir, el encumbramiento
de la democracia como la unica forma de gobierno basada en la
ley natural (Vitoria), y 2) las esencias o naturalezas metafisicas
inmutables que revelan con claridad todo el derecho natural (Mo-
lina).

FRANCISCO DE VITORIA

Francisco de Vitoria (1483?-1546) es considerado el funda-
dor de la Segunda Escolastica Espafola. Fue profesor de teologia
moral en la Universidad de Salamanca y, junto con Erasmo de
Rotterdam, uno de los primeros humanistas cristianos.

El punto de partida de su filosofia fue la capacidad de la in-
teligencia de conocer lo justo.® Recordemos que desde la época

59 FDMO, pp. 146 y 147.



EL DERECHO SUBJETIVO 45

de Guillermo de Occam comenz6 a gestarse una sospecha sobre
las capacidades reales de la razon, actitud que llegd a uno de sus
puntos mas algidos en el pensamiento reformador de Lutero y
Calvino.

Vitoria ingres6 a la orden de los dominicos en 1504, y dos
afos después fue enviado a estudiar a Paris, en donde conocio al
pensador holandés Pierre Crockaert, quien, después de haber pro-
fesado la via moderna, representada principalmente por Occam,
da un giro hacia el pensamiento tomista en 1493. Este autor fue
uno de los profesores con mayor impronta intelectual en el Colle-
ge de Saint-Jacques, famoso centro de estudio del pensamiento
de Tomas de Aquino y Alberto Magno. Vitoria se convirtio en su
discipulo mas cercano, y colabor6 con él en la publicacion de un
comentario sobre la ultima parte de la Suma Teoldgica, que vio
luz en 1512. Este resurgimiento de la via antiqua en la Universi-
dad de Paris fue crucial para el posterior desarrollo de las teorias
del derecho natural y del Estado.®

Vitoria retorn6 a su Espafia natal en 1523, y tres anos después
fue nombrado catedratico de teologia en Salamanca, puesto que
ocupd hasta su muerte, acaecida en 1546.6! Nuestro autor no pu-
blico ni una sola obra, de modo que s6lo conocemos de manera
indirecta su pensamiento gracias a una serie de relecciones ma-
nuscritas que casualmente se conservaron.®? Dichas relecciones o
relecturas consistian en un resumen tomado por los oyentes que
asistian a un curso de conferencias, normalmente pronunciadas
una vez al afio en forma de oracion ante toda la facultad. Pese a
esto, no cabe duda de que su influencia como maestro fue inmen-
sa, y a la época de su muerte casi treinta de sus discipulos tenian
catedras en diversas universidades espafiolas. La larga lista de
sus epigonos incluye los nombres propios de autores como Do-

%0 Skinner, K., Los fundamentos del pensamiento politico moderno, trad. de
Juan José Utrilla, México, FCE, 1986, t. II, pp. 141 y ss.

ol Idem.

%2 bidem, p. 142.



46 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

mingo de Soto, Diego Covarrubias, Melchor Cano y Fernando
Vazquez de Menchaca, entre otros.5

Francisco de Vitoria fue, sin duda, uno de los principales fun-
dadores de la ciencia del derecho internacional. En sus Theo-
logicae Relectionis®* (donde reflexiond principalmente sobre el
estatuto juridico de las nuevas tierras descubiertas por la Corona
espafiola y la forma en como los indios que habitaban dichas tie-
rras debian ser gobernados por los conquistadores, asi como los
justos titulos para declarar la guerra), discutiéo con amplitud de
criterio y profundo sentido de humanidad el problema de Ia licitud
de la guerra, y en especial de la que los espanoles sostenian con
los indios en las tierras conquistadas.5> En franca oposicion
con una de las ideas mas extendidas de su época, el profesor
dominico sostuvo que la diferencia de religiéon no es un motivo
licito de guerra, y que el simple hecho del descubrimiento no da
a los espaiioles un titulo juridico sobre los territorios habitados
por los indigenas.% De igual manera, se opuso tanto a la tesis de
la plenitudo potestatis del pontifice®’ cuanto a la de la autoridad
universal del emperador, defendida en aquella época por Juan
Ginés de Sepulveda, quien, inspirado en Aristoteles, llegd, por

03 Idem.

64 Las mas importantes de estas lecciones son: De indis recenter inventis
y De Indis, sive de iure belli Hispanorum in barbaros, ambas pronunciadas en
1539 y publicadas después de su muerte en 1557, junto con otra leccion sobre
el derecho civil: De potestate civili.

%5 Del Vecchio, G., Filosofia del derecho, trad. de Luis Legaz y Lacambra,
Barcelona, Bosch, 1960, p. 209.

6 Ibidem, p. 210.

67 Esta tesis de la plenitud de potestad del papa, es decir, la plena sobera-
nia del pontifice para decidir sobre asuntos espirituales y terrenales, habia sido
sostenida en el siglo XIII por Enrico di Susa “el Ostiense” (;?-1271), obispo de
la ciudad de Ostia, en su obra Summa super titulis Decretalium (publicada en
Estrasburgo en 1521), también conocida con el nombre de Summa aurea. En
este influyente trabajo, el Ostiense justificaba la total hierocracia papal sobre
todo el orbe. Y esto era asi porque, segun nuestro autor, foda soberania estaba
sujeta en ultima instancia a la autoridad de Jesucristo, quien habria delegado
toda su potestad a San Pedro y sus sucesores.



EL DERECHO SUBJETIVO 47

decirlo de alguna manera, a una vision elitista del derecho natu-
ral, la cual diferenciaba grados de dignidad entre los hombres, al
extremo de hablar de esclavos naturales, o, dicho con otras pa-
labras: del natural predominio de los intelectualmente superiores
sobre los barbaros.s® Vitoria, por el contrario, afirmé la unidad
moral y politica de todos los hombres, fundada en el derecho na-
tural a la sociedad y a la comunicacioén, y reconocid, asi, la exis-
tencia de una comunidad internacional sometida a leyes objeti-
vas. La funcion de los Estados consistia, segun nuestro filosofo,
en ser representantes de la autoridad totius orbis.®

Para entender la riqueza del pensamiento de Vitoria, lo pri-
mero que tenemos que hacer es ubicarlo histéricamente. Nues-
tro autor vivio en Espafia durante el reinado de Carlos V, quien
tuvo la firme intencion de restaurar el imperio universal de la
Edad Media, de ahi que autores como el mencionado Ginés de
Sepulveda sostuvieran posturas a favor del reinado universal del
emperador, negando, de esta manera, el derecho independiente
de las culturas descubiertas en el nuevo mundo, y justificando,
por tanto, el dominio por parte del imperio de todas estas tierras,
aun utilizando la fuerza. Vitoria, en cambio, en las Relecciones
que hemos mencionado arriba, postulé la existencia de un dere-
cho propio que todos los pueblos paganos o no, tienen y, como
consecuencia, la titularidad de una pretension legitima a la li-
bertad y a la independencia, que tiene que ser respetada por los
cristianos.”

La relacion de Carlos V con Vitoria ha dado pie a algunas
polémicas.” Y es logico: si Vitoria se opuso al gobierno univer-

68 Idem.

9 Idem.

70 FDMO, pp. 147 y ss.

71 En el siglo XX es famosa la controversia que sostuvieron Teodoro An-
drés Marcos y fray Luis Getino. El primero sostenia en lineas generales que las
posturas de Vitoria no resultaban incomodas, pues en el fondo no negaban la
soberania del emperador, sino que solo la regulaban. El segundo, por el con-
tario, sostiene la incompatibilidad de las intenciones de Carlos V con las tesis



48 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

sal del emperador, podria pensarse que sus opiniones resultaron
incomodas para las intenciones del César. Sin embargo, parece
que no fue asi, pues el monarca acudid en varias ocasiones con
el fraile dominico para resolver cuestiones peliagudas sobre la
conquista. Basten dos ejemplos para ilustrar esto: el primero es
el encargo dado a Vitoria en 1539 por el emperador para resol-
ver ciertas dudas que el agustino fray Joan de Osejera presento
ante el Consejo de Indias, por parte del obispo de México, sobre
instruccion y conversion de los indios a la fe. El segundo ejem-
plo consiste, de igual manera, en una consulta (1541) sobre la
peticion de fray Bartolomé de las Casas ante el Consejo sobre el
punto de que no se bautice en las Indias sin previa ensefianza de
la fe.”2

Pese a enumerar los titulos que justificarian la conquista de
América y condenar otros —que para algunos autores de su €po-
ca eran validos— por parecerle ilegitimos, es decir, que no se
apegaban a la tradicion de la escolastica clasica (Tomas de Aqui-
no, sobre todo), Vitoria si halla causas para la expansion de la
cristiandad y la presencia de los espafioles en América. En este
sentido, como dice el profesor Silvio Zavala, “su doctrina no pre-
dica el abandono de estas tierras por parte de los Europeos con
que somete a un riguroso tratamiento critico los motivos y los
métodos de la expansion”.” De tal suerte que nuestro autor, en
realidad, no fue ni un propulsor ni un impugnador de la conquis-
ta, sino un autor de tipo considerativo que resolvia las cuestiones
de la guerra justa segtin las actitudes que tomaran los indios. “Si
estos no violaban los derechos que el autor concedia a los espa-
fioles en torno a los titulos legitimos aceptados en su Primera
Releccion, no nacia injuria, y por lo tanto faltaba la causa justa
para guerrearles”.”

de Vitoria. Véase Zavala, Silvio, Las instituciones juridicas en la conquista de
Ameérica, México, Porrtia, 1988, p. 313. De ahora en adelante [JCA.

72 Ibidem, p. 312.

73 Ibidem, p. 314.

74 Ibidem, p. 84.



EL DERECHO SUBJETIVO 49

Ahora analizaremos en ocho puntos” el contenido de las Re-
lecciones Teologicas escritas por Vitoria, con la mirada puesta en
su relacion con el derecho natural y las modernas declaraciones
de los derechos humanos.

1) La comunidad estatal no tiene como base la fe,
sino al derecho natural, conforme al cual todos
los hombres, independientemente de sus creencias,
poseen una naturaleza social. En consecuencia,
el establecimiento de cada poder estatal concreto
depende unicamente de los hombres

Esta idea de que los Estados tienen como fundamento el de-
recho natural y no la fe sera crucial para el desarrollo posterior
de la ciencia politica y del derecho. Vitoria sabia muy bien que
fundar las distintas comunidades estatales en la fe, una vez que se
habia dado la Reforma luterana era, por lo demas, imposible. El
pugnaba, pues, por una teoria juridica conciliadora, que permitie-
ra a los Estados una tolerancia y un respeto mutuos.

Proponer un principio comun para la convivencia pacifica de
los distintos Estados revela el afan universalista de Vitoria y su
vision humanista de la cultura. Asimismo, nos descubre los pri-
meros visos de una defensa racional de la libertad de religion y
de una filosofia de la tolerancia. Todas estas ideas tendran una
presencia estable en las obras de los juristas posteriores, sobre
todo en las de Hugo Grocio, como veremos mas adelante.

(Qué significo derecho natural para Vitoria? Al igual que para
Tomas de Aquino, un orden que puede ser descubierto por la rec-
ta razén (es decir, la razon auxiliada o rectificada por la virtud),
que tiene que ser llevado a cabo por el hombre para alcanzar su
fin ultimo: la beatitud. Como se ve, la recta ratio no fue para
nuestro autor el simple entendimiento humano, que permite des-

75 En este punto seguiremos el excelente resumen que el profesor Alfred
Verdross hace sobre el contenido de estas Relecciones, en la obra que hemos
venido citando, pp. 148 y 149.



50 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

cribir, calcular y medir, como posteriormente los autores racio-
nalistas aseveraron, “sino la razoén que se pregunta por el fin y
el sentido de los seres y de las cosas”.”s Ademas, esta razon, del
mismo modo que para todos los pensadores cristianos anteriores,
esta iluminada por la Revelacion.

Cabe destacar que el hilo conductor de todos los trabajos de
Vitoria —como bien apunta el profesor Verdross—77 fue la cono-
cida maxima tomista de que la gracia no destruye la naturaleza;
antes bien, la perfecciona y eleva.’® A partir de ésta, el autor de
las Relecciones pudo afirmar que todo lo que no esta prohibido
por la naturaleza esta permitido por el Evangelio. De esta ma-
nera, se apartd de una vision legalista-clerical, en la cual todo
el obrar del hombre esta dominado por los preceptos eclesiales,
y afirmo, como ya lo habia hecho el aquinate, la espontaneidad y
el juego creativo de la razon practica, entre los primeros princi-
pios estables del entendimiento, y los distintos fines y problemas
cotidianos de los hombres, insertos en diversas circunstancias y
tiempos contingentes. También con esta postura se aparto del fi-
deismo luterano, el cual afirmaba que las tendencias naturales
del hombre, mas que descubrirnos el orden de los preceptos de la
ley natural, son motivo de pecado, y, por lo tanto, solo es posible
salvarse a través de una fe ciega en la gracia (peca forsier et ama
fortiter, esto es: peca fuerte y ama atin mas fuerte).

Por ultimo, diremos que si es verdad que Vitoria propuso la
naturaleza racional como base de la comunidad estatal, también
lo es que uno de los titulos que justificaban la presencia espanola
en tierras conquistadas era la predicacion del Evangelio, la cual,
si no se podia realizar, justificaria la guerra. Leamos la cuarta
conclusion del segundo titulo legitimo segun Vitoria:

Si los barbaros, ya sus principes, ya el populacho, impiden a los
espafioles anunciar libremente ¢l Evangelio, pueden estos des-

76 Ibidem, p. 147.

77 Idem.

78 “Gratia ordinem naturae non mutat, sed perfecit”. Comentarios a las sen-
tencias, 111, distinctio 29, 1, 7.



EL DERECHO SUBJETIVO 51

pués de dadas las debidas explicaciones para evitar el escandalo,
predicarselo a la fuerza y procurar la salvacion de aquella gente;
y si para esto es preciso aceptar la guerra o declararla, pueden
hacerlo hasta lograr facilidades y seguridad en la predicacion del
Evangelio.”

Hay que senalar claramente que esta cita no habla de la legi-
timidad de convertir forzosamente a los naturales de América;
antes bien, se refiere a la libertad de predicar el Evangelio, y al
consecuente aseguramiento de este derecho, aseguramiento que
se podia dar, incluso, a través de la guerra. Baste analizar la pri-
mera releccion para darse cuenta cabal de lo dicho. Aun cuando
los barbaros (como los llama Vitoria) no hubieran querido recibir
en seguida la fe con so6lo los espafioles habérsela anunciado y
propuesto, no podrian hacerles la guerra ni proceder contra ellos
por derecho de guerra; igualmente, si los barbaros no abrazaban
la fe de Cristo, no les era licito a los espafioles perseguirlos y
despojarlos de sus bienes.80

Por ultimo, y en relacion con lo dicho en el parrafo anterior,
cabe mencionar el derecho de eleccion o ius electionis que Vi-
toria atribuyo6 a todas las culturas, y que consistia en la potestad
original de cada pueblo para elegir la forma de organizacion poli-
tica y social que mas conviniera a sus necesidades. Ni la conquis-
ta por parte de otro Estado suspenderia este derecho.

En el caso concreto de los naturales de las tierras conquistadas
por los espafioles, nuestro autor afirmd que tenian pleno derecho
de autodeterminacion. Esto incluia, entre otras cosas: 1) la facul-
tad de elegir libremente su forma de gobierno, esto es: podian
decidir entre mantener la forma original de organizacion que te-
nian antes de la conquista (con sus propios sefiores, jerarquias
sociales, tradiciones religiosas y demas) o asumir la forma de go-

79 IJCA, p. 85. Las cursivas son del autor y no de Vitoria. La ediciéon que
utiliza de las Relecciones es la de Torrubiano Ripoll, Francisco de Vitoria. Re-
lecciones teologicas, Madrid, 1917.

80 Ibidem, p. 19.



52 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

bierno propia de los espafioles (pudiendo, entonces, elegir como
sefior de su sociedad a un espaiiol), y 2) el derecho de mantener
vigentes sus propias costumbres, siempre y cuando —advierte
Vitoria— no contravinieran el derecho natural.8! Este ius electio-
nis toma todo su sentido desde la perspectiva de las conversiones
religiosas, pues logico resulta que aquellos indios que libremen-
te se hubieran bautizado tendrian derecho a elegir un gobierno
que respetara y madurara sus creencias,’? como seria el gobierno
espafiol; mientras que aquellos que no hubieran abrazado la fe
podian seguir profesando sus creencias con toda libertad bajo el
gobierno en el que originalmente se encontraban.

2) Los Estados fundados sobre el derecho natural
se encuentran ligados entre si por el mismo derecho
natural, pues la naturaleza hizo parientes a todos
los hombres

Como se echa de ver, este principio no solo justifica una filo-
sofia de la tolerancia, sino que también promueve la solidaridad
entre todos los seres humanos. El universalismo de poder que
justificaban algunos contemporaneos de Vitoria cede el paso en
su obra a la comunidad (communio) de todos los hombres, no
importando su raza, religién o condicion social. En este sentido,
Vitoria se encontré muy cercano al ideal humanista de Erasmo,
a pesar de que en otros temas fue su ardiente opositor, como su-
cedio en el caso de la posicion erasmista de una nueva y libre
traduccion de la Escritura, que dejaba entrever un juicio critico
hacia la Vulgata, o en el ideal de educacidn religiosa, el cual con-
sistia en la ensefianza a los laicos a través de un catecismo de la

81 “Los indios tienen derecho a sus costumbres, aunque sean malas, y a que
nadie los coaccione con violencia para dejarlas; se exceptuan solamente las
leyes inhumanas, que perjudican a los inocentes, como el sacrificio de hombres
sin delito o el matar a hombres inculpables para comer sus carnes”. Relectio de
Indis, segundo titulo.

82 Jbidem, tercer titulo.



EL DERECHO SUBJETIVO 53

fe (un método) o la ensefianza cientifica (filologica) de la escritu-
ra como materia obligatoria en los seminarios.*?

3) Por tanto, no solo en el interior de cada Estado,
sino también en la comunidad de ellos existe un orden
Juridico, cuyas raices se hunden en el derecho natural;
dicho orden se configura mediante la practica
y por los tratados. En consecuencia, el derecho
internacional no consiste unicamente en tratados,
sino que mas bien tiene la fuerza de la ley

El derecho internacional no se funda exclusivamente en los
pactos que los Estados acuerdan, sino también en la comunidad
natural de todos los hombres: en su capacidad de convivir por
medio de la comunicacion. Podriamos decir que, a pesar de que
los tratados son el fundamento inmediato del derecho internacio-
nal, su fundamento primero (mediato) es la naturaleza social del
hombre, que forma parte del derecho natural. De ahi que la fuer-
za del derecho internacional no sélo dependa de su causa inme-
diata, sino igualmente —y de manera mas radical— de su causa
mediata, es decir: de un orden juridico anterior que se configura
mediante la tradicion practica de los pueblos.

4) Ni el papa ni el emperador poseen una pretension
legitima al dominio del mundo, pues ni Dios
ni los pueblos les han otorgado tal derecho

Vitoria consideré como ilegitimos una serie de “justos” titulos
que eran comunmente admitidos por los juristas y te6logos de su
época para justificar el dominio espafiol en América: 1) el domi-
nio universal del emperador; 2) el dominio universal del papa;
3) el descubrimiento y ocupacion de las llamadas res nullius,
pues en el caso de las tierras descubiertas, existian habitantes,

83 Skinner, Q., op. cit., nota 60, p. 147.



54 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

los cuales tenian el derecho de propiedad sobre sus tierras; 4) la
negativa de los indigenas a admitir el Evangelio, ya que éste no
debe ser impuesto; 5) los crimenes contra natura, porque los es-
pafioles no tenian jurisdiccion para castigar estos delitos, y 6) la
aceptacion de los indios de la soberania espafiola, ya que en di-
cho acto la voluntad esta viciada por el miedo y la ignorancia. 8

5) La comunidad de los Estados es una comunidad natural
para las comunicaciones y el comercio entre los pueblos.
Es en consecuencia contrario al derecho natural excluir
a los extranjeros de la vida comercial o impedirles,
sin una causa justa, el ingreso a un Estado

La intencion general de los iusnaturalistas clasicos espafoles
fue dar una respuesta acertada a los retos historicos de su época.
La Relectio de Indis, leida por Vitoria en Salamanca en 1539, fue
un claro ejemplo de esto. En esta leccion se expresa la profunda
conviccion de este procer dominico de que todos los hombres
conforman una comunidad universal (totus orbis), cuyo orden
normativo es el derecho de gentes, que tiene su fundamento ul-
timo en el derecho natural. Por la existencia de esta comunidad
tiene que reconocerse plena personalidad juridico-internacional a
todos los pueblos, incluidos los no cristianos. Vitoria, pues, abo-
g6 por un derecho internacional que tuviera por base comun la
racionalidad propia de todos los seres humanos, la cual los hace
libres e iguales. “La naturaleza establecid un parentesco basico
entre todos los hombres, por lo que contradice al derecho natural
que los hombres se aparten de sus semejantes sin causa que lo
justifique”.®s El cimiento de la amistad y solidaridad entre todos
los hombres es la idea de comunicacion. En ella unicamente se
Justifica la presencia esparniola en América o, en otros términos:
es el unico justo titulo que avalaba la presencia espafola en el

84 Relectio de Indis, 1, 2, 1-24.
85 Peces-Barba Martinez, G. y Fernandez Garcia, E. (dir.), Historia de los
derechos fundamentales, Madrid, Dykinson, 1998, t. I, pp. 521 y 522.



EL DERECHO SUBJETIVO 55

nuevo continente. “La facultad de intercambiar ideas y experien-
cias mediante el lenguaje es un atributo definitorio del género
humano”.® De ahi que sin algin tipo de comunicacion seria im-
posible fundar una comunidad internacional; sin embargo, la ra-
cionalidad permite que todos los hombres puedan conocerse y
relacionarse. Dicho en una palabra: la comunidad se funda en la
comunicacion. De ahi que Vitoria hablara de un derecho a la co-
municacion o ius communicationis.

En el caso de la conquista, el derecho a la comunicacion con-
sistia, por un lado, en la ensefianza pacifica del Evangelio a los
indios, y nunca en su imposicion. Por el otro, en el derecho de in-
tervenir en defensa de los indios conversos cuando sus caciques
u otros indios les impidieran con violencia la practica de su nueva
fe. Se trataba de cumplir un deber de amistad hacia quienes se
hallan en una situacion de riesgo injusto. De este Gltimo punto
se derivan algunos mas, como deponer a los caciques que se opu-
sieran a las practicas del cristianismo por parte de sus subditos
conversos; intervenir por razon de humanidad y solidaridad a fa-
vor de las victimas de tiranos y leyes inhumanas, tales como los
sacrificios humanos, y la posibilidad de aliarse con tribus amigas
en contra de otros grupos rebeldes, entre otras.

6) Existen algunos bienes como el mar, los rios
y los puertos, que son comunes a todos los pueblos
por derecho natural

Aqui resuenan, claros, los ecos de la communis omnium posse-
sio del derecho romano clasico. La teoria vitoriana, en este punto,
intentd superar las teorias juridicas anteriores, que solo conside-
raban que la posesion comun habia sido una etapa transitoria del
derecho natural ya superada, pues afirm6 que siempre existiran
bienes cuya posesion es comun a todos los pueblos.

86 [bidem, p. 522.



56 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

7) La guerra es justa por derecho natural inicamente
para defenderse de un ataque o para obtener reparacion
por la injusticia cometida por algun enemigo y siempre
que los medios pacificos no hayan conducido
al restablecimiento del derecho: el unico fundamento
justo de la guerra —recalca Vitoria— es una injusticia
sufrida; por tanto, el simple proposito de extender
la religion no es una causa justa de guerra

Arriba hemos expuesto los titulos que Vitoria consideraba ile-
gitimos para la beligerancia. Sin embargo, el fraile dominico si
encontro otras causas para la guerra —que no necesariamente
significa lo mismo que el dominio—. Veamos algunas de las mas
importantes. Los motivos para guerrear eran legitimos si los natu-
rales del nuevo mundo:%” 1) Rehusaban violentamente comerciar
con los espafioles, una vez que éstos han agotado todos los me-
dios pacificos para hacer entender a los indios las bondades del
intercambio comercial (Primera Releccion de los Indios, espe-
cialmente la parte tercera, quinta preposicion). 2) Se oponian a la
libre predicacion del Evangelio (segundo titulo legitimo). 3) No
permitian —Ilos sefiores o caciques— que los indios conversos
pudieran ejercer libremente su nueva fe (tercer titulo legitimo).
4) Tenian costumbres contra natura, como el sacrificio humano,
castigos corporales desproporcionados, vejaciones injustas y de-
mas, y decidan, después de oidas las razones (pacificas) en contra
de dichas costumbres dadas por los conquistadores, seguir reali-
zéndolas, o si sus sefiores eran tiranos y los trataban injustamente
(quinto titulo legitimo). En este caso, como es logico, la guerra
se justificaba para librarlos de un soberano inicuo. 5) Entraban
en guerra con otro grupo de indigenas, y este ultimo grupo te-
nia causas justas contra el primero. Los espanoles, pues, podian
aliarse con el grupo indigena que, justamente, declaraba la gue-
rra a otro (séptimo titulo legitimo). Estos son, grosso modo, los
justos titulos que Vitoria contempla para la guerra. Como se echa

87 IJCA, pp. 84-86.



EL DERECHO SUBJETIVO 57

de ver, todos los titulos legitimos estan fundados en la previa
existencia de una injuria efectiva que haya sido sufrida por los
espafioles. Por tanto, la condicion sine qua non para la guerra,
como ya habia visto Tomas de Aquino y san Agustin, es la injuria
recibida.

8) Los Estados estan legitimados, en razon de la solidaridad
que crea entre los hombres el derecho natural, para
intervenir en el Estado que viole los derechos
del hombre. Como ejemplos de este principio,

Vitoria seriala la privacion de la vida a personas
inocentes y los ataques en contra de la libertad religiosa.
El fundamento del titulo juridico en el segundo

de los ejemplos no es solamente la libertad religiosa,
sino también la solidaridad humana. Estas ideas
permiten concluir que el derecho internacional

en Vitoria es, sin duda alguna, derecho entre

los Estados, pero, al mismo tiempo, derecho

de la humanidad (ius humanitatis)

Aqui se echa de ver la vision comunitaria que Vitoria tuvo del
derecho natural. E1 hombre posee una naturaleza social que lo
hace vivir en comunidad, es decir, dependiendo y ayudando a los
demas. Es a partir de este hecho que surgen los derechos natura-
les o del hombre, cuya vocacion, precisamente por estar funda-
dos en una tendencia comun de todos los seres humanos, es uni-
versal; de ahi que su defensa corresponde igualmente a todos los
pueblos. Y la solidaridad de los pueblos es tan estrecha, que un
Estado puede intervenir en otro con tal de impedir que se violen
los derechos del hombre. Es aqui donde toma todo su sentido la
idea de un ius humanitatis, esto es, un derecho de la humanidad,
fundado en su naturaleza social, y que se encuentra por encima
de las fronteras y las soberanias estatales (locales).

Ahora que hemos analizado sumariamente las ideas juridicas
de Vitoria nos parece, por lo demas, evidente la enorme influen-



58 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

cia que tuvo su pensamiento en las posteriores declaraciones de
los derechos humanos. Repasemos los puntos mas importantes
para darnos cabal cuenta de esto. Su idea de un derecho natu-
ral universal, que impida que unos pueblos sean dominados por
otros. Su contundente afirmacion del derecho de propiedad y ju-
risdiccion propia que todos los habitantes (sean o no barbaros)
tienen sobre sus tierras y sobre los asuntos juridicos que se den
en ellas, asi como el derecho a elegir (ius electionis) qué tipo de
organizacion politica quieren que los rija. Su explicita y aguda
defensa de los derechos de los habitantes de América, que fue un
clarisimo antecedente, como lo hemos mencionado arriba, de la
defensa racional de la libertad de conciencia del iusnaturalismo
racionalista, derecho humano por excelencia que sera consagra-
do con posterioridad en las declaraciones de independencia nor-
teamericanas. Asimismo, cabe destacar su profunda vison res-
pecto al derecho que tiene todo extranjero de entrar a cualquier
Estado y participar del comercio, si no hay causa justa que se lo
prohiba. En esta afirmacion se atisba, sin duda, el derecho al libre
transito. Y, como fundamentos de todos estos derechos naturales
o fundamentales, sus conceptos torales de un ius communicatio-
nis 'y de un ius humanitatis, los cuales abogan por una conviven-
cia solidaria y pacifica entre todas las culturas.

FRANCISCO SUAREZ

Para no alargar demasiado la exposicion, expondremos bre-
vemente el pensamiento de una autor que conjuga, no siempre
con demasiado éxito, muchos de los puntos caracteristicos de la
Segunda Escolastica Espafiola: el jesuita Francisco Suarez, cono-
cido también como el Princeps Scholasticorum.

Suarez es un autor que intenta conciliar las distintas posturas
de los pensadores salmanticenses y los conimbricenses. Sin em-
bargo, su sincretismo, en algunos puntos, es contradictorio. De
ahi la dificultad de estudiar sistematicamente a este pensador.



EL DERECHO SUBJETIVO 59

Este jesuita conocia muy bien las polémicas que se habian sus-
citado en torno a la pobreza evangélica en la orden franciscana. A
tal grado se vio atraido por la peculiar vision del hombre que te-
nia Occam, que decidid construir su doctrina juridico-politica con
base en ella. Suarez entendio, junto con los Hermanos Menores
de San Francisco, que el ius es ante todo una libertad, y definié a
la libertad como independencia o ausencia de normatividad.s

Considera que el derecho se funda en la facultad moral para
obrar libremente, que ha sido otorgada por Dios a todo hombre.
El término “facultad” es recurrente en todas sus definiciones de
libertad; esto significa que el libre arbitrio, para Sudrez, se redu-
ce a poder obrar o no segun la voluntad, de suerte tal que nadie
tiene jurisdiccion politica sobre otro hombre, porque todos los
hombres han nacido libres. En esta doctrina, como se ve, deste-
llan los primeros visos del derecho a la igualdad y a la libertad de
todos los hombres, y si reflexionamos un poco, también encon-
traremos, aunque en estado germinal, el principio democratico
de gobierno y, como su logica consecuencia, la apologia de los
derechos civiles de todos los ciudadanos. Sudrez afirma que la
potestad politica no se encuentra en una persona particular, sino
en toda la comunidad, y para justificar la igualdad de todos los
ciudadanos acude a la tipica doctrina liberal de la ausencia de pri-
vilegios: si Dios ha dado a todos los hombres la misma libertad,
todos los hombres son iguales; esta es la auténtica dignidad de
todo ser humano.

Suarez tiende a separar fuertemente la realidad espiritual de
la secular. De ahi que asegure que el derecho poco tiene que ver
con la moral, pues las normas civiles no cuidan de los actos in-
ternos.® Asimismo, el filésofo espafiol aboga por la libertad de
conciencia, pues afirma que la obligacion moral consiste en cum-
plir la ley espontaneamente, como afirma en su Tratado de la ley.
En este sentido, el Princeps Scholasticorum es un claro antecesor
del pensamiento kantiano.

8 DSH, p. 222.
89 Ibidem, p. 22.



60 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

El escrito mas importante de Suarez sobre su nocion de ley es,
sin duda, su Tractatus de legibus. Nuestro autor toma dos postu-
ras respecto de la ley. Por un lado, la voluntarista; esto es, aquella
que afirma que la ley obliga por venir de una voluntad superior;
y por el otro, la de las esencias metafisicas inmutables, las cuales
revelan las leyes naturales con la misma certeza de las matema-
ticas. El tratado comienza ponderando la primera postura, para
después ceder paso a la segunda.

Lo primero a decir es que Sudrez equipara el derecho con la
ley.® Una vez apuntalado esto, distingue entre el ius entendido
como facultad a algo, y el ius entendido como facultad sobre
algo.*! Al primero de estos matices le asigna el nombre de dere-
cho real o util, y al segundo, el de derecho legal u honesto. Nos
encontramos, asi, con la primera exposicion expresa del derecho
natural entendido al modo moderno. Asi, el derecho natural sera
la capacidad pristina que el hombre tiene de poseer, mientras que
el derecho de gentes es la propiedad real que tiene sobre algo, y
la ley positiva lo ampara. Evidentemente, el civil tiene su funda-
mento en el natural. Como se echa de ver, desde estas premisas
todo derecho (natural y civil) queda restringido al derecho de
propiedad.

Pareceria que llegados a este punto ya no hay mas que expo-
ner del pensamiento juridico de Suérez, pues, como hemos dicho
arriba, para ¢l todo derecho se funda en la potestad, facultad o
dominio originario que Dios ha concedido a todos los hombres.
Sin embargo, el tedlogo jesuita es sincrético. Pensemos un mo-
mento: restringir todo el derecho a la voluntad divina (ley eterna)
0 humana (ley natural), impide explicar muchas otras realidades
juridicas con las que se topa todo hombre. Por otra parte, las leyes
dictadas por Dios y por la comunidad no son suficientes para re-
solver la multiplicidad de casos que tiene que resolver el jurista.
Entonces: ;qué criterio, ademas de ley entendida como voluntad,
puede servir para descubrir una solucion justa? Es aqui donde

9 Tractatus de Legibus, 1.11, cap. 17, § 2.
o1 Idem.



EL DERECHO SUBJETIVO 61

Suarez abre la puerta de par en par al objetivismo metafisico de
Luis de Molina: la solucion justa de cada caso nos la da con ple-
na claridad la naturaleza de las cosas. Ahora bien, a diferencia de
los bajomedievales, Suarez afirma que las cosas son relaciones
inmutables basadas en la capacidad de posesion del hombre. A
partir de ellas se pueden descubrir las soluciones justas naturales.
Tanto para los romanos como para juristas de la primera escolas-
tica, las relaciones con las cosas no existian independientemente
de una causa o titulo temporal. Ademas, no consideraban que
se pudiera descubrir con claridad ni valor universal el derecho
natural en las relaciones. Un pensador como Tomas consideraba
que la parte del derecho natural que se conoce con claridad por
todo hombre es la de los primeros principios; en cambio, para
estos pensadores todo el derecho natural se conoce en las cosas,
al modo de ideas platonicas.”

Con esta exposicion a vuelo de pajaro del pensamiento de
Francisco Suarez podemos observar que en su obra se dan cita
muchas ideas de la tradicion anterior, desde la maxima del dere-
cho romano clasico “una misma libertad en todos los hombres”
(omnium una libertas), pasando por la idea de una libertad enten-
dida como fas o facultad, que encontramos por vez primera en
San Isidoro de Sevilla, hasta los conceptos voluntaristas y nomi-
nalistas de pensadores como Occam o Scoto.

A modo de conclusion, diremos que si aceptamos que los prin-
cipales derechos fundamentales consagrados en las declaracio-
nes norteamericanas de independencia en el siglo XVIII son la
libertad (y sobre todo la libertad de conciencia), la igualdad de
todos los hombres frente a la ley y la propiedad, y que todos estos
derechos tienen por fundamento tedrico un concepto de libertad,
entendida como una facultad o capacidad moral de independen-
cia, tenemos que aceptar igualmente que todas estas ideas ya se
encuentran desarrolladas a lo largo de toda la baja Edad Media, y
principalmente en el pensamiento de autores de la escolastica tar-
dia, como Francisco Suarez. De ahi que sea, insistimos, un mito

92 DSH, pp. 225-229.



62 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

historico pensar que la teorizacion de los derechos humanos s6lo
se dio a partir de los pensadores alemanes e ingleses del iusnatu-
ralismo racionalista, de los siglos XVII y XVIII.

Nociones como pacto social, democracia, derecho a la igual-
dad, a la libertad y a la propiedad, tienen, indudablemente, su
terrufio intelectual en los pensadores anteriores a Hugo Grocio,
padre del derecho natural moderno.

FERNANDO VAZQUEZ DE MENCHACA

Ya en el siglo XVI estaba muy extendida en toda Europa una
nueva forma de concebir al derecho que se conoce con el nombre
humanismo juridico. Lo peculiar de esta escuela, que se inser-
ta en el movimiento jurisprudencial conocido con el nombre de
mos gallicus, y cuyo fundador fue Andrés Alciato, es el uso de la
filologia y la historia como instrumentos para una mejor com-
prension del derecho romano, el cual, segiin estos autores, habia
quedado soterrado por el farrago de comentarios y glosas que
habian hecho los seguidores de Bartolo de Sassoferrato, también
conocidos como la escuela del mos italicus.

Algunos autores de esta escuela, por ejemplo Jacobo Cujas,
consagraron su talento para hacer un estudio analitico y filolo-
gico completo del Corpus luris Civilis, con el afan de compren-
der en su originalidad el derecho de los romanos clasicos. Su
interés no tuvo por objeto la aplicacion de los textos juridicos
clasicos a los conflictos de su época, sino una reconstruccion
casi arqueolédgica del mundo romano y su ciencia juridica.” Este
nuevo método de aproximacion a la jurisprudencia romana trajo
como consecuencia su valoracion historica, lo cual permitié que
se relativizara el valor absoluto que el derecho justinianeo tenia
para los seguidores de Bartolo. Esto no significa que los autores
del mos galicus menospreciaran la capacidad de resolver con-
flictos de la jurisprudencia clésica, sino que al estudiarla en un

9% HDN, p. 134.



EL DERECHO SUBJETIVO 63

contexto espacio-temporal descubrieron las limitaciones de ésta
para dar respuesta a las nuevas realidades juridicas de su siglo
y de los venideros. Recordemos, por otra parte, que todos estos
autores estaban inmersos en la ideologia renacentista, y, como
fieles seguidores de ella, eran criticos furibundos de los estudios
romanistas bajomedievales, que estaban plagados, al decir de es-
tos pensadores, de oscuras distinciones, argumentos de autoridad
que suplian el racionalismo de los propios comentaristas, abre-
viaturas inentendibles, etcétera.

También hubo autores que se acercaron a la cultura juridica
romana con el mismo respeto que la tradicion anterior, pero auxi-
lidndose de una vasta cultura humanista, que incluia el conoci-
miento de la historia, de la filosofia y de la literatura de la Roma
clasica. Autores como Uldarico Zazius o Jeronimo Cagnolus acu-
dian no soélo a los textos juridicos, sino también a la literatura de
Ovidio, a la filosofia de Cicerdn y a la historia de Plutarco, por
mencionar solo algunos ejemplos. Y en ellos veian sentencias de
sentido comun de igual valor que el derecho romano para resol-
ver conflictos.” Ademas de esto, también demostraban un respeto
por los pensadores bajomedievales: Irnerio, Bartolo, Bellapertica,
Baldo, Tomas de Aquino y otros, a quienes consideraban autori-
dades en cuestiones juridicas y buenos conocedores de la ciencia
juridica romana.

Esto trajo consigo un fendmeno que antes no se habia dado
con total claridad: los juristas comienzan a reflexionar filosofi-
camente, al grado de preguntarse por la validez y fundamento
del derecho mismo y de sus instituciones. Uno de los primeros
juristas que comienza a reflexionar con mentalidad filoséfica fue
Andrés de Exea, quien distingue entre el derecho natural y el de-
recho romano.%

Sin embargo, la tendencia a despreciar la cultura inmediata-
mente anterior y la relativizacion del pensamiento juridico clasi-
co hasta renunciar a ¢l triunf6é por encima de la actitud universal

94 Ibidem, p. 135.
9 Ibidem, p. 137.



64 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

y conciliadora de otros autores humanistas, como Uldarico Za-
zius, Connanus y el ya mencionado Andrés Alciato, quienes to-
davia contemplaban al derecho romano como un mirifico edificio
para resolver conflictos.

Este proceso de abandono de la jurisprudencia clasica no tiene
una explicacion clara del todo. Sin embargo, se dio, y con una
fuerza tremenda. En un primer momento la filosofia revitalizo la
ciencia juridica, pero con el paso del tiempo la reflexion filoséfica
se troco en racionalismo. Es aqui en donde podemos situar a Fer-
nando Vazquez de Menchaca, autor de amplisima cultura huma-
nista, cuya vision del derecho estaba ya embebida de racionalismo,
al grado de no considerar auténtico derecho al derecho romano.®’

Nuestro autor fue uno de los ilustres juristas que conforman la
Segunda Escoléstica Espaiola, con la peculiaridad de que fue un
pensador seglar, hecho importante, pues sus obras juridicas no se
fundamentaron primariamente en la teologia, sino en el razonar
laico. Autor de uno de los libros mas influyentes del derecho in-
ternacional, Controversias ilustres, este pensador vallisoletano
fue el iniciador de una nueva forma de concebir al derecho, que
dista tanto del mos gallicus como del mos italicus, y que se cono-
ce con el nombre genérico de Escuela racionalista del derecho o
Iusnaturalismo racionalista.

Hablemos brevemente de la vida de este conspicuo pensador.
Fernando Vazquez de Menchaca nacié en Valladolid en 1512,
miembro de una familia de auténticos juristas. Su padre, Martin
Vazquez, fue consejero de Castilla; un tio, protutor de Fernando,
pertenecio a la Orden de Santiago, y fue consejero de Felipe I1.
De sus hermanos, uno fue consejero de Indias; el otro, presidente
de la Cancilleria de Granada y presidente del Consejo de Castilla.
Los primeros pasos en la formacion de Fernando fueron seguros,
y brillantes sus estudios de Valladolid. Més tarde fue a Salaman-
ca (Colegio del Arzobispo) y obtuvo el grado de doctor en ambos
derechos. Muy pronto empezd a ocupar altos puestos: obtuvo,

9 Ibidem, p. 135.
97 Ibidem, p. 132.



EL DERECHO SUBJETIVO 65

por oposicion, la catedra de Instituta en la Universidad salmanti-
cense. Luego fue nombrado alcalde de Cuadra en Sevilla, oidor
de la Contaduria Mayor de Hacienda, elegido por Felipe Il como
docto jurista para el Concilio de Trento y, por fin, candénigo doc-
toral de la catedral de Sevilla, donde muere en 1569.

El talante de su obra se inserta en la corriente voluntarista,
iniciada por Duns Scoto y Guillermo de Occam y continuada con
gran éxito por otros juristas de su época. Vazquez de Menchaca
es una figura de cierta oscuridad en la historia del pensamiento
politico, a pesar de tener una gran impronta en sus contempora-
neos y en autores posteriores de la talla de Hugo Grocio. Esto
se debe, por una parte, a que su obra trata principalmente temas
de derecho internacional, en una época en donde habia una pro-
funda separacion entre las relaciones externas de los incipientes
Estados y sus estructuras internas. Por otro lado, algo que im-
pidi6 una difusiéon de su pensamiento fue su pertenencia a una
corriente de pensamiento heredera directa de la tradicion esco-
lastica medieval —por lo menos en las formas y en la referencia
a autores de aquella época—, la cual se identificaba con el cato-
licismo y la contrarreforma, lo que era muy mal visto por todos
los pensadores de los paises protestantes, de donde provendran,
en su mayoria, los juristas mas importantes de la Escuela Racio-
nalista. Ahora bien, esto no impidi6 que el pensamiento del valli-
soletano tuviera una potente influencia, aunque nunca aceptada
expresamente, en los juristas de los siglos XVI y XVII, quienes
utilizaban, por decirlo asi, a hurtadillas, conceptos claves ideados
por el jurista espafiol. Es verdad que posteriormente su pensa-
miento se retomo, pero solo para ubicarlo como un tratadista mas
del voluntarismo en el derecho subjetivo.

Fernando Vazquez de Menchaca es un autor que toma ideas de
sus contemporaneos; por ejemplo, de Suarez, y al mismo tiempo
polemiza con ellos, como con Domingo de Soto. Es un gran co-
nocedor de la tradicion medieval y del pensamiento clasico, tanto
griego como romano. El latin con el que escribe es culto, y la es-
tructura de sus obras tiende a ser bastante asistematica.



66 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

Para entender el pensamiento de este jurista espafiol en lo que
se refiere al derecho subjetivo hay que analizar su vision de la
libertad y del poder politico. En el extenso prefacio de sus fa-
mosas Controversiarum illustrium aliarumque usu frecuentium,
publicadas en Venecia en 1564, Vazquez de Menchaca transcribe
el argumento con el que justificé la prelacion que tenian los re-
presentantes del rey de Espaiia sobre los del rey de Francia, para
hablar inmediatamente después del Sumo Pontifice, durante una
de las sesiones del Concilio de Trento (1563), sobre el tema de la
ley del matrimonio.’ Este argumento es importante, ya que con-
tiene los elementos torales del pensamiento politico y juridico de
este autor.

Los 18 puntos en los que Vazquez de Menchaca plantea su
postura pueden agruparse en dos grandes argumentos. Hagamo-
nos cargo del primero, el cual es bipartito. Basado en la maxima
“al mas grande o digno, pertenece mayor honor”, nuestro autor
asevera que siendo que el poder es una cosa temporal y circuns-
tancial, el rey de Espafia tiene mayor dignidad que su homoélogo
francés y que, por tanto, a los partidarios de aquél les corres-
ponde una prelatio, una prelacion, respecto a los de aquél. La
segunda parte del argumento versa sobre el bien que hace el rey
a su pueblo: “mayor dignidad corresponde al rey que gobierna
buscando el bien mas elevado para sus subditos”. El rey de Espa-
fla reina sobre un mayor nimero de hombres que el de Francia, y
su virtud y bondad al gobernar es por todos conocida; por tanto,
corresponde mayor premio y reconocimiento a los representantes
del primero.%

Ambos argumentos contienen los dos principales temas que
permearan el resto de la obra: la mutabilidad del derecho civil
y la ordenacién del principe al bien de sus subditos o ciudada-
nos. Asi, el jurista espafiol se mueve con facilidad entre los ar-
gumentos para demostrar que el derecho civil s6lo es una de las

%% Brett S., Annabel, Liberty, Right and Nature: Individual Rights in Later
Scholastic Thought, Cambridge, Cambridge University Press, 2003, p. 68.
9 Idem.



EL DERECHO SUBJETIVO 67

concreciones temporales y cambiantes del derecho, el cual tiene
como trasfondo la permanente y genérica realidad de facto, y los
argumentos para develar que la existencia y el limite del poder
politico vienen dados por el bien comun de los gobernados.

La mutabilidad del derecho civil era un tema que habia sido ya
tratado por varios autores. Sin embargo, el vallisoletano intenta
abordar el problema con sus propios conceptos, de suerte que
para designar la facultad moral y originaria que pertenece a todo
hombre, donde se funda su libertad y, consecuentemente, el de-
recho, se vale del término potentia. Cabe mencionar que esta vi-
sion de la libertad como una capacidad primera del ser humano,
anterior a todo derecho, ya habia sido desarrollada por Guillermo
de Occam con motivo de las polémicas sobre la pobreza evange-
lica, que apuntamos con anterioridad. En este sentido, podemos
decir que Vazquez es un fiel continuador de la tradicidon volunta-
rista, la cual habia influenciado profundamente la obra de otro de
sus contemporaneos, como Francisco Suarez.

El término opuesto a potentia o potencia es potestas, la cual
hace referencia al poder que tenia el rey para gobernar a los ciu-
dadanos.!® La potestas o poder (de mando) es temporal, y tiene
su origen y finalidad en la libertad que todos los hombres po-
seen. Polemizando con las ideas de Domingo de Soto, Vazquez
de Menchaca dice que la comunidad politica no proviene de la
tendencia natural y universal que todas las cosas tienen de man-
tenerse en el ser o, dicho en una palabra: el principio de conser-
vacion, sino de la necesidad de equilibrar las distintas potencias
de cada ciudadano para que no se cometan injusticias.

Siguiendo una idea muy extendida en su época, el de Valla-
dolid tiende a reducir la libertad o potencia s6lo a la capacidad
de dominio, de modo que su justificacion del poder politico o de
la pertenencia a la comunidad politica por parte de los ciudada-
nos sera la necesaria regulacion de las distintas libertades, con
la finalidad de que los stbditos mas débiles no sufran injusticia
de mano de los mas fuertes. Las pretensiones de dominio, segun

100 bidem, p. 173.



68 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

nuestro jurista, son ilimitadas y pertenecen a todo hombre a ma-
nera de una potencia. Sin un poder politico que demarque los li-
mites de los dominios que cada uno legalmente puede ejercer, el
encuentro entre dos individuos seria violento y se resolveria en
“la ley del mas fuerte”.

Como se echa de ver, la concepcion sobre la libertad que sus-
cribe Vazquez Menchaca lejos anda de la vision clasica formu-
lada por Aristoteles y continuada en la Edad Media por Tomas
de Aquino. Se inserta, mas bien, en la corriente del voluntarismo
e individualismo franciscano. Con estas premisas, es facil com-
prender que el autor de las Controversias ilustres no considere
como algo natural y estable al poder politico. Esto no signifi-
ca, por otra parte, que niegue la naturaleza social del hombre;
pero no ve en este hecho un fundamento del poder politico, como
Soto. Ahondemos en esto para ganar mayor claridad.

La nocién de potestas conecta el primer argumento de Vaz-
quez de Menchaca con el segundo. Si el derecho civil es variable,
y el rey obtiene la potestad de gobernar con base en este derecho,
entonces la figura regia también participa de la caducidad o tem-
poralidad del derecho civil. Valiéndose del pensamiento politico
de San Agustin y de algunos autores medievales, afirma que “el
reino no es por el bien del rey, sino el rey es para el bien del reino,
o por el bien de la utilidad del reino o de los ciudadanos, y la ra-
zon de ser del rey es para imponer justicia a los malhechores™.10!
Esta idea lleva al vallisoletano a sentenciar: “El imperio y el rei-
nado no son otra cosa sino jurisdiccion...”.192 Todos los gober-
nantes no existen para su propio beneficio, sino por el beneficio
de sus gobernados, de suerte que la figura regia tiene su razén de

101 Controversias, prefacio nn. 144 y 145, Esta idea del origen de la figura
del rey se encuentra en el comentario a la ley Ex hoc iure de Bértolo de Sas-
soferrato. Sin embargo, es probable que Vazquez no haya leido directamente
esta obra, sino que cita una de las ideas que con mas frecuencia citaban algunos
autores a la hora de hablar del origen del poder real. Lo mas seguro es que la
cita la haya copiado de una obra de un contemporaneo suyo.

102 thidem, n. 107, “Imperium enim et regnum nihil aliud est quam juris-
dictio...”.



EL DERECHO SUBJETIVO 69

ser en la utilidad que representa para los ciudadanos. El rey es
aquel al que se le otorga una potestad para que haga justicia; para
que proteja a aquellos que no se pueden proteger a si mismos,
por razén de enfermedad, sexo, edad, imbecilidad y demas. Su
funcioén, pues, debe ser mas la de un tutor de menores que la de
un hombre que busque su propio beneficio.!%

El de Valladolid considera que la esencia de la figura del rey
es la utilidad y la exigencia de los ciudadanos y, por tanto, des-
precia la idea de un rey al cual Dios le ha otorgado todo el poder
y que reina segun sus propios intereses. El término “utilidad”
serd de gran importancia para comprender como plantea nuestro
jurista su vision del derecho natural.

Esta manera de pensar es diametralmente opuesta a la de los
juristas dominicos, quienes sostenian que el poder politico es
parte del mismo movimiento natural que hace al hombre con-
gregarse. Para Vazquez de Menchaca, por el contrario, existe un
motivo particular para que los hombres se congreguen, y otro,
distinto del primero, para la creacion del poder politico.!** En
este orden de ideas, afirma que la soberania se encuentra en el
pueblo: Dios otorga el poder al rey, pero por medio de la elec-
cion de los ciudadanos, a quienes corresponde originalmente la
potestad, que delegaran a un gobernante para que haga un uso de
ella en beneficio de la autoridad y conforme a las leyes. Llegando
a las Ultimas consecuencias de este argumento, el vallisoletano
dice que el pueblo puede privar al gobernante de los poderes que
le fueron transmitidos, pues todo mandato esta destinado a servir
a los mandantes. Y dando un paso mas, también afirma que cual-

103 Jbidem, prefacio n. 119, “Non propter se aut suam utilitatem, sed propter
cives civiumve utilitatem creati, delecti aut dati intelliguntur, ad similitudinem
et imaginem tufelae minorum, quae est vis ac potestas in capitibus liberis ad
tuendos eos, qui aliter se tueri commodi nequirent... ita et regnum ad tuendos
eos, qui vel per aetatem, vel senium, vel morbum corporum, vel animarum, vel
sexum, vel inbecillitatem sese adversus potentiores tueri non posunt, inventun
datumque fuit, sicque humani necessitatibus id exigentibus”.

104 Brett S., Annabel, op. cit., nota 98, p. 173.



70 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

quier ciudadano puede cometer tiranicidio en contra del rey des-
poético, que use unicamente el poder para su propio beneficio. En
esto también se aparta de sus contemporaneos y de la tradicion
medieval, la cual, en términos generales, habia defendido la idea
de que es mejor soportar al rey convertido en tirano que ejecutar-
lo, pues este hecho podria acarrear peores males, y en el caso de
que el gobernante desde un principio hubiera sido ilegitimo, su
destino seria decidido por los tribunales, los cuales podrian deci-
dir ejecutarlo, y no por un individuo particular.

Para descubrir cudl es la esencia del derecho natural en la obra
del jurista espafiol, hemos de analizar como concibe el origen de
la sociedad, es decir, las distintas etapas que la humanidad reco-
1ri6 antes de llegar a conformarse como una comunidad politica.
En el libro primero de sus Controversias nos dice:

Consta, pues, en primer lugar, que existe un Derecho de gentes
primario que tuvo su origen en el mismo linaje humano, y otro
secundario que empez6 mas tarde; consta, en segundo lugar, que
el Derecho de gentes primario, por lo que respecta a los hombres,
no es otra cosa que la misma naturaleza humana o cierto instin-
to innato y la razon natural que inclina a lo honesto y aparta de
lo contrario. En tercer lugar, que las obligaciones que procedian
de ese Derecho primario se llevaban a efecto no por autoridad
alguna que a ello obligara, sino por espontanea voluntad; por lo
que este Derecho natural primitivo e ingénito no llevaba consi-
go violencia ni apremio alguno. Consta, en cuarto lugar, que el
Derecho de gentes secundario usaba de apremio por medio de la
regia autoridad... En sexto lugar consta que entre las obligaciones
naturales, unas tienen su origen en el Derecho de gentes primiti-
vo y éstas no surten sus efectos contra los que lo rehuiyen; otras
descienden del Derecho de gentes secundario, las que aun contra
los que lo rehuiyen suelen tener algun poder. Pero, ciertamente,
seria mucho mas propio y comodo el decir que existe solamen-
te una obligacion natural que tiene su origen en nuestro propio
consentimiento...!%

105 Controversias, 1, X, 18 y 19.



EL DERECHO SUBJETIVO 71

Esta larga cita contiene las ideas torales del pensamiento juri-
dico del vallisoletano; en primer lugar, la division del derecho en
un derecho de gentes primario y un derecho de gentes secundario.
Aquél se refiere a la naturaleza misma del hombre y su inclina-
cion al bien. Es lo que podriamos llamar en la obra de Menchaca
el derecho natural. Cuando el hombre se regia por este derecho
no habia una autoridad que obligara al cumplimiento de las obli-
gaciones derivadas de este derecho, sino que cada hombre las
cumplia espontaneamente. El derecho secundario, en cambio,
tiene su origen en el derecho primitivo, y su peculiar caracteristi-
ca es la existencia de un poder politico que obliga a cumplir sus
obligaciones. Este esquema es muy parecido al propuesto por los
juristas romanos clasicos —basta con pensar en la famosa ley
Ex hoc iure del Digesto—, de quienes seguro tomo estas ideas.
Ahora bien, también imprime sus notas de originalidad, como
veremos a continuacion.

Esta division del derecho devela la existencia de un estadio
anterior al derecho civil, en el que cada hombre se guia por su na-
turaleza y tendencias. Eso es precisamente la libertad para nues-
tro jurista: que cada hombre actie espontaneamente y sin restric-
cion alguna siguiendo a su recta razén y a sus inclinaciones. El
libre arbitrio, entonces, es la base de la comunidad politica, es
decir, su fundamento. Vazquez de Menchaca sostiene la idea de
impronta ciceroniana, segun la cual a todo poder politico le ante-
cede la libertad individual de los ciudadanos. Ahora bien, para el
pensador romano, las distintas libertades, permeadas por la vir-
tud, se autorregulaban. Por el contrario, el jurista espafiol afirma
que eso es un ensuefo, pues el hombre, en su afan de dominio,
rompe la fragil armonia natural, teniendo, asi, que fundar, a tra-
vés de un pacto, la comunidad politica, la cual estara encabezada
por un gobernante. Por tanto, a los ciudadanos les corresponde
la esfera de la libertad, mientras que al rey le corresponde la es-
fera de la regulacion y el derecho.!% Aqui toma todo su sentido
la dupla conceptual potentia/potestas. La primera se identifica

106 Brett S., Annabel, op. cit., nota 98, p. 173.



72 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

con la libertad pristina que todo individuo tiene, y que se define
como un poder original, discrecional e irrestricto; en cambio, la
potestad es un poder concedido para un objeto en concreto, que
en el caso del rey, lo hemos dicho ya, y consiste en administrar
la justicia y cuidar de aquellos que no se pueden cuidar a si mis-
mos. La potestas, como ya tuvimos oportunidad de exponer, esta
al servicio de los integrantes de la comunidad.

En esta tesitura, se entiende por qué para Vazquez de Men-
chaca el hombre tiene toda la valia de su propia humanidad en la
comunidad civil. Esta idea se encuentra en franca oposicion con
el pensamiento de Soto, quien afirmaba que el hombre, fuera de
la comunidad politica, no tenia practicamente ningun valor.!07

Hagamos un breve resumen de lo dicho hasta aqui. La nece-
sidad y la tendencia natural del hombre a la sociabilidad dan na-
cimiento a la vida politica, y ésta, a su vez, conlleva al conflicto
de libertades, que rompe el fragil equilibrio del derecho natural
primario. Esto hace necesaria la aparicion de la comunidad poli-
tica: el poder civil jurisdiccional, también conocido como dere-
cho secundario o de gentes. Como consecuencia de lo anterior,
el poder jurisdiccional s6lo existe en la medida en que es capaz
de satisfacer las necesidades de los ciudadanos; en la medida en
que es util para resolver sus querellas.!® La soberania, pues, no
so0lo emana del pueblo, sino que siempre permanece en ¢l. Al
gobernante solo se le trasmite el ejercicio del poder estatal, por
medio de un cuasicontrato. Estas ideas son muy parecidas a las
sostenidas, siglos después, por Rousseau.

Reibstein afirma que Vazquez de Menchaca fue el introductor
de unos principios inmutables sobre la autoridad del Estado, al
admitir el ius gentium naturales vel primaévum (coincidente en el
nacimiento con la especie humana) y el ius gentium secundarium
(formado por la conformidad de los pueblos, y en el que toman
su origen la propiedad del Estado, el derecho de los contratos y la

107 Idem.
108 Controversias, prefacio, pp. 121 y 122.



EL DERECHO SUBJETIVO 73

guerra). El primero de estos dos 6rdenes, dice, se confunde con la
ratio recta que esta grabada en el ser humano.!®

Podremos comprender de mejor manera esta idea del profesor
Ernst Reibstein si analizamos la definicion de derecho natural for-
mulada por el autor de las Controversias. El derecho natural, se-
gun éste, es “cierto instinto natural y razoén no adquirida sino in-
nata que nos inclina a lo honesto y nos aparta de lo contrario”.!0
Aqui es importante subrayar que la recta razén no descubre el de-
recho natural en contacto con la realidad, sino que ella misma es
el contenido de la ley natural. O dicho con otras palabras: la recta
razon no es tipo de o6rgano o facultad capaz de leer un orden en
la naturaleza que le revelaria el derecho; antes bien, ella misma
contiene los mandatos del derecho natural. Esta forma de concebir
a la razén revela un racionalismo que después sera comun en los
pensadores posteriores. Por otra parte, Vazquez de Menchaca afir-
ma que la recta razon ha sido dada por Dios a los hombres o, por
decirlo con palabras de la tradicion medieval, el hombre participa
de la ley eterna, y esa participacion racional es el derecho natural.
Esta idea intenta ser una posicion intermedia entre el voluntarismo
de Occam, quien negaba la existencia de una naturaleza y el dere-
cho natural, reduciendo, por tanto, toda la ley a los preceptos po-
sitivos dados voluntariamente por Dios (el decalogo, sobre todo),
quien podria cambiarlos si asi quisiera; y la postura de Gregorio de
Rimini, quien aseguraba que aunque no existiera Dios, la naturale-
za seria ley para los hombres. “Si por un imposible —escribe— no
existiese la razon divina o el mismo Dios o su razon fuese erronea,
aun pecaria quien obrase contra la recta razon de los angeles o de
los hombres o de quien quiera que fuese...”.!!!

Para nuestro autor, Dios ha dado al hombre la recta razon, o
sea, los contenidos de la ley natural; en este sentido, si existe una
naturaleza que indica al hombre qué ha de hacer. Sin embargo,

109 Reibstein, Die Anfange des neueren Natur-und Volkerrechts, 1949, pp. 136

yss.
10 Controversias, 1, X, 17.

L Super Primum et Secumdum Sententiarum, Venecia, 1522.



74 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

también sostiene que si Dios lo hubiera querido habria podido
dar otro tipo de recta razon al hombre, la cual podria haber sido
hasta contraria a la que actualmente tenemos.

Continuando con este razonamiento, Menchaca dice que si el
derecho natural se encuentra originalmente dado al hombre en su
recta razon, no hace falta la aplicacion de ningtn tipo de coac-
cion para su cumplimiento. Escuchémoslo: “Nada existe ni ha
existido jamas tan ajeno y apartado del Derecho natural como el
atribuirle una necesidad y coaccion ineludible y forzosa; porque
el Derecho natural no es otra cosa que un deseo, anhelo, inclina-
cion y apetito por el que nos sentimos inclinados...” "2

Tres son las notas a destacar de su nocidon de derecho natural:
1) Es la recta razén dada por Dios a todos los hombres. 2) Nos
inclina a hacer el bien y evitar el mal. 3) Su cumplimiento se da
de manera espontanea.

Reflexionemos sobre estas notas caracteristicas del derecho
natural. La recta razon ha sido dada por igual a todos los hombres
para asegurarles su aspiracion a la felicidad. Asimismo, esta recta
razon, que se presenta como inclinacidn, tendencia, presupone
una libertad originaria (potentia) para su ejercicio. La Igualdad
y la libertad son, pues, dos derechos naturales e inmutables que
todo hombre posee y que fundamentan todos los demas derechos.
Del mismo modo, son la base de la comunidad y de la jurisdic-
cion politica. Por ultimo, si todos los derechos presuponen como
condicion de posibilidad la igualdad y la libertad, no es de extra-
flar que Menchaca afirme que su cumplimiento sea espontaneo y
no tenga ningun tipo de coaccidn. Seria una contradictio in ter-
minis fincar todos los derechos naturales en la libertad y hablar
de una fuerza que obligara a cumplirlos.

Nuestro jurista coloca la nocion de libre arbitrio en el centro
de su pensamiento, y a partir de ella construye toda su obra. El
hombre es libre naturalmente; por tanto, cualquier teoria politi-
ca, antropologica o juridica tiene necesariamente que tomar este

12 Controversias, 1, XXV, 15.



EL DERECHO SUBJETIVO 75

hecho como un dato evidente y primario. Aquella que no lo haga
se opone al derecho natural, y, consecuentemente, es injusta y
falsa. De ahi que Menchaca combatiera con vehemencia tanto
las posturas que encumbran la autoridad del rey por encima de
los ciudadanos como las posturas que permiten al rey gobernar
seglin conveniencias meramente politicas (postura sostenida por
Magquiavelo), las cuales se desentienden de las necesidades de los
gobernados. En este orden de ideas, nuestro pensador es un au-
téntico defensor de la libertad personal, al grado de considerarla
el primer derecho natural o fundamental. No seria en absoluto
descabellado considerar a Vazquez de Menchaca como el primer
jurista en hablar explicitamente y en sentido moderno de dere-
chos inmutables que pertenecen a todo ser humano por naturale-
za, los cuales tienen como eje principal la capacidad originaria de
todo hombre de hacer lo que su recta razon le dicta.

Por otra parte, todo el derecho civil, para ser justo, tiene que
fundarse en el derecho natural. El jurista espaiiol lo dice de ma-
nera muy clara: “Para que la ley humana sea justa, conviene que
venga en apoyo de estas leyes divinas o naturales”.!? Y, en con-
secuencia, “si una orden del Principe o ley no se opone a derecho
alguno natural o de gentes, tendra fuerza de ley, pero si consta de
cierto que se opone, no tendra tal fuerza”.!!4

Es claro que Vazquez de Menchaca se opone al despotismo
de los principes y a las injusticias que esto ha generado. Opone
al poder de los gobernantes, los derechos fundamentales e inva-
riables de todos los hombres, de ahi que niegue que la autori-
dad de mandato provenga directamente de Dios; antes bien, Dios
concede la autoridad al pueblo, quien elegird, por principio de-
mocratico, a un servidor del pueblo, para que administre dicha
autoridad.

Los principes son dados o proceden de Dios solamente “en
cuanto que con la supuesta voluntad de Dios y con su tacito man-

113 Ihidem, 1, XXIX, 21.
14 1pidem, 1, 11, 13.



76 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

dato, permision o autoridad, son nombrados e instituidos por los
hombres”.!1s

El pensamiento juridico y politico de Mechaca descuella del
de sus contemporaneos por su fuerte acento en el individuo. No
es raro encontrar en su obra la idea de que el individuo no es sim-
plemente una parte del todo, de suerte que, dado el caso —pen-
samiento que nuestro autor atribuye a Soto—, se le podria sa-
crificar por el bien de la comunidad. Mas bien sostiene que el
todo es valioso por las partes, es decir —y esto en oposicion con
Aristoteles—, el todo no es anterior a la parte, sino que la parte,
el individuo, con todo su valor como tal, es el que le da sentido
a la comunidad. Nuestro autor no se cansa de decir que el orden
de la caridad comienza con el amor a uno mismo, por lo que el
autosacrificio por el bien comutn, aunque laudable y heroico, no
es de derecho natural. En otras palabras: nadie estd obligado a
dar su vida por el bienestar de la comunidad.

La sociedad, pues, se presenta en Menchaca como un pacto de
mutuo acuerdo y auxilio, basado en la “buena fe”. Se presenta no
como una realidad suprema a la que ha de subordinarse el indi-
viduo y para la que éste ha de vivir, sino como realidad en la que
el individuo se da y en la que se realiza, como realidad que tiene
como sentido servir a la vida humana.

Una vez expuesto en lineas generales el pensamiento de nues-
tro autor, podemos asegurar, junto con pensadores como Alfred
Verdross, Ernst Reibstein y, entre los de habla castellana, Fran-
cisco Carpintero, que Fernando Vazquez de Menchaca es el pa-
dre de la Escuela del Iusnaturalismo racionalista y uno de los
primeros pensadores —junto con Francisco Suarez— que sen-
t6 los fundamentos del Estado moderno. Podemos preguntarnos
con justa razén: ;por qué es casi nulo el reconocimiento de su
obra, si en ella, como acabamos de exponer, se encuentran casi
todas las premisas del Estado liberal y de los modernos derechos
humanos? Sorprende que en estudios clasicos sobre el origen del
pensamiento politico moderno, como los de Quentin Skinner o

15 Ihidem, Introduccion, 103.



EL DERECHO SUBJETIVO 77

Ernst Cassirer, no se tome en cuenta o se haga con poco entusias-
mo la obra del profesor de Salamanca.

Recapitulemos brevemente las ideas expuestas en este titulo,
con la intencion de caer en la cuenta de la importancia de este
punto. Menchaca es un pensador que, ante las injusticias cometi-
das por los gobernantes de todos los tiempos, opone los derechos
naturales e inmutables que todos los hombres poseen (igualdad y
libertad) y que son el fundamento de la autoridad jurisdiccional,
cuya funcion se restringird a la administracion de justicia para la
proteccion de estos derechos y para el bien comtn de los miem-
bros de la sociedad. Esto significa que, para ¢l, tienen mayor im-
portancia los derechos (subjetivos) que los deberes, pues los pri-
meros, también llamados derecho natural primario, son el punto
de arranque de toda realidad juridica, o sea, el derecho de gentes
o secundario. Aunado a lo anterior, considera que el individuo no
toma su valor de la sociedad, sino que, viceversa: la sociedad es
valiosa por ser una suma de individuos. Esta idea nos presenta
a la persona individual y libre como el centro de todo derecho y
todo poder. Por ultimo, aboga por el principio democratico y la
soberania popular, precisando que el poder es originario del pue-
blo, y en ¢él permanece siempre, de suerte que, si asi lo deseara,
podria revocar la autoridad de cualquier principe. (No resulta
claro, pues, que nuestro jurista se adelantd con sus ideas a mu-
chos autores a los que si se les ha reconocido como los grandes
héroes de pensamiento moderno (pensemos en Grocio, Hobbes,
Pufendorf, Locke, Wolff y Rousseau)?

La centralidad que en su pensamiento tiene la idea de que to-
dos los hombres son libres e iguales nos permite considerar a su
magna obra, Controversias ilustres, como una de las primeras
apologias —si no es que la primera— de los derechos humanos
(o naturales, en el lenguaje del jurista espaiiol), frente al abuso
del poder.

En fin, las causas historicas de esta injusticia son complejas y
no del todo claras. Basta con sefialar aqui que los pensadores es-
paioles de la Segunda Escolastica Espafiola, y entre ellos el epd-



78 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

nimo Fernando Vazquez de Menchaca, fueron, sin duda, los pri-
meros idedlogos del pensamiento politico y juridico moderno.

El pensamiento de Vazquez de Menchaca marco la tendencia
racionalista del pensamiento juridico posterior. Su concepcion de
la libertad como una potentia, asi como su vision de la autoridad
como potestas, pasaron a formar parte del repertorio intelectual
de los pensadores iusracionalistas. De igual forma, su concep-
cion de la sociedad politica a partir de un contrato serd un tema
recurrente en los pensadores posteriores, el mas inmediato en-
tre ellos, Juan Altusio, quien, pese a estar influido por el pensa-
dor vallisoletano, supo evitar varios de sus excesos racionalistas.
Este autor es importante para la historia de la filosofia juridica
y politica, porque su obra se inserta en una coyuntura historica
singular: el paso de la Edad Media al Renacimiento. Si es verdad
que la gran mayoria de las ideas de los tltimos representantes de
la Escolastica Tardia ya se pueden calificar de modernas, Altusio,
por el contrario, todavia es deudor de varias ideas clasicas y me-
dievales (sobre todo en su vision de la sociedad). En este sentido,
resulta menos moderno que algunos autores anteriores que influ-
yeron en su obra, como Francisco Suarez o el propio Vazquez de
Menchaca.



