
107

Samuel Pufendorf

Samuel Pufendorf (1632-1694) fue uno de los tratadistas más im-
portantes de la Escuela Racionalista de Derecho Natural alemana, 
junto con Christian Wolff y Tomasius. Esto se debe a la capacidad 
que tuvo de proponer una antropología novedosa que conjugaba 
elementos del pensamiento de Grocio y Thomas Hobbes. Su punto 
de partida es la sociabilidad del hombre;171 en este sentido se en-
cuentra en la línea del jurista holandés.

Según nuestro autor, el fundamento de la naturaleza gregaria 
del hombre era una incapacidad originaria (imbecillitas).172 Esto 
significa que todo hombre se encuentra en una indigencia prime-
ra y, por tanto, necesita de la ayuda de los otros para subsistir. 
Hasta aquí parecería que Pufendorf no se alejó mucho del pen-
samiento aristotélico; sin embargo, al considerar los elementos 
hobbesianos que se encuentran en su teoría jurídica caeremos en 
la cuenta de que la semejanza entre el pensador alemán y la tra-
dición incoada por el estagirita no es tal.

La originalidad del pensamiento de nuestro autor ha sido tema 
de debate. Así, el profesor Giorgio del Vecchio afirma que de 
la obra de Pufendorf “no puede decirse que aportase dimensio-
nes de gran originalidad...”, pues “no modifica sustancialmente 
los principios que habían sido establecidos con anterioridad; más 
bien representa en cierto modo, la fusión de las teorías de Hobbes 
y Grocio”. En la misma línea, Francisco Carpintero sostiene que 
este pensador alemán no es un gran innovador, pues sigue la línea 
nominalista comenzada por Duns Scoto y seguida por los profe-

171		 Joachim Friederich, C., La filosofía del derecho, p. 167.
172		 Idem.

www.juridicas.unam.mx


LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS108

sores de Salamanca y Coimbra, sólo que laicizándola definitiva-
mente y acentuando en extremo el tópico de la libertad entendida 
como facultad moral legítima.173 Por el contrario, autores como 
Carl Joachim Frederich no dudan en afirmar que la obra de Pu-
fendorf no es meramente “una combinación sumamente artificial 
y ecléctica de las ideas de Grocio y Hobbes, sino que contiene 
una noción básicamente nueva del hombre, considerado tal como 
es”.174 Eusebio Fernández García afirma algo muy parecido: “La 
aportación de la obra de Samuel Pufendorf a la historia de los 
derechos fundamentales se inicia, en principio, gracias a sus re-
novadoras concepciones antropológicas”.175 A lo largo de nuestra 
exposición intentaremos dar elementos suficientes para decantar-
nos por uno u otro de los bloques de opinión.

Antes de adentrarnos en la obra de este jurista daremos una 
breve semblanza de su vida.

Samuel Pufendorf nació en Sajonia en 1632. Estudió teología 
y derecho en la ciudad de Leipzig, y filosofía (1654) y matemá-
ticas en Jena (1657), lugar donde probablemente conoció el pen-
samiento de Hobbes. En 1660 publicó la primera de sus obras: 
Elementa jurisprudentiae universalis. Después (1661), ocupó la 
primera cátedra europea de derecho natural y de gentes en la Uni-
versidad de Heilderberg, y en 1670 se hizo cargo de la misma ma-
teria en la universidad sueca de Lund. Pasados dos años, vio luz 
su libro más importante: De iure naturae ac gentium, obra don-
de plasmó un sistema acabado de derecho racionalista. En 1673 
escribió su De oficcio hominis et civis, libro en el que pretendió 
resumir las ideas torales de su anterior obra. Fue a partir de este 
año cuando nuestro jurista se dedicó exclusivamente a la inves-
tigación y a la política, como historiador y consejero de Estado, 
primero en Suecia y después en Alemania, al servicio del elector 
de Brandeburgo, desde 1686. Durante este tiempo publicó sendas 

173		 DSH, pp. 249 y 250.
174		 FDMO, p. 167.
175		 Historia de los derechos fundamentales, t. I, p. 590.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 109

obras de variados temas. Volvió a Suecia en 1694 para recibir el 
título nobiliario de barón. Murió en Berlín ese mismo año.

Hemos visto que los pensadores de la Escolástica tardía cons-
truyeron sus teorías con un método racional. Ahora bien, la razón 
no tenía la última palabra en sus doctrinas, pues aún más impor-
tante que ésta era la revelación cristiana. Samuel Pufendorf, por 
el contrario, construyó todo su sistema de derecho natural desde 
la sola razón (ope solius raitonis).176 La importancia de su pensa-
miento radica en haber sido un fuerte opositor de la aplicación del 
método mecanicista de las ciencias naturales a las humanidades, 
y en particular al derecho, cuyo primer intento importante había 
sido obra de Thomas Hobbes.177 Nuestro pensador comprendió 
que los objetos del mundo físico no agotan la riqueza de la reali-
dad, pues junto con ellos existen otra serie de entes que no se ri-
gen por las leyes de los objetos materiales, porque no comparten 
las características de éstos, y, como lógica consecuencia, no se 
pueden estudiar a partir del mismo método. Al primer grupo de 
objetos los llamó entes físicos (entia physica); al segundo grupo, 
conformado por todos los valores que perfeccionan al hombre, 
entes morales (entia moralia). Ahora bien, sería un error pensar 
que Pufendorf contemplaba a estos entes morales como realida-
des separadas de la realidad física, al modo platónico; antes bien, 
tuvo la precaución de indicar que dichos entes son únicamente 
modos del ser, atributivos de honor a las personas y a las accio-
nes humanas reales. Al ser sólo modos (modi), no agregan nada 
real al ser: son meras relaciones.

Resulta curioso que un autor tan crítico de la escolástica como 
lo fue Pufendorf eche mano en sus explicaciones de la termino-
logía filosófica medieval. El concepto modo (modi) había sido 
usado ampliamente por los autores bajomedievales. Baste con 
recordar que Tomás de Aquino lo utilizó para explicar los tras-
cendentales del ser.

176		 FDMO, p. 205. 
177		 Ibidem, p. 206.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS110

Antes de continuar con la exposición del pensamiento de Pu-
fendorf, es importante advertir el cambio en la mentalidad jurí-
dica y filosófica del siglo XVII. Ya desde el siglo XVI el huma-
nismo había exigido un orden expositivo “y, procediendo mucho 
más allá de la simple ordenación de las materias, reclamó un 
sistema”.178 El primero en hacer una obra jurídica ordenada, mas 
no sistemática, fue Grocio. Sin embargo, la “época no se conten-
tó con la simple claridad que aporta una exposición así, porque 
el motivo de fondo para desechar el método casuista quizá no 
residió tanto en razones de orden y eficacia prácticas como en el 
postulado filosófico científico que requería que todo el derecho 
fuera derivado o deducido desde un principium unicum”.179 Si los 
juristas bajomedievales no habían sido sistemáticos, en el sentido 
de construir sus edificios teóricos a partir de un principio único, 
fue porque consideraban imposible reducir la riqueza casuística 
de la ciencia jurídica a meros términos abstractos. Para los esco-
lásticos clásicos, la convivencia de varios ordenamientos legales 
en un mismo tiempo y lugar no significaba una falta de orden, 
sino una necesidad indispensable para la auténtica labor jurispru-
dencial. La visión no dogmática de las leyes permitía al jurista 
elegir el ordenamiento que mejor respondiera al caso concreto, 
y, dado el caso de que no existiera en los ordenamientos una so-
lución justa, podía llegar incluso a integrarla. La justicia, pues, 
más que ser un asunto de leyes era un asunto de realidades. Este 
es el significado más profundo del término médium rei: la solu-
ción justa no es la dada por las leyes, sino por el caso concreto 
con todas sus circunstancias. La ley, entonces, tenía más bien una 
función de guía, no de dictaminadora del derecho. En una pala-
bra: el hombre no estaba hecho para la ley, sino que la ley estaba 
al servicio y a la utilidad del hombre.

No es de extrañar que una vez que el paradigma de pensamien-
to cambió y la nueva exigencia consistió en la elaboración de sis-
temas, el derecho haya pasado de las manos de los juristas a las 

178		 DSH, p. 249.
179		 Ibidem, p. 250.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 111

manos de los filósofos. Para los modernos, la razón tenía como 
encomienda proponer reglas precisas, sencillas y universales. Y 
esto era posible porque los autores de esta época postularon que 
la razón era la misma en todos los hombres y que su proceder era 
lógico, claro y uniforme. El jurista, por muy inmerso que estuvie-
ra en la visión moderna, no podía negar la importancia radical de 
las exigencias concretas y contingentes de cada caso, las cuales 
daban lugar a una cantidad interminable de quaestiones “que no 
podían ser contempladas unitariamente porque les faltaba un úni-
co punto de referencia”.180 De ahí que la labor de renovación de 
la ciencia jurídica se dio, en gran medida, vía los filósofos. Es en 
esta coyuntura histórica donde debemos insertar el pensamiento 
de Pufendorf.

Para nuestro pensador, como mencionamos líneas arriba, este 
principium unicum exigido por la inteligencia moderna era la so-
ciabilidad del hombre. Ahora bien, esto no obstó para que tam-
bién propusiera la figura del sujeto aislado, independiente, el cual 
sólo cuenta con su voluntad y arbitrio, como el esquema heurís-
tico último de toda la vida práctica del hombre.181

“Hay que advertir ante todo —nos dice el profesor Carpinte-
ro— que Samuel Pufendorf es un autor que se presta a confusio-
nes, porque su obra es deliberadamente ambigua”.182 Como aca-
bamos de ver, en el pensamiento del jurista de Sajonia conviven, 
y no siempre con armonía, una visión de la sociabilidad como 
el principio fundamental del derecho natural y una explicación 
alternativa del mismo tópico, tomada del pensamiento de Hob-
bes, en la que considera que el ius naturale y la lex naturalis son 
realidades antitéticas.

En su primera explicación, todas aquellas conductas que fo-
mentaran la sociabilidad constituirían las normas del derecho na-
tural; en cambio, aquellas que la fracturaran serían contrarias a 
este derecho. Esta tesis es idéntica a la propuesta por Grocio. 

180		 Idem.
181		 Idem. 
182		 Idem.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS112

En este orden de ideas, parecería que Pufendorf es un fiel segui-
dor de Aristóteles. Sin embargo, la segunda explicación restringe 
todo el derecho a la facultad subjetiva, a la capacidad moral de 
hacer algo lícitamente, mientras que la ley, por el contrario, im-
pondría normas que limitan esa libertad originaria concedida por 
el ius, con vistas a que los hombres lleven una vida en común 
más pacífica. Esta forma de explicar la diferencia entre ley y de-
recho hunde sus raíces, según ya expusimos, en el nominalismo 
de Occam. Existe, pues, una lex permisiva omnes usos, que des-
pués sufriría diversas restricciones en la medida en que lo exigie-
ra la vida en sociedad.183

Antes de ver si es posible compatibilizar estas dos posturas, 
ahondemos en la teoría de los entes morales de Pufendorf.

Los entes morales no son realidades ideales; son modos del ser 
que tienen dos presupuestos: la libertad de la voluntad y la rela-
ción del hombre con las normas divinas o humanas que guían a 
la persona hacia determinados fines o la impulsan a la realización 
de ciertas acciones.184 Es por razón de esto que el método de las 
ciencias físicas sea insuficiente para comprender los fenómenos 
morales, pues sólo es capaz de describir los fenómenos y buscar 
sus causas (en sentido material). En cambio, existe otra ciencia 
capaz de explicar y valorar internamente estos fenómenos, al gra-
do de poder determinar si son buenos o malos: la ética. Ella sí es 
capaz de determinar la bonhomía o la iniquidad, porque conside-
ra a cada persona con orden a su fin natural: la sociabilidad. El 
mundo moral está diversificado, ya que las acciones de los hom-
bres son múltiples; de ello resulta una armonía y belleza singular, 
distinta del orden físico, donde más bien reina una igualdad entre 
las formas.

En este sentido, nos dice el profesor Verdross: “las ideas de 
Pufendorf superaron el monismo de la ciencia, que abrazaba los 
fenómenos físicos y morales, con lo que se abrió nuevamente el 

183		 Ibidem, p. 251.
184		 FDMO, p. 205.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 113

camino de la ética y de la filosofía del derecho, obstruido por la 
concepción monista”.185

Hemos dicho que Pufendorf fue un pensador ecléctico. De 
Grocio tomó la idea de la sociabilidad y el contrato como base 
del Estado; de Hobbes, por su parte, la idea de construir una doc-
trina iusnaturalista con la mera ayuda de la razón. No obstante 
la notable influencia en su pensamiento de este último autor, el 
profesor de Heilderberg se apartó de él en un punto esencial: para 
Hobbes, la sola razón, desde sí misma, tiene que derivar todo el 
derecho natural; mientras que para Pufendorf, la razón es un ins-
trumento para discernir las normas de derecho natural desde la 
sociabilidad humana. Ser social y naturaleza son, en la obra de 
nuestro autor, sinónimos.

Pufendorf entendió al hombre, ante todo, como un amante de 
sí mismo. En este sentido, su antropología tiene claros ecos del 
pensamiento del autor del Leviatán. Pero también consideró que, 
pese a este “egoísmo” inicial, el ser humano necesita de la vida en 
común, pues es débil y está desamparado. Todo individuo, por tan-
to, necesita de los demás hombres, aun en el estado de naturaleza. 
El principio de la sociabilidad fue erigido por Pufendorf como el 
fundamento del derecho natural, como hemos venido señalando.

¿Por qué el hombre es un ser social? La respuesta de nuestro 
autor fue que Dios ha dotado a todo el género humano con una 
naturaleza social, obligándolo, así, a vivir en comunidad.186 Para 
Pufendorf, al igual que para toda la Escuela de los Nominales, la 
ley se caracterizaba por ser un mandamiento de un superior;187 
por consecuencia, el fundamento de la socialitas —la cual, a su 
vez, es el fundamento de todo su edificio iusfilosófico— no podía 
ser otro más que un mandato divino.

No obstante poner por fundamento primero de su doctrina a 
Dios, Pufendorf consumó la separación entre el derecho natural 

185		 Ibidem, p. 206.
186		 De iure naturae et gentium, II, cap. 3 §16.
187		 Elementa, definitio 13: “lex est decretum, quo superior sibi subjectum 

obligat, ut ad istis praescriptum actiones suas dirigat”.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS114

y la teología, siguiendo los pasos de Vázquez de Menchaca. Así, 
en el discurso preliminar de su obra De oficcio, asegura que los 
hombres obtienen sus conocimientos de tres fuentes diversas: 
1) de su razón, 2) de los mandamientos de la autoridad legis-
lativa y 3) de la revelación divina. La primera de las fuentes le 
enseña al hombre los deberes en general; la segunda, los deberes 
que toda persona debe cumplir en tanto miembro de un Estado, 
y la tercera, los preceptos que se refieren a la relación con Dios. 
Los deberes que provienen de la sola razón constituyen el dere-
cho natural, el cual versa sobre el derecho que es común a todos 
los pueblos. Las normas provenientes de la autoridad legislativa 
configuran el derecho positivo, es decir, aquel que fija las normas 
jurídicas propias de cada Estado. Y, por último, los deberes que 
se derivan de la religión se refieren a la teología moral, la cual 
tiene por finalidad descubrir los mandamientos contenidos en la 
revelación, es decir, en la Sagrada escritura.188

Cabe señalar que, aunque distintas, teología moral y derecho 
natural tienen una íntima relación en el pensamiento de Pufen-
dorf, pues éste hizo descansar la obligatoriedad del ius naturale 
en el supuesto de que Dios ha inculcado a la humanidad la con-
vicción del deber de cumplir con los preceptos de dicho derecho. 
Recordemos que nuestro autor era protestante, por lo que obviar 
como fundamento último a la divinidad habría sido un contrasen-
tido. Sin embargo, si marcó claramente su distancia intelectual 
respecto de aquellos teólogos deístas que pretendían deducir de 
la Biblia todo el derecho no estatal.

La norma suprema del derecho natural es mantener y cuidar 
las relaciones sociales. Todas las acciones que se dirigen a pro-
mover este fin son moralmente buenas y forman parte del ius 
naturale, mientras aquellas que debiliten la sociabilidad quedan 
prohibidas por este mismo derecho.

Esta máxima del derecho natural sirvió a Pufendorf para pro-
poner una serie de principios sociales fundamentales:

188		 FDMO, p. 208.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 115

1) Nadie dañe a los demás, tanto en su persona, patrimonio y 
libertad, como en todos aquellos derechos que obtenga por 
convenio o le hayan sido otorgados por las instituciones 
públicas. Este primer principio trae aparejado, como es ló-
gico, el deber de reparar el daño causado por aquel que lo 
haya causado.189

2) Todo hombre posee dignidad connatural (ineese aliqua dig-
natio); por tanto, tiene que ser tratado y honrado como to-
dos los demás, sin ningún tipo de discriminación.190

3) El hecho de la vida en común compromete a cada uno de los 
miembros a ayudar a aquellos que lo necesiten.191 Conse-
cuentemente, no sólo existe el deber negativo de no dañar 
a los demás, sino también la obligación de auxiliar a todo 
hombre necesitado, con vistas a fortalecer la fraternidad 
humana. “De este mismo principio se desprende que los 
poseedores tienen el deber de contribuir equitativamente en 
beneficio de quienes nada poseen”.192

4) Los pactos jurídicos deben ser cumplidos, pues esto dota de 
seguridad jurídica a la sociedad y fomenta la pacífica con-
vivencia. Esta máxima ya había sido expresada por el dere-
cho clásico: pacta sunt servanda. Recordemos que Grocio 
también encumbró este principio en su sistema jurídico.

Como se deduce claramente de estos principios, Pufendorf 
propuso como los dos principales ejes de su pensamiento jurídi-
co la libertad y la igualdad. En esta tesitura, nuestro autor —junto 
con Locke— fue una de las influencias más directas en el conte-
nido de las declaraciones de derechos humanos

¿Cómo conoce el hombre el derecho natural según el antiguo 
profesor de Jena? Antes de resolver esta cuestión necesitamos 
indicar que Pufendorf dividió el derecho natural en dos grandes 

189		 De officio, I, cap. 3, § 9.
190		 Ibidem, I, cap. 7, § 1.
191		 Ibidem, I, cap. 8, §§ 1 y ss.
192		 FDMO, p. 209.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS116

ramas: las normas de validez absoluta y las normas de validez 
hipotética.193 Éstas conforman el derecho positivo, mientras que 
aquéllas se refieren a los entes morales o preceptos inmutables 
del ius naturale. Estas normas de validez absoluta se conocen 
innatamente, pues “cada persona razonable puede captar el de-
recho natural, siendo sus principios fundamentales de tal manera 
claros, que aun un niño puede captarlos”.194

Por otra parte, Pufendorf consideró que el derecho natural es 
una lex imperfecta, es decir, una ley que no tiene la fuerza coac-
tiva de imponerse por sí misma, por lo que es insuficiente para 
conservar la vida social. De ahí la necesidad de crear un poder 
de dominación encargado de mantener la paz en la sociedad. Ésta 
es, precisamente, la justificación del Estado. A contrario sensu, 
podemos afirmar que la única norma obligatoria para Pufendorf 
fue la del derecho positivo, pues era la única dotada de coerciti-
vidad para definir lo lícito y lo ilícito. Así las cosas, el derecho 
natural cedió el paso al derecho positivo, y el Estado comenzó 
su carrera para convertirse en el gran monopolizador del dere-
cho, carrera que concluyó exitosamente con las codificaciones.

Ahora que hemos expuesto a grandes trazos el pensamiento de 
este jurista alemán, haremos algunas observaciones críticas.

Dijimos líneas arriba que Pufendorf desarrolló de dos maneras 
distintas el derecho natural, las cuales no parecen ser compati-
bles. Por un lado, afirmó que la sociabilidad era el principio su-
premo del derecho natural, y esta sociabilidad ha sido infundida 
contingentemente por Dios a los hombres. En esta línea argu-
mentativa se entiende claramente que Pufendorf haya aseverado 
que “la ley natural es congénita a los hombres desde su nacimien-
to, y que los principios generales están como impresos, al modo 
de distinciones y proposiciones actuales, de suerte que el hom-
bre puede conocerlos sin posterior información o mediación”.195 
Estos principios generales o leyes componen los entes morales. 

193		 De iure naturae et gentium, VI, cap. 3, §§ 4 y ss. 
194		 Elementa II, 4.
195		 De iure…, l. II, cap. III, §13.



LA ESCUELA DEL IUSNATURALISMO MODERNO 117

Mas, por otro lado, el jurista alemán concibió a la persona moral 
como un ser dotado de arbitrio que dirige sus acciones según le 
parezca y que no reconoce superior.196 “Esta persona —nos dice 
el profesor Carpintero— goza de libertad, de una especie de cer-
co o coto de autonomía que ha de ser entendida ad analogiam 
spatii (a la analogía de espacio), como una facultad de hacer al 
modo de una cualidad activa”.197 De esto se sigue que a nadie le 
es lícito, pues, determinar los actos de los otros.198

Con estos presupuestos no es de extrañar que Pufendorf haya 
concebido al derecho como una mera cualidad activa que permite 
exigir algo de otro. Esto significa que todo derecho termina por 
ser una licitud o fas, como lo llamó San Isidoro de Sevilla, según 
ya vimos arriba. Además, también significa que derecho natural 
y ley se contraponen, pues la primera es una libertad originaria, y 
la segunda, por el contrario, una restricción a dicha libertad.

Otro asunto que viene a complicar esta forma de concebir al 
derecho natural es la exigibilidad del mismo. Si, como postu-
ló nuestro autor, sólo recibe el nombre de cualidad moral activa 
aquella que va acompañada de coercibilidad, entonces ¿de dónde 
recibirá coercibilidad la cualidad activa que proviene de los entes 
morales? O dicho más sencillamente: ¿qué es lo que le da valor 
jurídico al derecho natural? En definitiva, nada. Siguiendo su de-
sarrollo lógico, Pufendorf se vio forzado a admitir que el derecho 
natural no posee carácter jurídico.199

Ahora bien, ¿cómo sostener la socialitas como fundamento 
del derecho natural si se concibe al hombre como una esfera au-
tónoma de libertad? En la respuesta de Pufendorf se descubre 
con toda su fuerza la impronta de Hobbes en su pensamiento. La 
sociabilidad terminó por significar únicamente la necesidad de 
los hombres de pactar para asegurar que su libertad individual no 
se vea constreñida por la de los otros. El contrato social previene 

196		 Ibidem, l. I, cap. I, § 19.
197		 DSH, p. 255.
198		 De iure…, l. I, cap. I, § 19.
199		 DSH, p. 256.



LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS118

que el daño que implica la amenaza de un hombre contra otro pre-
viene, en último término, que el individuo no devore a otro indivi-
duo (nisi iudicia essent, unus alterum devoret).200

El precio de concebir como realidades extrínsecas los precep-
tos del derecho natural es alto: la sociedad no es un todo orgánico 
compuesto por simbiontes, es decir, seres que no se entenderían 
metafísicamente fuera de una comunidad vital, porque en ella y 
por ella obtienen su sentido, sino una suma de individuos que 
pactan por conveniencia la vida en común, con vistas a no ver 
limitado o violado su espacio de libertad. En la primera forma de 
concebir la sociedad, las normas jurídicas surgen de la sociedad 
misma, de sus relaciones, de sus tratos, de sus usos y costumbres. 
La función del derecho, pues, es recogerlas, hacerlas positivas y 
asegurar sus medios de defensa. En la concepción de Pufendorf, 
al contrario, las normas jurídicas sólo pueden ser mandatos de 
un superior a un inferior. Éste es el ciudadano común; aquél, el 
Estado, monopolizador de todo el derecho.

En efecto, hay que reconocer que Pufendorf fue un autor que 
propuso, basándose en la dignidad ínsita de la persona, una se-
rie de derechos o principios fundamentales que anuncian clara-
mente el alba de las declaraciones de derechos humanos, prin-
cipalmente la libertad y la igualdad de todo hombre. Pero, del 
mismo modo, hay que admitir que nuestro pensador fue uno de 
los primeros que basó la justicia social en el mero derecho po-
sitivo, monopolio de un poder central. Este positivismo jurídico 
otorgó un poder desmedido al Estado, lo que en muchas ocasio-
nes ha sido (y es) motivo de graves violaciones de derechos hu-
manos por parte de éste.

200		 De officio, II, cap. 5.


