TIGAC
€515,

&
N g
& ...

N
ﬁe Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto
de Investigaciones Juridicas de la UNAM

S

Porgnne

www.juridicas.unam.mx

SAMUEL PUFENDORF

Samuel Pufendorf (1632-1694) fue uno de los tratadistas mas im-
portantes de la Escuela Racionalista de Derecho Natural alemana,
junto con Christian Wolff' y Tomasius. Esto se debe a la capacidad
que tuvo de proponer una antropologia novedosa que conjugaba
elementos del pensamiento de Grocio y Thomas Hobbes. Su punto
de partida es la sociabilidad del hombre;!”! en este sentido se en-
cuentra en la linea del jurista holandés.

Seguin nuestro autor, el fundamento de la naturaleza gregaria
del hombre era una incapacidad originaria (imbecillitas)."”? Esto
significa que todo hombre se encuentra en una indigencia prime-
ra y, por tanto, necesita de la ayuda de los otros para subsistir.
Hasta aqui pareceria que Pufendorf no se alejé mucho del pen-
samiento aristotélico; sin embargo, al considerar los elementos
hobbesianos que se encuentran en su teoria juridica caeremos en
la cuenta de que la semejanza entre el pensador aleman y la tra-
dicion incoada por el estagirita no es tal.

La originalidad del pensamiento de nuestro autor ha sido tema
de debate. Asi, el profesor Giorgio del Vecchio afirma que de
la obra de Pufendorf “no puede decirse que aportase dimensio-
nes de gran originalidad...”, pues “no modifica sustancialmente
los principios que habian sido establecidos con anterioridad; mas
bien representa en cierto modo, la fusion de las teorias de Hobbes
y Grocio”. En la misma linea, Francisco Carpintero sostiene que
este pensador aleman no es un gran innovador, pues sigue la linea
nominalista comenzada por Duns Scoto y seguida por los profe-

171 Joachim Friederich, C., La filosofia del derecho, p. 167.
172 Idem.

107


www.juridicas.unam.mx

108 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

sores de Salamanca y Coimbra, s6lo que laicizandola definitiva-
mente y acentuando en extremo el topico de la libertad entendida
como facultad moral legitima.!” Por el contrario, autores como
Carl Joachim Frederich no dudan en afirmar que la obra de Pu-
fendorf no es meramente “una combinacién sumamente artificial
y ecléctica de las ideas de Grocio y Hobbes, sino que contiene
una nocidn basicamente nueva del hombre, considerado tal como
es”.!7* Eusebio Fernandez Garcia afirma algo muy parecido: “La
aportacion de la obra de Samuel Pufendorf a la historia de los
derechos fundamentales se inicia, en principio, gracias a sus re-
novadoras concepciones antropologicas™.!”s A lo largo de nuestra
exposicion intentaremos dar elementos suficientes para decantar-
nos por uno u otro de los bloques de opinion.

Antes de adentrarnos en la obra de este jurista daremos una
breve semblanza de su vida.

Samuel Pufendorf nacidé en Sajonia en 1632. Estudio teologia
y derecho en la ciudad de Leipzig, y filosofia (1654) y matema-
ticas en Jena (1657), lugar donde probablemente conocid el pen-
samiento de Hobbes. En 1660 publico la primera de sus obras:
Elementa jurisprudentiae universalis. Después (1661), ocupo la
primera catedra europea de derecho natural y de gentes en la Uni-
versidad de Heilderberg, y en 1670 se hizo cargo de la misma ma-
teria en la universidad sueca de Lund. Pasados dos afios, vio luz
su libro mas importante: De iure naturae ac gentium, obra don-
de plasm¢ un sistema acabado de derecho racionalista. En 1673
escribid su De oficcio hominis et civis, libro en el que pretendio
resumir las ideas torales de su anterior obra. Fue a partir de este
afo cuando nuestro jurista se dedico exclusivamente a la inves-
tigacion y a la politica, como historiador y consejero de Estado,
primero en Suecia y después en Alemania, al servicio del elector
de Brandeburgo, desde 1686. Durante este tiempo publico sendas

173 DSH, pp. 249 y 250.
174 FDMO, p. 167.
175 Historia de los derechos fundamentales, t. 1, p. 590.



LA ESCUELA DEL ITUSNATURALISMO MODERNO 109

obras de variados temas. Volvi a Suecia en 1694 para recibir el
titulo nobiliario de barén. Muri6 en Berlin ese mismo afio.

Hemos visto que los pensadores de la Escolastica tardia cons-
truyeron sus teorias con un método racional. Ahora bien, la razéon
no tenia la Gltima palabra en sus doctrinas, pues ain mas impor-
tante que ésta era la revelacion cristiana. Samuel Pufendorf, por
el contrario, construy6 todo su sistema de derecho natural desde
la sola razon (ope solius raitonis).'’s La importancia de su pensa-
miento radica en haber sido un fuerte opositor de la aplicacion del
método mecanicista de las ciencias naturales a las humanidades,
y en particular al derecho, cuyo primer intento importante habia
sido obra de Thomas Hobbes.!”” Nuestro pensador comprendio
que los objetos del mundo fisico no agotan la riqueza de la reali-
dad, pues junto con ellos existen otra serie de entes que no se ri-
gen por las leyes de los objetos materiales, porque no comparten
las caracteristicas de éstos, y, como logica consecuencia, no se
pueden estudiar a partir del mismo método. Al primer grupo de
objetos los llamé entes fisicos (entia physica); al segundo grupo,
conformado por todos los valores que perfeccionan al hombre,
entes morales (entia moralia). Ahora bien, seria un error pensar
que Pufendorf contemplaba a estos entes morales como realida-
des separadas de la realidad fisica, al modo platénico; antes bien,
tuvo la precaucion de indicar que dichos entes son unicamente
modos del ser, atributivos de honor a las personas y a las accio-
nes humanas reales. Al ser s6lo modos (modi), no agregan nada
real al ser: son meras relaciones.

Resulta curioso que un autor tan critico de la escolastica como
lo fue Pufendorf eche mano en sus explicaciones de la termino-
logia filos6fica medieval. El concepto modo (modi) habia sido
usado ampliamente por los autores bajomedievales. Baste con
recordar que Tomas de Aquino lo utilizé para explicar los tras-
cendentales del ser.

176 FDMO, p. 205.
177" Ibidem, p. 206.



110 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

Antes de continuar con la exposicion del pensamiento de Pu-
fendorf, es importante advertir el cambio en la mentalidad juri-
dica y filosofica del siglo XVII. Ya desde el siglo XVI el huma-
nismo habia exigido un orden expositivo “y, procediendo mucho
mas alla de la simple ordenacion de las materias, reclamo6 un
sistema”.!”® El primero en hacer una obra juridica ordenada, mas
no sistematica, fue Grocio. Sin embargo, la “época no se conten-
td con la simple claridad que aporta una exposicion asi, porque
el motivo de fondo para desechar el método casuista quiza no
residio tanto en razones de orden y eficacia practicas como en el
postulado filosofico cientifico que requeria que todo el derecho
fuera derivado o deducido desde un principium unicum”.'”° Si los
juristas bajomedievales no habian sido sistematicos, en el sentido
de construir sus edificios teodricos a partir de un principio unico,
fue porque consideraban imposible reducir la riqueza casuistica
de la ciencia juridica a meros términos abstractos. Para los esco-
lasticos clasicos, la convivencia de varios ordenamientos legales
en un mismo tiempo y lugar no significaba una falta de orden,
sino una necesidad indispensable para la auténtica labor jurispru-
dencial. La vision no dogmatica de las leyes permitia al jurista
elegir el ordenamiento que mejor respondiera al caso concreto,
y, dado el caso de que no existiera en los ordenamientos una so-
lucion justa, podia llegar incluso a integrarla. La justicia, pues,
mas que ser un asunto de leyes era un asunto de realidades. Este
es el significado mas profundo del término médium rei: la solu-
cion justa no es la dada por las leyes, sino por el caso concreto
con todas sus circunstancias. La ley, entonces, tenia mas bien una
funcion de guia, no de dictaminadora del derecho. En una pala-
bra: el hombre no estaba hecho para la ley, sino que la ley estaba
al servicio y a la utilidad del hombre.

No es de extrafiar que una vez que el paradigma de pensamien-
to cambid y la nueva exigencia consisti6 en la elaboracion de sis-
temas, el derecho haya pasado de las manos de los juristas a las

178 DSH, p. 249.
179 Ibidem, p. 250.



LA ESCUELA DEL ITUSNATURALISMO MODERNO 111

manos de los filésofos. Para los modernos, la razén tenia como
encomienda proponer reglas precisas, sencillas y universales. Y
esto era posible porque los autores de esta época postularon que
la razon era la misma en todos los hombres y que su proceder era
logico, claro y uniforme. El jurista, por muy inmerso que estuvie-
ra en la vision moderna, no podia negar la importancia radical de
las exigencias concretas y contingentes de cada caso, las cuales
daban lugar a una cantidad interminable de quaestiones “que no
podian ser contempladas unitariamente porque les faltaba un tni-
co punto de referencia”.'®® De ahi que la labor de renovacion de
la ciencia juridica se dio, en gran medida, via los filésofos. Es en
esta coyuntura historica donde debemos insertar el pensamiento
de Pufendorf.

Para nuestro pensador, como mencionamos lineas arriba, este
principium unicum exigido por la inteligencia moderna era la so-
ciabilidad del hombre. Ahora bien, esto no obstd para que tam-
bién propusiera la figura del sujeto aislado, independiente, el cual
solo cuenta con su voluntad y arbitrio, como el esquema heuris-
tico ultimo de toda la vida practica del hombre.!8!

“Hay que advertir ante todo —nos dice el profesor Carpinte-
ro— que Samuel Pufendorf es un autor que se presta a confusio-
nes, porque su obra es deliberadamente ambigua”.'$2 Como aca-
bamos de ver, en el pensamiento del jurista de Sajonia conviven,
y no siempre con armonia, una vision de la sociabilidad como
el principio fundamental del derecho natural y una explicacion
alternativa del mismo topico, tomada del pensamiento de Hob-
bes, en la que considera que el ius naturale y la lex naturalis son
realidades antitéticas.

En su primera explicacion, todas aquellas conductas que fo-
mentaran la sociabilidad constituirian las normas del derecho na-
tural; en cambio, aquellas que la fracturaran serian contrarias a
este derecho. Esta tesis es idéntica a la propuesta por Grocio.

180 Jdem.
181 Jdem.
182 Jdem.



112 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

En este orden de ideas, pareceria que Pufendorf es un fiel segui-
dor de Aristdteles. Sin embargo, la segunda explicacion restringe
todo el derecho a la facultad subjetiva, a la capacidad moral de
hacer algo licitamente, mientras que la ley, por el contrario, im-
pondria normas que limitan esa libertad originaria concedida por
el ius, con vistas a que los hombres lleven una vida en comun
mas pacifica. Esta forma de explicar la diferencia entre ley y de-
recho hunde sus raices, segun ya expusimos, en el nominalismo
de Occam. Existe, pues, una lex permisiva omnes usos, que des-
pués sufriria diversas restricciones en la medida en que lo exigie-
ra la vida en sociedad.!s3

Antes de ver si es posible compatibilizar estas dos posturas,
ahondemos en la teoria de los entes morales de Pufendorf.

Los entes morales no son realidades ideales; son modos del ser
que tienen dos presupuestos: la libertad de la voluntad y la rela-
cion del hombre con las normas divinas o humanas que guian a
la persona hacia determinados fines o la impulsan a la realizacion
de ciertas acciones.!®* Es por razon de esto que el método de las
ciencias fisicas sea insuficiente para comprender los fenomenos
morales, pues solo es capaz de describir los fenomenos y buscar
sus causas (en sentido material). En cambio, existe otra ciencia
capaz de explicar y valorar internamente estos fenomenos, al gra-
do de poder determinar si son buenos o malos: la ética. Ella si es
capaz de determinar la bonhomia o la iniquidad, porque conside-
ra a cada persona con orden a su fin natural: la sociabilidad. El
mundo moral esta diversificado, ya que las acciones de los hom-
bres son multiples; de ello resulta una armonia y belleza singular,
distinta del orden fisico, donde mas bien reina una igualdad entre
las formas.

En este sentido, nos dice el profesor Verdross: “las ideas de
Pufendorf superaron el monismo de la ciencia, que abrazaba los
fendomenos fisicos y morales, con lo que se abrié nuevamente el

183 Ibidem, p. 251.
184 FDMO, p. 205.



LA ESCUELA DEL ITUSNATURALISMO MODERNO 113

camino de la ética y de la filosofia del derecho, obstruido por la
concepcion monista”, 185

Hemos dicho que Pufendorf fue un pensador ecléctico. De
Grocio tom¢ la idea de la sociabilidad y el contrato como base
del Estado; de Hobbes, por su parte, la idea de construir una doc-
trina iusnaturalista con la mera ayuda de la razon. No obstante
la notable influencia en su pensamiento de este Gltimo autor, el
profesor de Heilderberg se apartd de él en un punto esencial: para
Hobbes, la sola razon, desde si misma, tiene que derivar todo el
derecho natural; mientras que para Pufendorf, la razon es un ins-
trumento para discernir las normas de derecho natural desde la
sociabilidad humana. Ser social y naturaleza son, en la obra de
nuestro autor, sinénimos.

Pufendorf entendié al hombre, ante todo, como un amante de
si mismo. En este sentido, su antropologia tiene claros ecos del
pensamiento del autor del Leviatan. Pero también considerd que,
pese a este “egoismo” inicial, el ser humano necesita de la vida en
comun, pues es débil y esta desamparado. Todo individuo, por tan-
to, necesita de los demas hombres, aun en el estado de naturaleza.
El principio de la sociabilidad fue erigido por Pufendorf como el
fundamento del derecho natural, como hemos venido sefialando.

(Por qué el hombre es un ser social? La respuesta de nuestro
autor fue que Dios ha dotado a todo el género humano con una
naturaleza social, obligandolo, asi, a vivir en comunidad.'®¢ Para
Pufendorf, al igual que para toda la Escuela de los Nominales, la
ley se caracterizaba por ser un mandamiento de un superior; 87
por consecuencia, el fundamento de la socialitas —]la cual, a su
vez, es el fundamento de todo su edificio iusfilos6fico— no podia
ser otro mas que un mandato divino.

No obstante poner por fundamento primero de su doctrina a
Dios, Pufendorf consumo la separacion entre el derecho natural

185 Ibidem, p. 206.

186 De jure naturae et gentium, 11, cap. 3 §16.

187 Elementa, definitio 13: “lex est decretum, quo superior sibi subjectum
obligat, ut ad istis praescriptum actiones suas dirigat”.



114 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

y la teologia, siguiendo los pasos de Vazquez de Menchaca. Asi,
en el discurso preliminar de su obra De oficcio, asegura que los
hombres obtienen sus conocimientos de tres fuentes diversas:
1) de su razon, 2) de los mandamientos de la autoridad legis-
lativa y 3) de la revelacion divina. La primera de las fuentes le
ensena al hombre los deberes en general; la segunda, los deberes
que toda persona debe cumplir en tanto miembro de un Estado,
y la tercera, los preceptos que se refieren a la relacion con Dios.
Los deberes que provienen de la sola razon constituyen el dere-
cho natural, el cual versa sobre el derecho que es comun a todos
los pueblos. Las normas provenientes de la autoridad legislativa
configuran el derecho positivo, es decir, aquel que fija las normas
juridicas propias de cada Estado. Y, por ultimo, los deberes que
se derivan de la religion se refieren a la teologia moral, la cual
tiene por finalidad descubrir los mandamientos contenidos en la
revelacion, es decir, en la Sagrada escritura.!ss

Cabe senalar que, aunque distintas, teologia moral y derecho
natural tienen una intima relacion en el pensamiento de Pufen-
dorf, pues éste hizo descansar la obligatoriedad del ius naturale
en el supuesto de que Dios ha inculcado a la humanidad la con-
viccion del deber de cumplir con los preceptos de dicho derecho.
Recordemos que nuestro autor era protestante, por lo que obviar
como fundamento ltimo a la divinidad habria sido un contrasen-
tido. Sin embargo, si marco claramente su distancia intelectual
respecto de aquellos tedlogos deistas que pretendian deducir de
la Biblia todo el derecho no estatal.

La norma suprema del derecho natural es mantener y cuidar
las relaciones sociales. Todas las acciones que se dirigen a pro-
mover este fin son moralmente buenas y forman parte del ius
naturale, mientras aquellas que debiliten la sociabilidad quedan
prohibidas por este mismo derecho.

Esta maxima del derecho natural sirvi6o a Pufendorf para pro-
poner una serie de principios sociales fundamentales:

188 FDMO, p. 208.



LA ESCUELA DEL ITUSNATURALISMO MODERNO 115

1) Nadie dafie a los demas, tanto en su persona, patrimonio y
libertad, como en todos aquellos derechos que obtenga por
convenio o le hayan sido otorgados por las instituciones
publicas. Este primer principio trae aparejado, como es 16-
gico, el deber de reparar el dafio causado por aquel que lo
haya causado.!s?

2) Todo hombre posee dignidad connatural (ineese aliqua dig-
natio); por tanto, tiene que ser tratado y honrado como to-
dos los demas, sin ningun tipo de discriminacion.!®

3) El hecho de la vida en comtn compromete a cada uno de los
miembros a ayudar a aquellos que lo necesiten.!*! Conse-
cuentemente, no solo existe el deber negativo de no dafar
a los demas, sino también la obligacion de auxiliar a todo
hombre necesitado, con vistas a fortalecer la fraternidad
humana. “De este mismo principio se desprende que los
poseedores tienen el deber de contribuir equitativamente en
beneficio de quienes nada poseen”.!2

4) Los pactos juridicos deben ser cumplidos, pues esto dota de
seguridad juridica a la sociedad y fomenta la pacifica con-
vivencia. Esta maxima ya habia sido expresada por el dere-
cho clasico: pacta sunt servanda. Recordemos que Grocio
también encumbro6 este principio en su sistema juridico.

Como se deduce claramente de estos principios, Pufendorf
propuso como los dos principales ejes de su pensamiento juridi-
co la libertad y la igualdad. En esta tesitura, nuestro autor —junto
con Locke— fue una de las influencias mas directas en el conte-
nido de las declaraciones de derechos humanos

{Como conoce el hombre el derecho natural segiin el antiguo
profesor de Jena? Antes de resolver esta cuestion necesitamos
indicar que Pufendorf dividio el derecho natural en dos grandes

189 De officio, 1, cap. 3, § 9.
190 Ibidem, 1, cap. 7, § 1.

191 Ibidem, 1, cap. 8, §§ 1y ss.
192 EDMO, p. 209.



116 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

ramas: las normas de validez absoluta y las normas de validez
hipotética.!? Estas conforman el derecho positivo, mientras que
aquéllas se refieren a los entes morales o preceptos inmutables
del ius naturale. Estas normas de validez absoluta se conocen
innatamente, pues “cada persona razonable puede captar el de-
recho natural, siendo sus principios fundamentales de tal manera
claros, que aun un niflo puede captarlos”.!%

Por otra parte, Pufendorf considerd que el derecho natural es
una lex imperfecta, es decir, una ley que no tiene la fuerza coac-
tiva de imponerse por si misma, por lo que es insuficiente para
conservar la vida social. De ahi la necesidad de crear un poder
de dominacién encargado de mantener la paz en la sociedad. Esta
es, precisamente, la justificacion del Estado. A contrario sensu,
podemos afirmar que la unica norma obligatoria para Pufendorf
fue la del derecho positivo, pues era la unica dotada de coerciti-
vidad para definir lo licito y lo ilicito. Asi las cosas, el derecho
natural cedio el paso al derecho positivo, y el Estado comenzo
su carrera para convertirse en el gran monopolizador del dere-
cho, carrera que concluy6 exitosamente con las codificaciones.

Ahora que hemos expuesto a grandes trazos el pensamiento de
este jurista aleman, haremos algunas observaciones criticas.

Dijimos lineas arriba que Pufendorf desarrollé de dos maneras
distintas el derecho natural, las cuales no parecen ser compati-
bles. Por un lado, afirmé que la sociabilidad era el principio su-
premo del derecho natural, y esta sociabilidad ha sido infundida
contingentemente por Dios a los hombres. En esta linea argu-
mentativa se entiende claramente que Pufendorf haya aseverado
que “la ley natural es congénita a los hombres desde su nacimien-
to, y que los principios generales estan como impresos, al modo
de distinciones y proposiciones actuales, de suerte que el hom-
bre puede conocerlos sin posterior informacién o mediacion”. !9

Estos principios generales o leyes componen los entes morales.
193 De iure naturae et gentium, V1, cap. 3, §§ 4 y ss.

194 Elementa 11, 4.

195 De iure..., 1. 11, cap. 111, §13.



LA ESCUELA DEL ITUSNATURALISMO MODERNO 117

Mas, por otro lado, el jurista aleman concibi6 a la persona moral
como un ser dotado de arbitrio que dirige sus acciones segun le
parezca y que no reconoce superior.'? “Esta persona —nos dice
el profesor Carpintero— goza de libertad, de una especie de cer-
co o coto de autonomia que ha de ser entendida ad analogiam
spatii (a la analogia de espacio), como una facultad de hacer al
modo de una cualidad activa”.!” De esto se sigue que a nadie le
es licito, pues, determinar los actos de los otros.!%

Con estos presupuestos no es de extrafar que Pufendorf haya
concebido al derecho como una mera cualidad activa que permite
exigir algo de otro. Esto significa que todo derecho termina por
ser una licitud o fas, como lo llam6 San Isidoro de Sevilla, segun
ya vimos arriba. Ademas, también significa que derecho natural
y ley se contraponen, pues la primera es una libertad originaria, y
la segunda, por el contrario, una restriccion a dicha libertad.

Otro asunto que viene a complicar esta forma de concebir al
derecho natural es la exigibilidad del mismo. Si, como postu-
16 nuestro autor, solo recibe el nombre de cualidad moral activa
aquella que va acompanada de coercibilidad, entonces ;de donde
recibird coercibilidad la cualidad activa que proviene de los entes
morales? O dicho mas sencillamente: ;qué es lo que le da valor
juridico al derecho natural? En definitiva, nada. Siguiendo su de-
sarrollo lo6gico, Pufendorf se vio forzado a admitir que el derecho
natural no posee caracter juridico.!?

Ahora bien, ;como sostener la socialitas como fundamento
del derecho natural si se concibe al hombre como una esfera au-
tonoma de libertad? En la respuesta de Pufendorf se descubre
con toda su fuerza la impronta de Hobbes en su pensamiento. La
sociabilidad termind por significar inicamente la necesidad de
los hombres de pactar para asegurar que su libertad individual no
se vea constrefiida por la de los otros. El contrato social previene

196 Jhidem, 1.1, cap. 1, § 19.
197 DSH, p. 255.

198 De jure..., 1. 1, cap. 1, § 19.
19 DSH, p. 256.



118 LAS DECLARACIONES DE DERECHOS HUMANOS

que el dafio que implica la amenaza de un hombre contra otro pre-
viene, en ultimo término, que el individuo no devore a otro indivi-
duo (nisi iudicia essent, unus alterum devoret).200

El precio de concebir como realidades extrinsecas los precep-
tos del derecho natural es alto: la sociedad no es un todo organico
compuesto por simbiontes, es decir, seres que no se entenderian
metafisicamente fuera de una comunidad vital, porque en ella y
por ella obtienen su sentido, sino una suma de individuos que
pactan por conveniencia la vida en comun, con vistas a no ver
limitado o violado su espacio de libertad. En la primera forma de
concebir la sociedad, las normas juridicas surgen de la sociedad
misma, de sus relaciones, de sus tratos, de sus usos y costumbres.
La funcioén del derecho, pues, es recogerlas, hacerlas positivas y
asegurar sus medios de defensa. En la concepcion de Pufendorf,
al contrario, las normas juridicas s6lo pueden ser mandatos de
un superior a un inferior. Este es el ciudadano comiin; aquél, el
Estado, monopolizador de todo el derecho.

En efecto, hay que reconocer que Pufendorf fue un autor que
propuso, basandose en la dignidad insita de la persona, una se-
rie de derechos o principios fundamentales que anuncian clara-
mente el alba de las declaraciones de derechos humanos, prin-
cipalmente la libertad y la igualdad de todo hombre. Pero, del
mismo modo, hay que admitir que nuestro pensador fue uno de
los primeros que basoé la justicia social en el mero derecho po-
sitivo, monopolio de un poder central. Este positivismo juridico
otorgd un poder desmedido al Estado, lo que en muchas ocasio-
nes ha sido (y es) motivo de graves violaciones de derechos hu-
manos por parte de éste.

200 De officio, 11, cap. 5.



