
243

DESBROZAR SILENCIOS: EL IMPACTO 
DE LAS POLÍTICAS DE LAS REPRESENTACIONES 

SOCIALES SOBRE LA RELACIÓN DE LOS INDÍGENAS 
Y LOS AFRODESCENDIENTES DE ORIZABA,VERACRUZ

Ivette Chiclana Miranda

Toda tentativa de independencia era infructuosa mientras 
el cruzamiento de las razas no produjese un pueblo nuevo,  

exclusivamente mexicano. Los hombres sienten y piensan y creen 
y quieren, no sólo según su particular organismo, sino según la raza 

a la que pertenecen; hay en el hombre además de la idiosincrasia 
particular, una idiosincrasia de raza.

Vicente Riva Palacio

Nuestro trabajo se concentró en los esclavos africanos que trabaja-
ron y vivieron en la antigua jurisdicción de Orizaba, Veracruz, para 
los siglos XVI, XVII y XVIII. Paradójicamente, las personas de 
Orizaba niegan o no reconocen la existencia de estos afrodescen-
dientes, tanto en el pasado como en la actualidad. Pues para ellos, 
su ciudad es una “fervorosa”, de noble estirpe: “los negros estaban 
en el puerto y en Córdoba, y hasta en Xalapa, pero no aquí”. Esta 
“realidad”, operante en los orizabeños, transfiere una evidencia 
ideológica; es el resultado de un complejo encadenamiento de 

*		 Instituto de Investigaciones Antropológicas, UNAM.

www.juridicas.unam.mx


IVETTE CHICLANA MIRANDA244

significaciones que necesariamente tenemos que vincular con 
los procesos de producción histórica —mismos que destacan 
unos hechos, silenciando otros—, pero también con los proce-
sos de significación inherentes en las políticas del proyecto de 
construcción de la nación mexicana y sus variantes funcionales 
de control social. Procesos en los que contemplamos el arrastre 
—ya no político, pero sí simbólico— de las pautas jurídicas co-
loniales, además de su enclave con los lineamientos científicos 
de finales del siglo XIX. Tal y como indica el epígrafe inicial, 
había que eliminar las particulares idiosincrasias raciales, para 
producir un pueblo “exclusivamente mexicano”.

En esa época había dos razas diferentes, la de los indígenas en 
el barrio de Ixhuatlán, hacia el norte y la de los españoles ha-
cia el sur, separados por un pequeño espacio… Los habitantes 
de Ixhuatlán vivían reconcentrados en sus cabañas, despreciando 
siempre a los colonos. El número de habitantes de razón (así se 
llamaba a los españoles) llegaba a cinco mil.1

Primer nudo de significación: la historia oficial ha establecido, 
a través de los textos educativos, una frontera ideológica entre un 
“nosotros blancos”, y unos “otros indios”: dos razas. En esta cita, 
contemplamos la polarización social cual cálculo matemático: 
indios —espacio— blancos. Frontera ideológica trazada desde 
un presente, que además de omitir y silenciar a todos los africa-
nos que vivieron en esta ciudad —y cuyo número superaba a la 
población española durante esta época—, “ficcionaliza” la his-
toria, blanqueándola con cifras insostenibles, y soslayadamente, 
implicando que la separación socio-racial que pervive en su ciu-
dad se debe a las actitudes de “desprecio” de los indígenas, y no a 
una historia plagada de intrincados conflictos. Esto es evidencia 
del manejo del saber como poder.

1		 Calero, Carlos, Orizaba, México, 1970, col. Suma veracruzana, pp. 
134 y 135.



IMPACTO DE LAS REPRESENTACIONES SOCIALES 245

Esta separación representacional pervive en la ciudad de Oriza-
ba. Por un lado, los “indios”, comunidades indígenas diversas, y 
por el otro, los orizabeños, muchos de los cuales se asumen como 
criollos descendientes de europeos, aunque el fenotipo delate la in-
tensa mezcla racial de la que dan cuenta los archivos parroquiales. 
Esta continuidad de unas pugnas representacionales que tuvieron 
y tienen un impacto contundente en los arreglos socio-culturales 
actuales, provocaron nuestra mirada etnológica al pasado. Por tan-
to, nuestra reflexión acerca de la vida de los esclavos africanos im-
plicó también hablar de aquellos que compartieron espacio-tem-
poralmente el mismo ámbito de reglas, preocupaciones, alegrías y 
miedos, pero como medio para comprender el presente.

Hay que señalar entonces, que además de la información con-
tenida en los archivos municipales y notariales de Orizaba —con 
datos de esclavos en los ranchos de la jurisdicción desde tan tem-
prano como 1540—, los libros de bautismos de la Parroquia San 
Miguel Arcángel contienen evidencia no sólo de la presencia de 
los africanos hasta 1810, sino también de su interacción huma-
na. Quiero decir, que además de estos aspectos funcionales-es-
tructurales —esclavos como parte del engranaje del sistema eco-
nómico— estos archivos brindan información de sus relaciones 
sociales (cívicas o religiosas); de sus compromisos afectivos (fa-
milias, compadrazgos), así como de su movilidad física y social 
(migración y cambios de “calidad”), en estrecha relación con los 
indígenas de Ixhuatlancillo, de Tilapa, de Tzoncolco, pueblos de 
Orizaba; pero también con otros pueblos indígenas de las juris-
dicciones vecinas.

Los indígenas y los africanos aparecen conformando familias 
desde los inicios de la Colonia hasta finales de la misma, aunque la 
historia oficial hable de Orizaba como un pueblo de sólo dos razas.

En esta Yglesia Parroquial de Orizava en dos de marzo de mil 
ochocientos años, Yo el Br Don Rafael Gonzales Ten.te de Cura 
baptise solemnemente puse oleo y crisma a Jose Anastasio Pablo 
Luis de un dia nacido hijo lexitimo de Jose Luis Rosas mestizo, y 



IVETTE CHICLANA MIRANDA246

Maria Felipa de Jesús parda esclava, fue su madrina Maria Gua-
dalupe Ramos, viuda, a quien adverti su obligación y parentesco 
espiritual y lo firme…

En esta Yglesia Parrochial de la Villa de Orizava en dies y ocho 
de Jullio de mil y ochocientos años, Yo el Br Don Jose Manuel 
Llano, Teniente de Cura baptise solemnemente puse oleo y cris-
ma a Maria del Carmen (alija) de dos dias nasida hija legitima de 
Francisco Rodríguez pardo libre y Maria del Carmen Moreno Yn-
dia, fue su padrino don Jose Salazar casado con Doña Leocadia 
Rocha, quien sabe su obligación y lo firme .2

Estos datos se oponen a la historia que narran los orizabe-
ños. Reconstrucciones sobre las cuales asumí debía profundizar 
para intentar entrever el juego de la rememoración que establece 
significados, unas veces vagos y fugaces, y otras, de tal forta-
leza que terminan sedimentándose en eso que recuerdo, en eso 
que digo y aseguro, sucedió. Comprendo por sedimentación la 
acumulación o encadenamiento de significados superpuestos en 
donde se hace patente el juego entre memoria e historia, en don-
de se expresa la dialéctica social de una memoria colectiva que 
antecede a la individual, demarcada por los universos simbólicos 
diferenciados culturalmente.3

Quiero decir que nos parece vital la necesidad de reflexionar 
sobre la existencia de una fuerza ideológica subyacente en esas 
sedimentaciones históricas que han perpetuado imágenes prejui-

2		 Archivo Parroquial de la Catedral de San Miguel Arcángel de Orizaba, 
de 1675 a 1805. Estos dos ejemplos son del Libro de Mestizos de la Caja 15; 
Sección: Sacramental; Serie: Bautismos; 1792-1803.

3		 Esta dialéctica entre memoria e historia la retomo de Tiempo y narración 
III, de Paul Ricoeur. El concepto de sedimentación es una variante interpretati-
va que surgió a partir de la reflexión fenomenológica de M. Merleau-Ponty en 
su libro Fenomenología de la percepción, y gracias al fecundo intercambio con 
Ingrid Geist Rosenhagen, con la que aprendí que para acercarnos a la comple-
jidad inherente a la reflexión antropológica, era necesario cuestionarse también 
los sentidos pasivos, latentes, detrás de las significaciones con que se resume 
de un plumazo los laberintos de la complejidad humana.



IMPACTO DE LAS REPRESENTACIONES SOCIALES 247

ciadas sobre los diferentes pueblos autóctonos y sobre los repre-
sentantes de las diversas etnias africanas que llegaron a América. 
De lo que resulta evidencia este relato antagónico de los orizabe-
ños en donde los “indios” no son parte de “nosotros”, y los “ne-
gros” aquí no existieron. Relato que es su verdad, la evidencia de 
una identidad establecida, a lo largo de siglos de un manejo ideo-
lógico y de una política de representación social que exhibía a los 
“nobles” y “religiosos” ciudadanos españoles y criollos, que se 
las tenían que ver con los “desalmados” y “agresivos” africanos 
y mulatos cimarrones,4 además de esforzarse en cristianizar a los 
“ingratos” indios, “faltos de razón”. Voces que transmiten, según 
las personas entrevistadas, “lo que los mayores decían”, pero que 
al fin y al cabo, parecen extraídas de los documentos que estu-
vimos revisando. El desfase entre la omisión del sector afrodes-
cendiente en la historia oficial de México y la continuidad de esta 
representación colonial negativa en el imaginario popular,5 es lo 
que nos lleva a intentar desencadenar los significados que han 
permitido la continuidad de estas construcciones.

Otro nudo temático radica en el vínculo de significación que 
tienen las nociones jurídicas coloniales con los posteriores desa-
rrollos de la naciente antropología. Particularmente, las pautas 
político-simbólicas enraizadas en el racismo científico.6 Por ra-

4		 Archivo Notarial de Orizaba. Por ejemplo: Legajo 1620, exp. 1, f4, y 
Legajo de 1641, exp. 1, f. 8. 

5		 Imaginario que también es evidente en los trabajos de no pocos académi-
cos. Patrick Carroll, por ejemplo, es un investigador reconocido como especialis-
ta afroamericano, y sin embargo, en su artículo “Mandinga: a Mexican Runaway 
Slave Community, 1735-1827”, nos dice que entre las razones que se dan para 
la actividad cimarrona en Veracruz, destaca “su referido ethos agresivo y violen-
to” que Carroll describe como una disposición natural, un “patrón de conducta 
consistente con sus personalidades”. Estas citas —de Gonzalo Aguirre Beltrán 
(Cuijla, 1976) y de Carlos Federico Guillot (Negros rebeldes y negros cimarro-
nes, 1961), respectivamente— se refieren a diferentes sectores o regiones de La-
tinoamérica, pero Carroll las engloba en un sólo ethos: el del afrodescendiente.

6		 Análisis que es parte de nuestra tesis de maestría: retorno a la escena 
ausente. Ensayo reflexivo en torno a las políticas de las representaciones socia-



IVETTE CHICLANA MIRANDA248

zones de tiempo, no podemos cubrir la urdimbre de este vínculo 
que se encadenó con las fronteras representacionales que la Igle-
sia y la Corona establecieron a lo largo de la Colonia. Fronteras 
discursivas y prácticas que pretendieron acabar con el contacto 
y la cooperación entre los pueblos indígenas y los afrodescen-
dientes. Determinantes político-jurídicos que si bien no pudie-
ron evitar que estos sectores —históricamente englobados en las 
voces: indios y negros— se relacionaran, sí tuvieron un impacto 
contundente en la perpetuación de esos referentes que utilizaron 
para imaginarlos, segregarlos, y por tanto, controlarlos.

Entendemos que estos sujetos indígenas, africanos y españo-
les, provenientes todos de culturas con universos simbólicos di-
símiles, se enfrentaron en una situación que fueron construyen-
do en un campo intersubjetivo, lo que implicaba necesariamente 
una serie de procesos de aceptación y rechazo, de negociación, 
si se quiere, y a pesar de la imposición de uno de estos universos 
simbólicos sobre los demás. Negociación que es de-significada 
en el presente, de frente a la preeminencia histórica de las con-
figuraciones culturales de los ibéricos, mismas que construirán 
diferentes calidades de subalternos para los diversos sectores 
poblacionales de la Nueva España: los “sumisos” e “ingratos” 
indígenas del sur, “los rabiosos perros” del norte y, los “violen-
tos” y “agresivos” africanos.

De esta manera, vemos en los documentos coloniales cómo 
los blancos pobres, los indios y los negros, así como sus descen-
dientes: las castas, son seres “impuros”, no nobles, y por tanto, 
sin honor: noción, que como todos sabemos, movilizaba simbó-
licamente a la sociedad ibérica, tanto como a la novohispana. 
Tenemos entonces que el autoritarismo de la Iglesia ejercerá una 
presión normativa sobre las personas de diversas “calidades”. 
Normas que medirán, sancionarán e intentarán controlar sus de-
seos, sus expresiones, de antemano vinculadas a la “impureza” 

les, a partir de los esclavos africanos de Orizaba, Veracruz, siglos XVI y XVII, 
Instituto de Investigaciones Antropológicas de la UNAM, 2006.



IMPACTO DE LAS REPRESENTACIONES SOCIALES 249

y a la “oscuridad” de la razón. Lo que, precisamente, permite 
las variaciones simbólicas que justificarán la represión y el con-
trol que se ejerció sobre ellos. Pero estas valoraciones negativas 
no surgen de la nada. Estas fronteras imaginarias, discursivas y 
prácticas, se sostienen sobre la pluralidad jurídica de la Colonia. 
Es decir, como todos sabemos, el control de cada uno de estos 
sectores estaba pautado por códigos de ley diferenciados. Linea-
mientos normativos que transferían esa mirada jerarquizada de 
los ibéricos y sus formas de ser y de concebir a los demás. Reglas 
y normas, deudoras a su vez, del derecho romano, la filosofía 
griega y del pensamiento judeo-cristiano, como bases sobre la 
que se sostiene nuestro universo simbólico occidental.7

De esta manera, contemplamos cómo las pautas jurídicas que 
la Corona estableció para los africanos contenían unos linea-
mientos radicales que reflejaban los reductos ideológicos de otro 
proceso político-cultural. En el mismo se señalaba a “los negros 
y castas derivadas de esta raza… como ‘infames de derecho’, 
esto es, como carentes de honra, crédito y estimación, desprecia-
bles y malos por su origen”.8 Construcciones que se sostienen a 
su vez, en las pautas que dictaba la sociedad de frontera en que se 
convirtió la Península tras el largo proceso de Reconquista. Los 
africanos eran “malos por su origen”, por compartir el territorio 
con “el enemigo”, con los “secuaces de Satanás”, los seguidores 
de Mahoma que habían intentado sumir el Orden Ibérico, en la 
“oscuridad” de sus creencias.9 Por analogía —o por ignorancia o 
conveniencia, quizás—, la Corona asumía que la “infidelidad” de 

7		 Braudel, Fernand, El Mediterráneo y el mundo mediterráneo en la época 
de Felipe II, t. I, pp. 9-11.

8		 Castañon, Guadalupe, Punición y rebeldía de los negros en la Nueva Es-
paña, pp. 64 y 65.

9		 Los musulmanes norafricanos fueron conceptualizados como “seres de-
pravados e impuros, de sangre negra, infieles y desleales, enviados por Dios 
para castigar a los españoles por sus pecados” (las cursivas son mías), en Ru-
cquoi, Adelina, La historia medieval de la Península Ibérica, México, El Cole-
gio de Michoacán, 2000, p. 319.



IVETTE CHICLANA MIRANDA250

los africanos representaba un problema en el proceso de conver-
sión al cristianismo, englobando a la inmensa diversidad bioló-
gica, política y cultural del continente africano, bajo la influencia 
de la religión y cultura islámica. Será preciso entonces, velar las 
manifestaciones de esta “infamia del negro” sobre las poblacio-
nes indígenas de Nueva España:

conviniente para el vien y aprovechamiento de los yndios na-
turales de estas probincias que andan en compañía de mulatos, 
mestizos y negros por causa que los tratan mal y se sirben dellos 
enseñan a malas costumbres y ociosidades y tambien algunos he-
rrores y vicios que podian estragar y estorbar el fruto que se desea 
para la salbacion de las almas de los dichos yndios… y porque 
de semejante compañía no puede pegarse cosa que les aprobeche 
siendo unibersalmente tan mal ynclinados los dichos mulatos, ne-
gros y mestizos os mando tengais mucho cuidado de prohibir y 
defender de aquí adelante que no anden ni esten en compania de 
los dichos yndios ordenando a todas las justicias del distrito.10

Si por un lado, la acotación jurídica de la época habla de “los 
negros y castas”… como “infames de derecho”, sobre los indí-
genas, el control que la Iglesia pretendía tener sobre ellos, llevó 
a que “el constante cultivo del miedo y la tensión emocional” los 
describiera con una tonsura semejante. El fraile Ginés de Sepúl-
veda sentenciaba que “antes de que el indígena pudiese ser un 
auténtico cristiano, había que enseñarle a cómo ser hombre”. De 
la misma forma se expresaba Sigüenza y Góngora cuando descri-
bía con mayor ira: “los indios, gente la más ingrata, desconocida, 
quejumbrosa e inquieta que Dios crió”.11 En este mismo tenor se 
expresaba el Obispo de Chiapas:

Los indios aunque los hemos de amar y ayudar quanto nos fue-
re posible: pero su natural por ser muy bajo y muy imperfecto 

10		General de Parte, México Archivo General de la Nación, vol. 7, Expe-
diente 122, f. 84-84v, 1632.

11		Brading, p. 404.



IMPACTO DE LAS REPRESENTACIONES SOCIALES 251

pide que sean regidos y governados y llevados a su fin más por 
temor que por amor... Y esta gente no sabe juzgar la gravedad de 
los pecados sino por la gravedad y rigor de la pena con que son 
castigados.12

Efectivamente, éste era el tenor con que se buscaba adoc-
trinar a los indígenas. Tanto en las infames medidas del virrey 
Mendoza hacia los negros —a quienes mandaba a castrar tras 
capturarlos después de la fuga— como en estas resoluciones de 
“amor” eclesiástico hacia los indios, vemos la prioridad ibérica 
de imposición, coacción y sometimiento de estos dos sectores 
poblacionales, en pos de un control territorial y político. Espe-
cíficamente, esta cita nos transfiere una construcción ideológica 
del indígena: “por ser muy bajo y muy imperfecto”. Mientras 
que sobre el africano contemplamos un claro sentido de amenaza 
intrínsecamente vinculado a los cimarrones, hombres y mujeres 
que fueron motivo de continua preocupación para los coloniza-
dores por las pérdidas económicas que representaban. Esclavos 
cimarrones que no sólo pudieron escapar, sino conformar comu-
nidades temporales en las que también participaban indígenas 
de la región. Y en conjunto, ambos grupos exponían no sólo la 
arbitrariedad de las condiciones de vida de las que escapaban, 
sino un fallo operativo en el control sociopolítico de los ibéricos 
durante este periodo inicial. Y aquí es donde radica la necesidad 
de separarlos: la política de representación construida para impe-
dir que conviviesen, confabulasen en contra de lo que verdadera-
mente importaba para los conquistadores: el control territorial y 
la obtención de sus riquezas.

Por otro lado, existe un detalle histórico que nos parece no ha 
sido contemplado como uno significativo, mismo que se refiere 
a las políticas coloniales, tras la merma de la población indígena 

12		 Esta acotación fue emitida con relación a las comunidades indígenas de 
Nueva España por el Obispo de Chiapas en el Tercer Concilio Mexicano cele-
brado en 1585. Pastor, María Alba, Crisis y recomposición social. Nueva Espa-
ña en el tránsito del siglo XVI al XVII, México, UNAM-FCE, 1999, p. 36.



IVETTE CHICLANA MIRANDA252

por la serie de pandemias que impactaron Nueva España, a lo 
largo del siglo XVI:

Esta política de congregación cambiaría “radicalmente la ubica-
ción geográfica, la organización política y la fisonomía social y 
cultural de los pueblos indígenas”. A través de ella, los españoles 
garantizarían el servicio de los indios para la formación de las 
haciendas y se apoderarían de las parcelas indígenas. La orden 
de congregación se aplicó efectivamente a partir de 1590. Desde 
entonces, se formaron nuevas comunidades cuyos miembros, a 
pesar de proceder de un mosaico de entidades sociales con no-
tables diferencias lingüísticas, religiosas y culturales, quedaron 
englobados en un solo grupo.13

Esto nos lleva a una segunda coyuntura significativa para es-
tos dos sectores poblacionales. Tenemos entonces, para finales 
del siglo XVI, una población indígena diezmada y reagrupada 
independientemente de sus referentes culturales, tal y como su-
cedió con los representantes de lo diversos grupos africanos que 
fueron traídos a la fuerza a este sector de Veracruz. Tenemos 
entonces, dos sectores sociales desde la mirada hegemónica, que 
se desglosan en una multiplicidad de referentes culturales. Refe-
rentes que se combinarán, y trazarán las reconfiguraciones de lo 
que hoy reconocemos como pueblos indígenas de Orizaba, y de 
otras muchas regiones de México.

Tras estas pandemias, y para el siglo XVII, encontramos indí-
genas laborando en las haciendas azucareras del sector, aunque 
“eximidos” de las labores más arduas. Lo que muestra —aunque 
las referencias textuales no den cuenta de ello—, que los africa-
nos y sus descendientes, como sector poblacional, compartieron 
con los indígenas el régimen de trabajo que imponían los es-
pañoles. Esta tercera coyuntura de significación resulta de suma 
importancia, pues en estos espacios laborales no sólo compartían 
las tareas encomendadas por el hacendado, sino también una serie 

13		 Pastor, M., op. cit., p. 39.



IMPACTO DE LAS REPRESENTACIONES SOCIALES 253

de acciones y prácticas culturales cotidianas que van desde las va-
riantes estructurales de las lenguas en las que cada uno de ellos se 
comunicaba, la diversidad alimenticia y los modos de preparar y 
consumir los alimentos, hasta las formas de ocio. Pero sobre todo, 
sus particulares maneras de comunicación con lo sagrado, conse-
cuentes con las cosmologías que pautaban las prácticas cultura-
les de cada uno de estos grupos; más semejantes entre sí, que con 
los arreglos simbólicos ibéricos.

Descendientes de indígenas y descendientes de africanos, re-
configuraron su espacio de vida y de labor en conjunto. ¿Cómo 
es que seguimos hablando de ellos como sectores separados, 
cuando las noticias de la Colonia los muestran en convivencia 
constante? Y es que me parece que no se ha integrado, a un nivel 
de significación, que en estas reconfiguraciones, participaron re-
presentantes de todos los sectores poblacionales. No fueron dos 
o tres razas las que conformaron familias o pueblos. Las diversas 
relaciones de parentesco y las relaciones laborales que compar-
tieron estos sectores poblacionales —que insistimos en separar, 
en segregar en nuestros estudios— deberían llevarnos a entender 
que las mismas fueron conformadas entre personas. ¿Cómo se 
asumían estos pueblos en donde la mayoría no podía definirse 
racialmente por la intensidad de la mezcla, más allá de la subje-
tividad del cura que sentenciaba morisco, coyote, lobo, mulato? 
¿Eran indígenas? ¿afromestizos?, ¿orizabeños? Pero la ciencia 
compele a la clasificación…

Por otro lado, tenemos que para finales del siglo XVI y prin-
cipios del XVII, “casi todo el mundo estaba en contra de los 
conquistadores”, por lo que esta cooperación de las comunidades 
indígenas es señalada como una central para el éxito de las fugas 
y del mantenimiento de los palenques de cimarrones. El virrey 
Martín Enríquez notifica a los reyes, de manera secreta, que “la 
cooperación entre negros e indios hace que la represión sea una 



IVETTE CHICLANA MIRANDA254

difícil, por lo que solicita ayuda de España”.14 Noticias todas que 
exponen dos facciones encontradas: indios y negros versus cris-
tianos, y que además, despliegan las intencionalidades de impo-
sición y represión, contrapuestas a esa construcción ideológica 
que los procesos de producción histórica han perpetuado como 
“intentos de integración” a través de la evangelización. ¿Resulta 
tan difícil de concebir que no sólo los africanos fueron cima-
rrones, que los indígenas también buscaron escapar del abuso 
que sobre ellos y sus familias se perpetuaba? Curiosas entonces, 
resultan las anotaciones oficiales —repetidas sin la necesaria re-
flexión del momento histórico en el que fueron escritas, así como 
del manejo ideológico contenido en las mismas— de cómo “los 
indígenas temen a los negros”, y de cómo estos últimos abusa-
ban de los primeros. Anotaciones que además de construir una 
imagen agresiva de los africanos, desdibujan la agencia activa de 
los indígenas, en la perpetuación de ese supuesto carácter pasi-
vo. El conde de Varinas relataba la “posición privilegiada de los 
negros”:

Los patronos los apreciaban mucho como instrumento para ex-
plotar a los trabajadores indígenas, en calidad de sobrestante, ca-
pataz o mayoral; en México se decía siempre, un poco en broma, 
que un negro podía hacer dar vueltas con un dedo a doce indios. 
Los corregidores consideraban a los negros excelentes interme-
diarios para obligar a los indígenas a comprar o vender, y en otros 
tipos de operaciones.15

Pienso que es probable que ciertos africanos, sobre todo aque-
llos que provenían de estructuras sociales jerarquizadas o mili-
tarizadas —o por razones personales e individuales—, tomaran 

14		 Davidson, “Negro Slave Control and Resistance in Colonial Mexico, 
1519-1650”, The Hispanic American Historical Review, vol. XLVI, núm. 1, 
febrero de 1966, pp. 245 y 252.

15		 Falcón Ramírez, Clases, estamentos y razas. España e Indias a través del 
pensamiento arbitrista del Marqués de Varinas, Consejo Superior de Investiga-
ciones Científicas, Centro de Estudios Históricos, Madrid, 1988, p. 71.



IMPACTO DE LAS REPRESENTACIONES SOCIALES 255

esta clase de puestos de confianza e hicieran uso y abuso del po-
der que se les otorgaba. Pero lo que llama la atención es la gene-
ralización contrapuesta a las noticias del siglo XVI que plantea-
ban como alarmante “la cooperación entre negros e indios” ¿No 
sería ésta una medida de evitar que el sometimiento compartido 
generara alianzas? ¿No estaremos frente a una construcción dis-
cursiva más de justificación para poder separar a estos sectores 
sociales que se levantaban, numéricamente, como amenaza a la 
imposición del orden peninsular? ¿No le temían los indígenas a 
los españoles? ¿Los campesinos peninsulares no eran igualmen-
te maltratados por sus coterráneos ibéricos? ¿No hubo caciques 
indígenas que abusaran de su propia gente?

Nuevamente, lo que nos interesa destacar es que la comple-
jidad del hacer humano es contemplada de manera parcial, par-
tiendo de los lineamientos sociocognitivos de la ideología de un 
solo grupo social. Misma que irá demarcando caracteres, enfati-
zando comportamientos y omitiendo otros rasgos que irán defor-
mando la mirada, estableciendo una definición y una tipología 
social de conductas que, finalmente, determinó la calidad de los 
habitantes de Nueva España, y a pesar de que este mismo sec-
tor hegemónico exhibía las mismas conductas no éticas que eran 
sancionadas en los grupos subalternos. Mirada deformada que el 
saber decimonónico vino a establecer como certeza, como ver-
dad. Los pecados morales de los indígenas y de los africanos 
entonces, son estigmatizados durante la Colonia. Tras la Inde-
pendencia, la ciencia somatizará en ellos —cual indeleble calim-
bo— la diferencia simbólica que estableció esta mirada, aunque 
políticamente se ondeara la bandera de la integración.

Tenemos entonces, sobre los indígenas y los africanos, dos 
construcciones que transfieren esas redes de convenciones y ten-
siones con que las referencias metaculturales de los ibéricos ter-
minan creando una política de las representaciones sociales como 
adecuación sociopolítica, que es activada jurídicamente como va-
lor sociocultural. Representaciones que construyen modos de ser 
y de hacer para esos que no son parte de un nosotros construido 



IVETTE CHICLANA MIRANDA256

y definido como novohispano o peninsular; un ethos cultural que 
sirva para mantenerlos en ese nivel de forastero, de extraños a 
los intereses de ese conglomerado que se ha definido como un 
nosotros. Nada lejano a lo que intentan las elites políticas tras 
la Independencia. Nada lejano a lo que aún hoy puede leerse en 
ciertos libros de texto.16 Y estas representaciones, a su vez, se 
encadenan al racismo científico decimonónico, tanto como a las 
propuestas investigativas que surgieron en contra del mismo y 
que fueron aplicadas y sostenidas por los científicos mexicanos: 
la eugenesia y la biotipología como instrumentos para encausar 
el ideal del mestizo exclusivamente mexicano, pero que al fin y 
al cabo, midieron, calcularon la diversidad de los pueblos indí-
genas, sentenciando, desde la “ciencia”, las “fallas” en las que 
debía el Estado mediar. Estudios que permitieron la intervención 
del Estado para asimilarlos, para obligarlos a dejar sus “primiti-
vas” maneras de ver y concebir el mundo y su relación con los 
demás, para que pudieran entrar —ya no sé si a participar— en 
el “progreso”, y la “civilización”. Pero por supuesto, esto ya es 
tema de otra, y una ponencia más extensa.

En relación con nuestro presente, lo que nos interesa destacar 
y es que esta clase de adecuaciones semióticas no sólo exhibe la 
imposición de la normatividad de un grupo políticamente domi-
nante que establece, a su vez, diversas calidades de subalternos, 
sino que también se imponen una serie de medidas diferenciadas 
para tratarlos, concebirlos e imaginarlos. Es decir, la ley y la in-
terpretación de la misma, las transgresiones permitidas a algunos 
y los castigos impuestos sobre otros, serán acotados, en la Nueva 
España, por la posición social y el color de la piel. Significaciones 
que establecieron una estructura socio-racial de relacionarse, cuyos 
reductos continúan padeciendo muchos de los pueblos indígenas 

16		 Nos referimos a ciertos textos educativos, de nivel secundario, en donde 
se refleja esta clase de sedimentación simbólica. Una profesora me indicaba 
como uno de estos textos contenía la pregunta “¿Con quién compartimos los 
mexicanos el territorio nacional?” Misma que se respondía: con los pueblos 
indígenas y afromestizos.



IMPACTO DE LAS REPRESENTACIONES SOCIALES 257

y de las comunidades denominadas académicamente afromes-
tizas, aun cuando la mayoría de ellas no se conciben como tal. 
Tenemos entonces, un reacomodo simbólico, que organizará las 
creencias compartidas, los juicios y opiniones que, eventualmen-
te, serán establecidos como criterios de verdad, permaneciendo 
en la memoria social que nuestros hábitos y prácticas sociales, la-
mentablemente, aún hoy, siguen reflejando en muchos sectores.

Comprendimos entonces, que nos enfrentábamos a una pro-
blemática que exhibía los conflictos inherentes a las políticas de 
representación social que sobre imponen factores jurídicos, de-
mográficos y político-económicos sobre los vínculos personales 
y las estrategias de ordenamiento y conservación de los pueblos. 
Pues en estas percepciones encontradas de los orizabeños, con-
templamos los resultados de un manejo ideológico del poder, 
pero también la socialización de los deseos e intereses de un solo 
sector social sobre la inmensa mayoría de la población, misma 
que política e históricamente sigue siendo referida como “mi-
noría”, y que antropológicamente hemos condenado, al parecer, 
a ser los eternos “Otros”. En fin, esto es sólo un esbozo de una 
temática que exhibe grandes potencialidades para la reflexión. El 
tiempo disponible sólo nos permite un somero boceto de la com-
plejidad inherente a este tema.




