
9

ANTECEDENTES DOCTRINARIOS DEL DERECHO 
INTERNACIONAL PÚBLICO MODERNO: 

INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 
DE PARTICIPACIÓN

José Emilio Rolando Ordóñez Cifuentes*

Sumario: I. Introducción. II. Convenio 107: indige-
nismo integracionista. III. El modelo integracionista 
de la antropología cultural norteamericana. IV. Con-
venio 169. Tránsito del integracionismo al indigenis-

mo de participación.

El futuro de los pueblos indígenas y tribales, depende, en primer lugar 
y sobre todo, de ellos mismos y de su capacidad de hacer frente a sus propios 

problemas y perseguir sus objetivos por medio de la acción colectiva y del 
diálogo con los demás actores sociales. La difusión y el intercambio de expe-

riencias a nivel nacional, junto con una red de conexiones a escala mundial, 
han sido las estrategias fundamentales para fortalecer el poder de negociación 

de los pueblos indígenas y tribales.1

I. Introducción

Recordemos que ni la Declaración Universal de los Derechos Hu-
manos, ni los pactos, ni la Convención sobre la Discriminación

1		 Véase Barsch, Russel Lawrence y Bastien, Krisma, Negociaciones efica-
ces por parte de los pueblos indígenas, Turín, OIT, 1997.

*		 Investigador en el Instituto de Investigaciones Jurídicas, UNAM.

www.juridicas.unam.mx


JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES10

racial se refieren específicamente a los derechos de los pueblos 
originarios y afroamericanos.2

Tampoco el sistema interamericano ha desarrollado la temáti-
ca. Por eso, resulta interesante cómo la Organización Internacio-
nal del Trabajo constituye una notable excepción, en especial el 
Convenio 107 y su revisor, el Convenio 169. Tránsito entre las 
propuestas de integración al etnodesarrollo.

La propuesta del etnodesarrollo se basa en que las culturas 
étnicas en sí mismas contienen un potencial de desarrollo capaz 
de generar transformaciones endógenas y gestionadas autónoma-
mente como lo propuso uno de sus teóricos principales, Enrique 
Valencia. Cabe señalar que en la actualidad Naciones Unidas ha 
implementado órganos y mecanismos relacionados con los pue-
blos indígenas, así encontramos:

1. El grupo de trabajo sobre poblaciones indígenas (GTPI)

Creado en 1982 por el Consejo Económico y Social; es el foro 
dedicado a la promoción de los derechos de los pueblos indí-
genas. Está formado por cinco expertos independientes que son 
miembros de la Subcomisión de Promoción y Protección de los 
Derechos Humanos. Los pueblos indígenas pueden enviar sus 
representantes a la reunión anual en Ginebra, Suiza para que la 
misma se pueda aplicar a un Fondo de Contribuciones Volunta-
rias de Naciones Unidas.

Sus funciones son: a) elaboración de normas sobre los derechos 
de los pueblos indígenas y b) estudiar los acontecimientos relacio-
nados con los pueblos indígenas de todo el mundo. Aunque es un 
espacio de expresión, no tiene capacidad de responder a quejas.

2		 Resulta interesante recordar los debates en septiembre de 1988 sobre el 
Estatuto Jurídico de las Naciones Indígenas entre las cabezas más visibles de la 
pujante y nueva disciplina del derecho internacional público. Véase Gutiérrez 
Vega, Pablo, La pendencia del estatuto jurídico de las naciones indígenas en 
los debates del Instituto de Derecho Internacional en el siglo XIX, España, 
Universidad Carlos III, 2002.



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 11

2. Grupo de Trabajo Sobre el Proyecto de Declaración 
de la ONU sobre Derechos Indígenas

La Comisión de Derechos Humanos, en su resolución 1995/32, 
del 3 de marzo de 1995, estableció el Grupo de Trabajo abierto 
para examinar el texto presentado por la Subcomisión y elaborar 
un proyecto de declaración para que fuera examinado y presenta-
do por la Asamblea General en el marco del Decenio Internacio-
nal de las Poblaciones Indígenas (1955-2004). Lamentablemente 
esa Declaración aún no se ha formulado y constituye una asig-
natura pendiente.

3. Foro Permanente sobre Cuestiones Indígenas

La última medida adoptada para ampliar la participación de 
los representantes indígenas en las actividades de las Naciones 
Unidas ha sido el establecimiento el 28 de julio de 2000, por el 
Consejo Económico y Social de Naciones Unidas, de la resolu-
ción E/RES/2000/22 que crea el Foro Permanente sobre Cuestio-
nes Indígenas.

El Foro es un órgano asesor que depende del Consejo Econó-
mico y Social. Está formado por 16 expertos propuestos por los 
pueblos indígenas. El propósito del Foro Permanente es servir 
como consejero del Consejo Económico y Social3, con el manda-
to para abordar y discutir aquellas cuestiones relacionadas con el 
desarrollo económico y social, cultural, medio ambiente, educa-
ción, salud y el conjunto de derechos civiles y políticos.

4.  Relator Especial en Derechos Indígenas

Naciones Unidas adoptó la Resolución 20001/57 en la que 
nombra, por un periodo de tres años, un relator especial sobre la 

3		 Guía de las Naciones Unidas para pueblos indígenas, Ginebra, Oficina 
del Alto Comisionado para los Derechos Humanos, 2001.



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES12

situación de los derechos humanos y las libertades fundamenta-
les. El mandato del relator especial es:

Recabar, solicitar, recibir e intercambiar información y co-——
municaciones de todas las fuentes pertinentes, incluidos 
los gobiernos, los propios indígenas, sus comunidades y 
organizaciones, sobre las violaciones de sus derechos y li-
bertades fundamentales.
Formular recomendaciones y propuestas sobre medidas y ac-——
tividades apropiadas para prevenir y remediar las violaciones 
de los derechos humanos y las libertades fundamentales.

El primer paso formal dado por Naciones Unidas para encarar 
el problema de las poblaciones indígenas fue la controvertida 
Resolución 275 (III) de la Asamblea General, del 11 de mayo de 
1949, que solicitaba a la Subcomisión para la Prevención de la 
Discriminación y Protección de Minorías estudiar la condición 
de los indígenas americanos. Como lo señalara un observador, 
esta resolución, firmemente objetada por los Estados Unidos, 
“fue movida más por la Guerra Fría y por los posibles desarro-
llos en el interior de América del Sur que por una preocupación 
objetiva por el bienestar de las comunidades indígenas”.4

II. Convenio 107: indigenismo integracionista

Seguramente las acciones de Naciones Unidas se vieron in-
fluenciadas a partir de los aportes doctrinales del denominado 
indigenismo integracionista. La norma internacional constituye 
un reflejo de los dictados de los movimientos sociales. Para el 
caso, el indigenismo constituye un paso delante de las políticas 
asimilacionistas del siglo XIX, de corte liberal, que fincó la cons-

4		 Vease Lerner, Natan, Minorías y grupos en el derecho internacional. 
Derecho y discriminación, México, Comisión Nacional de Derechos Huma-
nos, 1990. p. 137. Cita como referencia a Barsh, R. L., Indigenous People; An 
Emerging Objects of Internacional Law Ajik, 1986, p. 369.



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 13

titución de los Estados nacionales y marcó la segunda versión del 
colonialismo interno (criollos y luego mestizos/ladinos).

En los estudios doctrinales exploratorios de Naciones Unidas, 
una de sus mayores dificultades fue la definición de poblaciones 
indígenas (hoy pueblos indígenas). En ese momento los países 
con presencia indígena tenían definiciones distintas a veces con-
tradictorias. Así encontramos, entre otras: “poblaciones indíge-
nas”, “aborígenes”, “nativos”, “naturales”, “minorías étnicas”, 
“minorías nacionales”, “poblaciones tribales”, “indios”, “pobla-
ciones no civilizadas”, “poblaciones no integradas”, “pueblos in-
dígenas”. Para una muestra de lo señalado, basta ver el informe 
de Francesco Capotorti, relator especial de la Subcomisión de 
Prevención de Discriminaciones y Protección de Minorías, en 
ese momento.5

Las definiciones legales utilizadas actualmente por los Estados 
latinoamericanos, a juicio de los expertos en antropología jurídica, 
partían de una visión contenida en la dogmática etnocentrista, des-
pectiva y sectaria de una monocultura que menospreciaba a todos 
los demás, rebajándolas a la condición despectiva de “primitivas”; 
como señaló Ramón Cantón: “La superación de los dogmas etno-
centristas es tal vez el problema más urgente de nuestro tiempo”.6

En 1971 el Consejo Económico Social de Naciones Unidas 
encomendó a la Subcomisión para la lucha contra las medidas 
discriminatorias y la protección de las minorías, que emprendan 
“un estudio del problema de la discriminación que enfrentan las 
poblaciones autóctonas” cuyo relator fue José R. Martínez Cobo, 
que finalizó en 19837 y recomendó la adopción de una Declara-

5		 Estudio sobre los derechos de las personas pertenecientes a minorías 
étnicas, religiosas o lingüísticas, Nueva York, Naciones Unidas, Documento 
E/CN.4. Sub 2-384, Rev. I. 1979. 

6		 Cantón, Remo, Ilusione e preguidizio. L. uomo etnocentrico, Milán, Edi-
trice II, Sanggiatore, 1967. Véase también Perrot, Dominique y Preiswerk, 
Roy, Le ethocentrisme et histoire, París, Anthopos, 1975.

7		 Naciones Unidas hizo también un esfuerzo ligado al estudio de Martínez 
Cobo: Véase Capotorti, Francesco, Estudio sobre derechos de las personas 



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES14

ción que podía conducir eventualmente a una Convención y for-
mulaba a tal efecto algunos principios. En forma “operacional” 
se definía a las poblaciones indígenas como aquellas que

están constituidas por los descendientes actuales de los pueblos 
que habitan en el presente territorio de un país total o parcialmen-
te; en el momento que llegaron a él personas de otras culturas u 
origen étnico provenientes de otras partes del mundo, y que los 
dominaron y redujeron por medio de la conquista, asentamiento 
u otros medios a condición no dominante o colonial, que hoy vi-
ven más en conformidad con sus particulares costumbres y tradi-
ciones sociales, económicas y culturales que con la institucional 
del país del cual ahora forman parte, bajo una estructura estatal 
en que se incorporan principalmente características nacionales, 
sociales y culturales de otros segmentos, predominantes, de la 
población.

A juicio de Norbert Rouland, Stéphane Pierré-Caps y Jacques 
Poumrède, el informe Cobo 

contiene una parte propiamente doctrinal, en la que se abordan 
cuestiones que, como veremos en el capítulo siguiente, hoy día 
constituyen la parte medular de la problemática de los derechos 
autóctonos: definición de las poblaciones autóctonas, derecho a 
la autodeterminación, derechos lingüísticos y territoriales, etc. En 
el informe se distinguen de manera especial seis tipos de políticas 
que siguen los Estados respecto de los autóctonos.8

Cabe recordar que previo al estudio de Martínez Cobo, la úni-
ca definición de vigencia internacional era la que establecía el 
Convenio 107 de la OIT en su primer artículo, al establecer que 
se definía a los indígenas como:

pertenecientes a minorías étnicas, religiosas o lingüísticas, Nueva York, Na-
ciones Unidas, Documento E/CN.4/Sub 2-384. Rev. I, 1979.

8		 Derecho de minorías y de pueblos autóctonos, México, Siglo XXI, 1999. 
pp. 322 y ss. Los autores aún conservan un uso de categorías tradicionales.



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 15

1) Los miembros de las poblaciones tribales o semitribales 
en los países independientes, cuyas condiciones sociales y eco-
nómicas corresponden a una etapa menos avanzada que la que 
tienen los otros sectores de la colectividad nacional y que están 
regidos total o parcialmente por sus propias costumbres o tradi-
ciones o por una legislación especial.

2) Miembros de las poblaciones tribales o semitribales en los 
países independientes, considerados indígenas por el hecho de 
descender de poblaciones que habitaban el país en la época de la 
conquista o colonización y que, cualquiera que sea su situación 
jurídica, viven más acuerdo con las instituciones sociales, eco-
nómicas y culturales de dicha época que con las instituciones de 
la nación a que pertenecen.

El trabajo interpretativo de Ana Margolis First9 sobre el in-
forme de Martínez Cobo advirtió la influencia de la propuesta 
del Convenio 107 de la OIT. Sin embargo, Martínez Cobo tomó 
como base de adscripción el principio de autopercepción en su 
definición de poblaciones indígenas, recurriendo a un elemento 
que estima esencial, la “continuidad histórica”, tomando como 
base los siguientes factores:

Ocupación de tierras ancestrales.1.	
Origen común con los ocupantes originales de estas tierras.2.	
Una cierta cultura general, o manifestaciones específicas, 3.	
tales como la religión, un sistema tribal, la pertenencia a 
una comunidad indígena, modo de vestir, modo de ganar-
se la vida, estilo de vida.
Idioma.4.	
Residencia. Que el grupo o la comunidad debe gozar del 5.	
“derecho y poder soberano” de decidir quién pertenece 
al mismo, sin interferencia externa alguna, por tanto, “y 
sobre una base individual indígena, es una persona que 

9		 Estudio del problema de la discriminación contra las poblaciones indí-
genas en el marco de las Naciones Unidas, México, Colmex (mimeo), febrero 
de 1984.



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES16

pertenece a tales poblaciones indígenas en virtud de la au-
toidentificación como indígena (conciencia de grupo), y 
es reconocido y aceptado por esas poblaciones como uno 
de sus miembros (aceptación del grupo)”.10

El Convenio 107 sobre Poblaciones Indígenas y Tribales fue 
adoptado por la Conferencia Internacional del Trabajo en 1957, 
fue el primer instrumento jurídico internacional concebido es-
pecíficamente para salvaguardar de manera global los derechos 
de dichas poblaciones. Fue ratificado por 27 Estados miembros, 
entre ellos 14 de América Latina. Especialmente se dice que du-
rante las primeras dos décadas, el Convenio 107 contribuyó a la 
adecuación de legislaciones nacionales.

Como es sabido, el Convenio 107 recibió muchas críticas de-
bido a su carácter etnocentrista al hablar de “etapas menos avan-
zadas” y a su perspectiva integracionista, en la medida que partió 
de la existencia de un modelo de desarrollo de carácter unidirec-
cional (atraso/progreso) en las que las diferencias culturales pa-
decen provocar situaciones de atraso. Asimismo, no contempló 
la existencia de estructuras de dominación y supuso que la única 
vía para mejorar las condiciones de vida de los pueblos origina-
rios y tribales era su integración cultural, económica y política a 
la sociedad nacional. Es bueno recordar que el Convenio entró 
en vigor el 2 de junio de 1959, en pleno auge de las políticas in-
tegracionistas de los Estados latinoamericanos y los dictados de 
la antropología cultural norteamericana.

James Anaya sintetiza que: 

Al identificar a los miembros de los grupos indígenas como indivi-
duos necesitados de especiales medidas para la protección de sus 
derechos humanos, el Convenio 107 de la OIT refleja las premisas 
del asimilacionismo en vigor entre los elementos políticos domi-

10		 Martinez Cobo, J. R., Study on the Problem of Discrimination Against Indig-
enous Populations, Naciones Unidas, 1987, doc. E/CN.4. Sub 2/1986/7/1986/7/
Add,4. Sus estudios detallados se basan en la información recibida de 37 
países.



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 17

nantes en los círculos nacionales e internacionales en el momento 
de su adopción.

Anaya cita que la adopción del Convenio correspondió con el 
periodo denominado de la “terminación” (termination policy) en 
los Estados Unidos, en el que la política federal consistió en pro-
mover la asimilación de las culturas indígenas como medio para 
“terminar” el reconocimiento federal de su estatus especial.11

Cabe advertir, a propósito de este estudio, cuáles son los ante-
cedentes doctrinales que le dieron sustento al Convenio 107: la 
Declaración LXII del Acta final del Primer Congreso Indigenista 
celebrado en Pátzcuaro, México, en 1940. Allí se reconoce el 
alcance continental al establecer que “el problema de los grupos 
indígenas de América es de interés público, de carácter conti-
nental y relacionado con los propósitos afirmados de solidaridad 
entre todos los pueblos y gobiernos del Nuevo Mundo”. Se llegó 
a la conclusión que dicho problema era:

De interés público, es decir, de interés para los Estados y ——
para todas las entidades públicas.
De carácter continental, porque se presenta en mayor o me-——
nor grado en todos los países de América.
Y en su solución, supone el ejercicio del principio de solida-——
ridad, tan necesario entre los países del Nuevo Mundo que, 
en su inmensa mayoría, confrontan problemas análogos.

Para establecer la presencia de los pueblos originarios se tomó 
como punto de partida la distribución numérica de la población 
indígena preparada en 1941 por la Oficina Internacional del Tra-
bajo (OIT), luego el Instituto Indigenista Interamericano llevó a 
cabo una investigación, cuyos resultados aparecieron en el Anua-
rio Indigenista correspondiente a 1962.

11		 Los pueblos indígenas en el derecho internacional, Trotta-Universidad 
Internacional de Andalucía, 2004, p. 89.



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES18

La OIT, que proporciona estos primeros datos demográficos, 
venía trabajando asuntos referidos a los pueblos originarios des-
de 1921, Destacan las siguientes acciones:

1921. La OIT realiza estudios acerca de las condiciones ——
laborales de los trabajadores de los pueblos indígenas y tri-
bales, en particular, sobre el trabajo forzoso de las “pobla-
ciones nativas” en las Colonias.
1952-1972. Bajo el liderazgo de la OIT, en un esfuerzo ——
multiagencial, se inicia el Programa Indigenista Andino en 
Argentina, Bolivia, Chile, Colombia, Ecuador, Perú y Vene-
zuela, cubriendo unos 250,000, indígenas.
1953. La OIT publica el libro: —— Poblaciones indígenas: con-
diciones de vida y de trabajo de las poblaciones aborígenes 
en los Estados independientes.12

El Congreso de Pátzcuaro de 1940, en la resolución LII, de-
finió al indio como aquel individuo económica y socialmente 
débil. Indigenista, dice la resolución XLIV del Acta final del 
Congreso, es aquella persona que se dedica “profesionalmente al 
servicio de los asuntos indígenas”. Sobre la base de la experien-
cia realizada, el indigenismo resulta: la política que realizan los 
Estados americanos para atender y resolver los problemas que 
confrontan las poblaciones indígenas, con el objeto de integrar-
las a las nacionalidades correspondientes.

Se estimó que el indigenismo13 no es una ciencia sino una po-
lítica, es decir, una parte de la actividad sistematizada que rea-
lizan las entidades públicas con fines de servicio general y para 

12		 Tomei, Manuela y Swepston, Lee, Pueblos indígenas y tribales: guía para 
la aplicación del Convenio 169 de la OIT, Ginebra, OIT, junio de 1996. Sobre los 
antecedentes del Convenio 107 puede consultarse: Hannum, H., “New Develop-
ments in Indigenous Rights”, Virginia Journal of Internacional Law, 1988.

13		 Por consiguiente en el uso ordinario y también en el trabajo antropológi-
co, la palabra “indígena” substituye a la palabra “indio”, del término indígena 
se ha derivado la palabra “indigenista” y también “indigenismo”.



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 19

mantener, consolidar o desarrollar la correspondiente ecuación 
de poder.14

De esa cuenta encontramos que la propuesta doctrinaria de 
Naciones Unidas, incluidas las propias acciones de la OIT, se 
enmarcan en lo que se ha denominado “el indigenismo integra-
cionista” que aún continua siendo una práctica política pese a la 
condena de su carácter etnocida, como veremos más adelante.

En palabras de Alejandro Lipschutz, una figura relevante, el 
indigenismo sintetiza el quehacer del denominado indigenismo 
integracionista, pues

Al empeñarnos en resumir en tan pocas palabras el amplio senti-
do cultural del movimiento indigenista americano corremos, tal 
vez, el riesgo de que se formara la falsa idea que el movimien-
to indigenista propugnaba un aislamiento cultural de las masas 
indígenas ante los grupos de tradiciones ibéricas. Sin embargo, 
queremos dejar constancia de que el movimiento indigenista des-
de su comienzo estaba consiente de la necesidad de “que por la 
acción económica, social y cultural, se procure que las comuni-
dades (indígenas) se desarrollen para incorporarse integralmente 
a la vida social de cada país” (1, artículo LIII), así como también 
de la necesidad de “asimilar y aprovechar” en la economía y vida 
cultural de las masas indígenas “los recursos de la técnica mo-
derna y la cultura universal” (1, artículo LXII). El acento es el 
concepto indigenista no está en el aislamiento, sino en la incorpo-
ración a la vida nacional de los países americanos, pero siempre 
“sobre la base del respeto a los valores positivos de su historia y 
cultura (1, artículo LXII).15 

14		 Marroquín, Alejandro, Balance del indigenismo, México, Instituto In-
digenista Interamericano, 1972, Ediciones especiales núm. 62. Iniciados mis 
estudios doctorales en sociología en la UNAM, en México, en julio de 1976, 
realicé una serie de entrevistas con el doctor Marroquín y me obsequió el libro 
que cito. Es interesante también el artículo “Economía indígena y desarrollo”, 
América Indígena, México, vol. XXVIII, núm. 4, octubre de 1968. 

15		 Perfil de Indoamérica de nuestro tiempo, Antología 1937-1962, La Ha-
bana, Instituto Cubano del libro, 1972, p. 87. Para ilustrar la propuesta el au-
tor cita: Acta final del Segundo Congreso Indígenista Interamericano, Cuzco, 



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES20

En lo político son importantes las observaciones de Guillermo 
Bonfil Batalla:

Aun admitiendo la existencia de antecedentes coloniales y del 
siglo XIX, parece indiscutible que el indigenismo mexicano con-
temporáneo debe reconocer en la revolución de 1910 su punto de 
partida, el inicio de su forja. La intención, las ideas fundamentales 
y las modalidades de la práctica indigenista se comprenden mejor 
si se las contempla al lado de la reforma agraria, la educación ru-
ral, el movimiento intelectual nacionalista, que alcanzaron su ex-
presión más cabal durante el periodo cardenista. No fue por azar 
que el Primer Congreso Indigenista Interamericano se reuniera en 
Pátzcuaro en 1940; podría entenderse esa ocasión por el momento 
de resumen e integración de los planteamientos y prácticas de dos 
décadas anteriores en materia de educación y promoción económi-
ca de las comunidades indígenas, al lado de lo cual se había ins-
titucionalizado ya el indigenismo (Departamento Autónomo de 
Asuntos Indígenas, 1936) y la enseñanza de la antropología (en el 
Departamento de Antropología de la Escuela Nacional de Cien-
cias Biológicas, 1938). Todas esas experiencias de indigenismo 
cuajan en Pátzcuaro para conformar una ideología acorde con la 
revolución mexicana. Es en este proceso donde se formaron los 
indigenistas mexicanos más notables, desde Manuel Gamio hasta 
Gonzalo Aguirre Beltrán. Era un ambiente de euforia revolucio-
naria, explicable por la curva entonces todavía ascendente del 
proceso iniciado en 1910. Se estaba “forjando patria” (Gamio), 
“substanciando la idea de nación” (Aguirre Beltrán).16

1949; Gamio Manuel, Actividades del Instituto Indígenista Interamericano, 
México, Instituto Indígenista Interamericano, 1944. Es de reconocer que el 
autor se adscribe al marxismo. Recordemos que su propuesta va de acuerdo con 
las tendencias de la época a intentar resolver la cuestión vía la incorporación 
proletaria del indio para hacer la revolución socialista.

16		 “Del indigenismo de la revolución a la antropología crítica”, De eso que 
llaman antropología mexicana, México, Nuestro Tiempo, 1970, p. 41.



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 21

Estos ideales revolucionarios también son compartidos por el 
marxismo de la época,17 así tenemos dos teóricos importantes: 
Narciso Bassols y Vicente Lombardo Toledano.18 Del segundo, 
Aguirre Beltrán, dijo: 

Lombardo representa el esfuerzo más acabado hecho en México 
por nacionalizar una interpretación marxista del problema del in-
dio y que, con ello, abrió alternativas antes no contempladas con 
claridad para resolverlos. Los indigenistas de México estamos en 
deuda con él.

Seguramente Gonzalo Aguirre Beltrán inicia la etapa de la an-
tropología aplicada en México sustentando la tesis de las regio-
nes de refugio.19

La delegación mexicana en el Congreso de Pátzcuaro estuvo 
integrada por Luis Chávez Orozco, jefe del Departamento Au-
tónomo de Asuntos Indígenas, historiador eminente y militante 
marxista; Vicente Lobardo Toledano (voz de la delegación) diri-
gente máximo de la poderosa Organización de Trabajadores de 
México. Compusieron la delegación mexicana profesionales dis-
tinguidos de las ciencias antropológicas —como Manuel Gamio, 

17		 CTAL, Primer Congreso Indigenista Interamericano, México, 1940; 
Chávez Orozco, La escuela mexicana, México, Orientaciones, 1940.

18		 “Al comentar, días después de terminado el Congreso, su enorme trascen-
dencia Lombardo hace notar que sus afirmaciones principales fueron: 1) luchar 
contra los efectos perniciosos del latifundio y de la concentración de la tierra, 
2) dotar a los núcleos indígenas de tierras, aguas, crédito y dirección técnica, 
para hacerlos factores de importancia en la economía de cada país; 3) respetar 
la integridad social y cultural de los grupos indígenas; 4) emplear las lenguas 
autóctonas para trasmitir mediante ellas, la cultura universal a los indígenas; y 
5) aceptar a éstos en la vida de América, no como hombres vencidos, ni como 
menores sujetos a tutela, sino como una fuerza humana que ha de contribuir 
al enriquecimiento de la cultura de cada país”. Lobardo Toledano, Vicente, El 
problema del indio, México, SEP Setentas, 1973.

19		 Véase el prólogo de Palermo, Ángel, “Introducción”, en Aguirre Beltrán, 
Gonzalo, Obra polémica, México, Universidad Veracruzana-Fondo de Cultura 
Económico, 1992.



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES22

Moisés Sáenz, Miguel Othón de Mendizábal y Alfonso Caso—. 
Una media docena de maestros extranjeros —entre los cuales 
se contaba Mauricio Swadesh, Norman Mc. Quown y Paul Kir-
chhof— que llegaron atraidos por los cambio sociales que impul-
saba el movimiento revolucionario, contribuyeron como miem-
bros de la delegación mexicana, a configurar la nueva política.

Concurrieron como asesores Julio de la Fuente, Alfonso Vi-
lla Rojas, Daniel Rubín de la Borbolla, Gilberto Loyo, Mauri-
cio Magdaleno. William C. Townsend no figuró como delegado, 
pero su influencia estuvo en las resoluciones sobre el uso de las 
lenguas vernáculas.20 De este modo, se puede aseverar que es

indudable que el indígena y los indígenas han estado presentes en 
todo planteamiento y en los principales momentos de definición 
del desarrollo nacional (México). De ahí quizás el encuentro crea-
dor que se hace evidente, a partir de 1917, entre hombres que te-
nían una inclinación más marcada hacia las actividades prácticas y 
aquellos que inicialmente partieron de una vocación teórica.21

Sin duda hay un carácter vinculante del indigenismo con la 
Revolución mexicana. Con ello la restitución de sus tierras sigue 
siendo una demanda vigente, recordemos el Plan de San Luis de 
Francisco I. Madero, cuando inicia su lucha contra la dictadu-
ra de Porfirio Díaz; El Plan de Ayala, de Emiliano Zapata que 
es recogido por el Decreto de 1915, expedido por el presidente 
Carranza, con el cual se inicia la reforma agraria mexicana. La 
demanda indígena por la tierra se encuentra formulada por el 
artículo 27 constitucional de 1917 y luego reformado por el go-
bierno de Salinas de Gortari con lo cual se inicia para algunos “la 
reforma de la reforma agraria” y para otros la “contrarreforma 
agraria”.

20		 Aguirre Beltrán, Gonzalo, “Introducción” al libro de Lombardo Toleda-
no, Vicente,  op. cit., nota 18, p. 38.

21		 Instituto Nacional Indigenista, México Indígena. INI 30 años después. 
Revisión crítica, diciembre de 1978, p. 25.



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 23

Sin embargo, constitucionalmente los indígenas no aparecen 
como tales y al igual que la Constitución liberal de 1857 se ha 
pretendido, con una superestructura jurídica, negar una realidad 
socioeconómica y cultural.

Al decir de Margarita Nolasco: 

el indigenismo también demuestra que los indígenas no viven ais-
lados del mundo que los rodea, sino que forman parte de él”. Ini-
cia el estudio de las relaciones entre los grupos indígenas y los no 
indígenas pero hace especial hincapié en la cultura. Su enfoque 
es histórico; considera que “los indígenas son el resultado de tres 
siglos de colonización española y un siglo de luchas internas y 
épocas de paz extrañamente mezclados; pero que indígenas y no 
indígenas están siempre integrados en un mismo sistema de rela-
ciones. El sistema está en tal forma estructurado que se establece 
un proceso continuo de intercambio cultural entre ambos mun-
dos, haciendo que la aculturación sea un proceso dinámico.22

Una descripción sobre la política indigenista en América to-
mando como modelo seis países: México, Guatemala, Ecuador, 
Perú, Brasil y Bolivia, la encontramos en el texto ya citado de 
Alejandro Marroquín.

El estudio se fundamentó en la resolución núm. 35 del VI Con-
greso Indigenista celebrado en Pátzcuaro, México, del 15 al 21 
de abril de 1968, en donde se estableció la obligación de realizar 
sistemáticamente una evolución de la labor indigenista llevada a 
cabo en cada país americano. Justamente el trabajo de Marroquín 
fue elaborado en cumplimiento de esa resolución y en los países 
escogidos fue donde el indigenismo concretó más sus acciones y 
de donde a la larga se formularán sus mayores críticas.

La propuesta de Rodolfo Stavenhagen y su equipo de traba-
jo, tomando como base las experiencias de Brasil, Guatemala, 
México y Perú, se asentó en torno al indigenismo.

22		 “La antropología aplicada en México y su destino final el indigenismo”, De 
eso que llaman antropología mexicana, México, Nuestro Tiempo, 1970, p. 71.



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES24

De esa manera el pensamiento latinoamericano de principios del 
siglo XX inicia una nueva etapa en la construcción de su identi-
dad, la cual se origina a partir de la revalidación de la realidad y 
con ella la crítica al positivismo y a las creencias del sionismo; 
constituía el modelo a realizar en Latinoamérica, previa aniquila-
ción de la herencia ibérica o latina… Tomar conciencia de la pro-
pia realidad para transformarla en los hechos significaba asumir 
al “indigenismo” como parte de la realidad que se proponía trans-
formar. Pero resulta que al tratar de dar solución a la diversidad 
latinoamericana, el “indígena” sigue desempeñando el papel de 
instrumento de una prosperidad y bienestar que no son suyos.

…
Así pues, el eje principal en que girará la redención, la sal-

vación del “indio” en el contexto latinoamericano a partir de las 
ideas que expresaron los pensadores del siglo XX, será el de la 
urgente integración de estos pueblos con la finalidad de edificar 
naciones homogéneas culturalmente. Bajo los principios de asi-
milación e integración se orientarán las políticas indigenistas que 
en la actualidad constituyen el soporte del indigenismo oficial en 
el continente.23

Así hemos abordado el denominado “indigenismo”, que para 
el caso se impregna, en sus inicios, de los principios de la Revo-
lución mexicana, los cuales, para algunos, fueron abandonados a 
partir de las sucesiones presidenciales después de Lázaro Cárde-
nas. En tanto, otros estiman que hay un ascenso del indigenismo 
institucionalizado (1936-1982) y luego un descenso (1983-2000). 
Tomar el caso de México es importante, ya que fue el modelo más 
exitoso del indigenismo en América Latina, dada su estabilidad 
política. La otra corriente doctrinal que no podemos perder de vis-
ta es la antropología cultural norteamericana, que centra sus ma-

23		 Derecho indígena y derechos humanos en América Latina, México, Colegio 
de México-Instituto Interamericano de Derechos Humanos, 1999 .pp. 44 y 45.



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 25

yores esfuerzos en Guatemala y tiene también como laboratorio 
importante el sur mexicano y la región andina.24

III. El modelo integracionista de la antropología 
cultural norteamericana

Los estudios antropológicos norteamericanos ligados a esta vi-
sión integracionista se iniciaron con los estudios de Robert ����Red-
field, los cuales superan a los estudios clásicos de la comunidad 
para determinar los vínculos sociales que unen a la comunidad a 
una sociedad mayor. En estas circunstancias nace la “teoría de la 
aculturación”, cuya obra precursora es la de este autor: Tepoztlán 
a Mexican Village de 1930, trabajo que representa una alternati-
va de estudio más dinámico, o sea, una salida en cuanto al nivel 
inicial de la descripción etnográfica. Este enfoque representó una 
visión más amplia del problema del “contacto cultural” y del “di-
fusionismo inicial”, fenómenos socioculturales que constituyen 
el aspecto más esencial de estudio.

Esta perspectiva de enfocar cambios socioculturales en el 
marco de los Estados nacionales pluriétnicos tuvo un impacto 
indiscutible en las políticas indigenistas de los gobiernos latinoa-
mericanos. Y aunque no puede tacharse a esta antropología de 
ser deliberadamente etnocida, su influencia intelectual condujo a 
una visión del “problema indio” con consecuencias semejantes.

La propuesta inicial de la teoría de la aculturación partió de 
la propuesta del continuum folk urbano. Los trabajos realizados 
bajo esta metodología en ningún caso fueron aislados y formaron 

24		 Véase Ewald, Robert H., Bibliografía comentada sobre la antropología 
social de 1900 a 1953, Seminario de Integración Social Guatemalteca, 1956; 
Redfiel, Robert, “La sociedad Folk”, Revista Mexicana de Sociología, México, 
vol. IV, núm. 4, 1970; Flores Alvarado, El adamscismo y la sociedad guatemal-
teca, Guatemala, Piedra Santa, 1983; Goubaud, Carrera, Antonio, Indigenismo 
en Guatemala, Seminario de Integración Social, Guatemala, 1964; Solares, 
Jorge, “Corrientes antropológicas sobre etnicidad y clases social en Mesoamé-
rica, Guatemala, Debate núm. 2. Flacso, 1989.



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES26

parte de un plan maestro apoyado por fundaciones privadas u 
organismos estatales que tenían ciertos objetivos específicos. Ju-
lián H. Steward, director de estudios antropológicos de la Smith-
sonian Institution, respaldado por la Comisión Interdepartamen-
tal del Departamento de Estado para la Cooperación Científica 
Cultural, manifestó en su oportunidad que los resultados de estas 
investigaciones se publican con el fin de:

I. Proporcionar un conjunto de datos que impulsen el análisis y 
la comprensión científica de las complejas tendencias en rápido 
movimiento de los cambios de la cultura moderna entre los que, 
en general, se describen como pueblos de “cultura Folk”.

II. Proporcionar información que ayude a las personas con qué 
deben encarar responsabilidades administrativas.25

Los trabajos en materia de aculturación fueron patrocinados por 
influyentes organizaciones y planificados como actividades de im-
portantes equipos: El Instituto Carnegie patrocinó el programa maya 
(del cual formó parte el estudio de Yucatán de Redfield); el Ins-
tituto de Antropología Social de la Smithsonian Institution es-
timuló el Programa Peruano llevado a cabo por Harry Tsopik y 
John Gillin y, por último, el Proyecto Tarasco que fue organizado 
conjuntamente por los gobiernos de México y la Universidad de 
California bajo la dirección de Ralph L. Velas. En Guatemala, de 
1934 a 1946, Sol Tax trabajó para la Fundación Carnegie sobre as-
pectos de la cultura indígena en Guatemala, cuyo fruto fue su libro 
El capitalismo del centavo.

En Guatemala la antropología cultural prácticamente condu-
jo teóricamente al indigenismo, vía el Seminario de Integración 
Social y el Instituto Indigenista Nacional, y fue cerrado después 
por las dictaduras militares.

Su influencia de 1940 a los años cincuenta fue tan grande que 
la Institución Carnegie de Washington llegó a formar parte du-
rante varios años del Consejo Consultivo del Instituto Indigenis-

25		 Marshal, Juan F., Cambio social en América latina, Buenos Aires, Solar-
Hachete, 1967, p. 51.



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 27

ta Guatemalteco. El teórico más importante de esta corriente fue 
Richard Adams y su teoría de la latinización.26

En el quehacer investigativo se basó en lo fundamental en la 
denominada Guía para la clasificación de los datos culturales, 
más conocida entre los antropólogos como la Guía Murdock, edi-
tada por primera vez en 1954 por la Oficina de Ciencias Sociales 
de la Unión Panamericana y el Instituto Indigenista Nacional de 
Guatemala. Originalmente fue editada en inglés, Outline of Cul-
tural Material, publicada por la Human Area Files de Estados 
Unidos.

En 1942 la oficina del coordinador de Asuntos Interamerica-
nos del Gobierno de Estados Unidos estableció un contrato con 
la Universidad de Yale, con la finalidad de preparar un llamado 
Índice estratégico de América Latina.

En Guatemala, frente a la antropología cultural se dio un en-
frentamiento político, en tanto que el proyecto del segundo go-
bierno de la revolución de octubre, encabezado por el coronel 
Jacobo Arbenz Guzmán, implementó la reforma agraria (Decreto 
900) que afectó los intereses económicos norteamericanos y su 
control político, entre ellos, los de la visión antropológica que 
tuvo como rival el desarrollo de un derecho social: agrario, la-
boral, de seguridad social y autodeterminación; lo cual, afectó al 
sector oligárquico aliado del Departamento de Estado y sus em-
presas que controlaban la producción agrícola, frutera, ferroca-
rrilera, de energía eléctrica, etcétera, aliados de la Iglesia católica 
conservadora.

En los años setenta surgen estudios importantes que formulan 
una crítica seria a la antropología cultural —que algunos han de-
nominado antropología de la ocupación— cabe destacar los plan-

26		 La latinización fue para Adams un proceso mediante el cual un indio 
se convierte en hispanoamericano. Vease Adams, R. N., Encuestas sobre la 
cultura de los ladinos, Austin, University of Texas, 1968; “La transformación 
social en Guatemala”, Cambios sociales en América Latina, México, Libreros 
Mexicanos Unidos, 1965; Introducción a la antropología aplicada, Guatema-
la, Seminario de Integración Social, 1971.



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES28

teamientos de Rodolfo Estavenhagen, Severo Martínez Peláez, 
Jean Loup Herbert y Carlos Guzmán Böckler para Guatemala.27

IV. Convenio 169. Tránsito del integracionismo 
al indigenismo de participación

Las acciones integracionistas de Naciones Unidas cambiaron 
de giro cuando se da la revisión del Convenio 107 que se produjo 
en la Reunión 234 (noviembre de 1986), el Consejo de Admi-
nistración decidió incluir en la orden del día de la 75a reunión 
(1988) de la Conferencia Internacional del Trabajo el siguiente 
punto: “Revisión parcial del Convenio Sobre Poblaciones Indí-
genas y Tribales”, 1957 (núm. 107).

La OIT trabajó junto al Convenio 107 la recomendación núme-
ro 104 en la época en que dirigió el Programa Indigenista Andino, 
un programa integrado de cooperación técnica en el que participa-
ban algunas otras organizaciones intergubernamentales.

Ante esta situación, y tras una decisión adoptada por el Con-
sejo Administrativo en su 231a. reunión (noviembre de 1985), se 
celebró en septiembre de 1986 una Reunión de Expertos Sobre la 
Revisión del Convenio Sobre Poblaciones Indígenas y Tribales 
ya citada. Los expertos recomendaron por unanimidad la revi-
sión urgente del Convenio, sugirieron especial atención en re-
examinar el enfoque integracionista básico del Convenio y sus 
disposiciones sobre el derecho a las tierras, así como las relativas 
a la contratación y condiciones de empleo y trabajo de dichas 
poblaciones, y pusieron de relieve que la revisión del Convenio 

27		 Guzmán Böcker, Carlos y Jean Loup Herbert, Guatemala una interpre-
tación histórico social, México, Siglo XXI, 1970; Martínez Peláez, La patria 
del criollo, Universidad de Guatemala, 1970; Estavenhagen, Rodolfo, Clases, 
colonialismo y aculturación, Guatemala, 1968, Cuadernos del Seminario de 
Integración Social, núm. 19. Véase Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando, 
“Etnocidio antropológico: la versión de la antropología cultural norteamericana 
sobre los indios en Guatemala”, Justicia y pueblos indígenas, 2a. ed., Instituto de 
Estudios Comparados en Ciencias Penales de Guatemala, 2000. pp. 124-166.



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 29

debería ser sólo parcial, es decir, debería basarse en el texto del 
instrumento existente a fin de preservar en la medida de lo posi-
ble los puntos válidos.

En todo caso se estimó que el Convenio 107 es anticuado. 
Es preciso revisarlo. Entre las conclusiones para su revisión se 
destacó:

1. La tendencia hacia la integración del actual convenio es inade-
cuada y ya no refleja las concepciones actuales.

2. Los pueblos indígenas y tribales deberían gozar tanto como 
sea posible del control sobre su propio desarrollo económico, so-
cial y cultural.

3. Debería de reconocerse el derecho de estos pueblos a man-
tener relaciones recíprocas con la sociedad nacional en pie de 
igualdad a través de sus propias instituciones.

4. Los derechos tradicionales sobre la tierra de estos pueblos de-
berían de reconocerse y protegerse efectivamente, y tomar nota de 
que los representantes indígenas y tribales presentes consideraron 
de manera unánime que esas tierras deberían ser inalienables.

5. A fin de hacer efectivos esos derechos, los Estados ratifican-
tes deberían de adoptar medidas para determinar las tierras a las 
cuales esos pueblos tienen derecho, procediéndose al deslinde o 
demarcación de las mismas si no lo hubiesen efectuado.

6. La facultad de los Estados para apropiarse tierras indígenas 
o tribales o para trasladar a estos pueblos de sus tierras; debería 
de limitarse a circunstancias excepcionales y sólo debería tener 
lugar si cuenta con el libre consentimiento dado con plena infor-
mación. Si este consentimiento no pudiera obtenerse, esta facul-
tad debería ejercerse sólo después de procedimientos adecuados 
previstos para determinar las circunstancias excepcionales de 
cada caso y que garanticen a estos pueblos la oportunidad de estar 
efectivamente representados.

7. En los casos de traslados necesarios en función de apro-
piaciones a que se refiere el párrafo anterior, y después de esos 
procedimientos, los grupos indígenas o tribales deberían recibir 
compensaciones que incluyeran tierras por lo menos de la misma 
superficie, calidad y situación legal en las que puedan continuar su 



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES30

modo de vida tradicional y que sean apropiadas para proveer a sus 
necesidades presentes y desarrollo futuro.

8. Los pueblos indígenas y tribales deberían verse plenamente 
involucrados en cada etapa del procedimiento de cada una de las 
actividades propuestas que sean adoptadas por la OIT o por los 
Estados ratificantes y que afecten a esos pueblos.

9. Considerar que los representantes indígenas y tribales pre-
sentes insistieron de manera unánime sobre la importancia de la 
libre determinación en los asuntos económicos, sociales y cul-
turales, como un derecho y como un principio esencial para el 
desarrollo y nuevas normas de la OIT.28

Los expertos empleadores expresaron sus reservas sobre los 
puntos 7 y 9.

Cabe señalar que la revisión del Convenio 107 debitó también 
de las demandas de los propios pueblos indígenas y tribales:

Las implicaciones que conlleva la noción de integracionismo y otra 
serie de nuevos elementos que fueron surgiendo a lo largo de los 
años hicieron sentir la necesidad de emprender la revisión del Con-
venio núm. 107. En particular se debe indicar el surgimiento de 
las organizaciones de los pueblos indígenas y tribales, su presen-
cia en los foros nacionales y el reconocimiento de su participación 
en la toma de decisiones sobre cuestiones que les afecten.29

Luego entró en vigor en septiembre de 1991 el Convenio re-
visor número 169, y se consideró que la evolución del derecho 
internacional desde 1957 y los cambios que han sobrevenido en 
la situación de los pueblos indígenas y tribales en todas las re-
giones del mundo hacen aconsejable adoptar nuevas normas in-
ternacionales en la materia, a fin de eliminar la orientación hacia 

28		 OIT, Conferencia Internacional del Trabajo. 75 Reunión 1988. Informe 
VI (1), Ginebra, 1987, pp. 125 y 126.

29		 Pulido J. R., “Revisión del Convenio sobre Poblaciones Indígenas y Tri-
bales”, Anuario Indigenista, vol. XLVIII, diciembre de 1988, p. 100. Las cur-
sivas son nuestras.



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 31

la asimilación de las normas anteriores. Por otra parte, reconoció 
las aspiraciones de los pueblos a asumir el control de sus propias 
instituciones, formas de vida, desarrollo económico y a mantener 
y fortalecer sus identidades, lenguas y religiones dentro del marco 
de los Estados en que viven. Se observó igualmente que en mu-
chas partes del mundo esos pueblos no pueden gozar de los dere-
chos fundamentales en el mismo grado que el resto de la población 
y que sus leyes y valores, costumbres y perspectivas han sufrido, 
a menudo, erosión.

Se recordó la particular contribución de los pueblos indígenas 
y tribales a la diversidad cultural, a la armonía social y ecológica 
de la humanidad y a la cooperación y compresión internacionales. 
Se insistió en que el Convenio es aplicable a los pueblos tribales 
en países independientes cuyas condiciones sociales, culturales 
y económicas los distinguen de otros sectores de la colectividad 
nacional y que están regidos total o parcialmente por sus propias 
costumbres, tradiciones o por una legislación especial, también 
aplicable a los pueblos en países independientes, consideradas 
indígenas por el hecho de encontrase en una región geográfica a 
la que pertenece el país o por descender de poblaciones que habi-
taron en él en la época de la conquista, colonización o el estable-
cimiento de las actuales fronteras estatales y que, sea cual fuere 
su situación jurídica, conserven todas sus instituciones sociales, 
económicas, culturales y políticas propias o parte de ellas.

El Convenio, además, da respuesta a una de las reivindicacio-
nes más recurrentes de las organizaciones indígenas y tribales 
de abandonar el integracionismo y aceptar al denominado “et-
nodesarrollo” que da particular importancia a la participación 
indígena en la identificación de sus problemas y considera a la 
autoidentificación (conciencia de su identidad) como un criterio 
fundamental para determinar a qué grupo se aplica éste. Enton-
ces, se consideró a la conciencia de la identidad indígena o tribal 
como un criterio fundamental para determinar los grupos a los 
que se aplican las disposiciones del Convenio.



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES32

Doctrinalmente el Convenio revisor 169 de la OIT es fruto de 
un largo proceso de construcción y no se trata simplemente de que 
el derecho internacional público moderno sea el gestor.

Esta propuesta conlleva una visión juspositivista, en tanto que 
olvida los procesos sociales y políticos que le dan vida al ser sus 
fuentes reales.

Para efecto del análisis haré dos reflexiones, la primera enca-
minada a la presentación de su contenido normativo y la segunda 
orientada a determinar las fuentes reales, y para el caso doctrina-
les, que le dieron sustento.

El Convenio abordó la cuestión agraria y resulta fundamental, 
en la medida como lo afirma Gutelman: “Los problemas agrarios 
constituyen, pues, un lugar geométrico al que se le aplican, en 
un estudio de disección, métodos e instrumentos pertenecientes 
a ciencias y disciplinas extremadamente diversas”.30

Mariátegui, en sus estudios pioneros, Siete ensayos, partió de 
la tesis que

quienes ignoran o eluden a éste como problema económico social, 
son otros tanto estériles ejercicios teoréticos —y a veces sólo ver-
bales—, condenados a un absoluto descrédito. No los salva a algu-
nos su buena fe. Prácticamente todos han servido sino para ocultar 
o desfigurar la realidad del problema. La crítica socialista lo descu-
bre y establece, porque busca sus causas en la economía del país y 
no en sus mecanismos administrativos, jurídicos o eclesiásticos, ni 
en su dualidad o pluralidad de razas, ni en sus condiciones cultura-
les o morales. La cuestión indígena arranca de nuestra economía. 
Tiene sus raíces en el régimen de propiedad de la tierra. Cualquier 
intento de resolverla con medidas administrativas o de policía, con 
métodos de enseñanza o con obras de vialidad, constituyen un tra-
bajo superficial o adjetivo, mientras subsista la feudalidad.

30		 Gutelman, Michael, Structures et Reforma Agriares, París, Petit Collec-
tion-Maspero, 1978, pp. 15 y ss.



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 33

El Convenio 169 en su desarrollo normativo destaca “La uti-
lización del término pueblo en este Convenio no deberá inter-
pretarse en el sentido de que tenga implicación alguna en lo que 
atañe a los derechos que pueda conferirse a dicho término en el 
derecho internacional”. Artículo 1.3. Convenio 169.31

En lo que concierne a las disposiciones sobre tierras (artícu-
los 13-19), el texto del Convenio incluye la expresión “tierras 
o territorios”, reconoce a los pueblos interesados el derecho de 
propiedad y de posesión sobre las tierras tradicionalmente ocu-
padas, así como sobre las que no están exclusivamente habitadas 
por ellos.

En el artículo 13 se establece que, al aplicar las disposiciones 
del Convenio, los gobiernos deberán respetar la importancia es-
pecial que para las culturas y valores espirituales de los pueblos 
interesados reviste su relación con la tierra y los territorios, o 
con ambos cuando sea aplicable, que ocupen o utilicen de algu-
na manera y en particular los aspectos colectivos de la relación. 
En el artículo 15 (párrafo 1) se prevé que los derechos de los 
pueblos indígenas y tribales a los recursos naturales existentes 
en sus tierras deberán protegerse especialmente. Esos derechos 
comprenden el derecho de esos pueblos a participar en la utiliza-
ción, administración y conservación de dichos recursos.

En el artículo 13.2, el término “territorios” causó muchas difi-
cultades. Hubo delegados gubernamentales que hubieran preferi-
do el término “aréas”, considerado menos problemático. 

31		 Resulta importante al respecto consultar el Informe IV (2a.) Revisión 
parcial del Convenio sobrepoblaciones indígenas y tribales, 1957 (núm. 107) 
Conferencia Internacional del Trabajo 76a. reunión 1989, Ginebra, Oficina 
Internacional del Trabajo, 1989. Las inconformidades sobre el término provi-
nieron en especial de las delegaciones oficiales de Australia, Brasil, Canadá, 
Chile, Ecuador, Estados Unidos e India. Los organismos deliberantes de las 
Naciones Unidas no han tomado ninguna decisión acerca de si el derecho de li-
bre determinación rige para los pueblos indígenas y tribales ni, en caso afirma-
tivo, en qué medida o en que circunstancias. No se tuvo en cuenta la propuesta 
de utilizar el término “naciones”.



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES34

El artículo 18 sanciona toda intrusión o todo uso no autorizado 
de las tierras. El artículo 19 se refiere a los programas agrarios 
nacionales que deberán garantizar a los indígenas las condiciones 
equivalentes a las que disfrutan otros sectores de la población.

En caso que pertenezca al Estado la propiedad de los minera-
les y de los recursos del subsuelo o tengan derechos sobre otros 
recursos existentes en la tierra, los gobiernos deberán establecer 
o mantener procedimientos con miras a consultar a los pueblos 
interesados, antes de emprender cualquier programa de prospec-
ción o explotación de los recursos existentes de sus tierras con 
el fin de determinar si los intereses de esos pueblos interesados 
deberán participar, siempre que sea posible, en los beneficios que 
reportan tales actividades y percibir una indemnización equitati-
va por cualquier daño que puedan sufrir como resultado de esas 
actividades.

Respecto al traslado de los pueblos indígenas (artículo 16), 
éste sólo se puede realizar excepcionalmente y deberá efectuarse 
con su consentimiento y conocimiento de causa. Cabe señalar 
que la problemática aludida ha sido crítica para los pueblos in-
dígenas al extremo que ha dado lugar al desarrollo de un campo 
especializado de las ciencias sociales que se denomina la “antro-
pología de las presas”.32

Como es sabido, la segunda parte del convenio (artículos 13 a 
19) fue objeto de más de 100 propuestas de enmienda relacio-
nados con la tierra. Dichos artículos fueron discutidos por un 
grupo de trabajo especial que no siempre llegó a la unanimidad. 
Su adopción fue posible cuando el presidente propuso que el 

32		 Barabas, Alicia y Bartolomé, Miguel, Hydraulic Development and Eth-
nocide: The Mazatec and Chinnantec People of Oaxaca, México, Copenha-
gue, núm. 15, 1973. “Antropología y relocalizaciones”, Anuario del Colegio de 
etnólogos y antropólogos sociales, México, 1992; “Normatividades jurídicas 
en torno a las relocalizaciones de población indígena”, en Ordóñez Cifuentes, 
José Emilio Rolando, Derechos indígenas en la actualidad, UNAM, Instituto 
de Investigaciones Jurídicas, 1994. Hay estudios sobre el problema en varios 
países de América Latina.



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 35

Comité tratara esos artículos como un texto con excepción del 
artículo 17.2, sobre la transmisión de derechos sobre la tierra.

Recordemos que la parte II del Convenio, tal como fue apro-
bado, fue una transacción hecha posible por concesiones recí-
procas de los representantes de los gobiernos, empleadores y tra-
bajadores. Se conversó sobre posibles contradicciones con los 
derechos estatales y que ciertos gobiernos latinoamericanos po-
dían enfrentarse a dificultades. También Canadá, India, la URSS 
y Portugal formularon reservas con respecto a varios artículos. 
Cabe aclarar que al ratificar un convenio de la OIT no es posible 
acuñar reservas.

El Convenio se vincula también con el derecho del trabajo, 
que contemporáneamente ha recurrido a dos palancas instrumen-
tales a decir de los especialistas que han asegurado el cumpli-
miento de los derechos humanos: la incorporación a la norma 
constitucional y a la protección internacional. Aún hay que tener 
presente que las orientaciones en materia del derecho del trabajo 
inspiradas en la corriente neoliberal se fundamentan en una eco-
nomía mercado de una revisión normativa de corte empresarial y 
la renuncia a los principios del derecho social.

En el Convenio 169 aparecen disposiciones relativas a la con-
tratación y condiciones de empleo, a la formación profesional, a 
las artesanías e industrias rurales, a la seguridad social y sanidad, 
así como a la administración de las medidas contempladas en el 
nuevo convenio. Se adoptó un nuevo artículo (32) sobre “con-
tratos y cooperación a través de las fronteras previniendo que 
los gobiernos debieran tomar medidas apropiadas, incluso por 
medio de acuerdos internacionales, para facilitar los contactos 
y cooperación entre pueblos indígenas y tribales a través de las 
fronteras, incluidas las actividades en las esferas económica, so-
cial, cultural, espiritual y ambiental.

El detallado artículo 20 trata de contratación y condiciones de 
empleo e incluyen medidas especiales para garantizar una pro-
tección eficaz. Toda discriminación queda prohibida y enumera 



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES36

otras medidas protectivas. Por su parte, se liga con el Convenio 
111 de OIT Contra la Discriminación.

La vigencia y el estudio de los derechos humanos es un im-
perativo previsto por la norma internacional; así lo expresa el 
artículo 26 de la Declaración Universal al afirmar que: “La edu-
cación tendrá por objeto el pleno desarrollo de la personalidad 
humana y el fortalecimiento al respeto a los derechos humanos y 
las libertades fundamentales”.

Resulta positivo que el Convenio en materia de derechos hu-
manos reconozca el pluralismo jurídico, aun con limitaciones, 
en el sentido de que al aplicar la legislación nacional deberán 
tomarse debidamente en consideración sus costumbres o su de-
recho consuetudinario y que dichos pueblos tendrán el derecho 
de conservar sus costumbres e instituciones, siempre que no sean 
incompatibles con los derechos fundamentales definidos por el 
sistema jurídico nacional ni con los derechos humanos interna-
cionalmente reconocidos (artículo 8.1 y 8.2). Esto no impedirá 
a los miembros de dichos pueblos ejercer los derechos recono-
cidos a todos los ciudadanos del país y asumir las obligaciones 
correspondientes (artículo 8.3). Sin embargo, estimó que en res-
peto a los derechos humanos y al ideario del pluralismo jurídico 
también debió incluirse que el derecho “nacional” podrá aplicar-
se siempre que respete los derechos humanos reconocidos inter-
nacionalmente.

En materia penal (artículos 9.10.11-12) se dará preferencia a mé-
todos distintos del encarcelamiento; el 11 prohíbe la imposición de 
servicios personales obligatorios. El artículo 12 se refiere a garantías 
de procedimientos legales. Quizás la mayor dificultad al aplicar el 
convenio es cómo superar la visión criminológica positivista que 
embarga a los Estados nacionales. De esa cuenta surge un replantea-
miento del derecho penal sustantivo y adjetivo estatal.

Recordemos que la Comisión de Derechos Humanos de las 
Naciones Unidas ha reconocido el papel de la Unesco en materia 
de enseñanza de esos derechos al pedirle que examine 



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 37

La posibilidad de considerar el estudio sistemático y la elabo-
ración de una disciplina científica independiente relativa a los 
derechos humanos teniendo en cuenta los principales sistemas 
jurídicos del mundo con vistas a facilitarse la enseñanza, el cono-
cimiento, la comprensión y el estudio de los derechos humanos 
(Resolución, II XXVII del 22 de marzo de 1971).

Está relacionado con el derecho al desarrollo que es un dere-
cho colectivo inalienable que pertenece a todos los pueblos; se 
fundamenta en el artículo 28 de la Declaración Universal, así 
como el derecho humano de toda persona, individualmente o 
en entidades establecidas en virtud del derecho de asociación, 
a participar en el orden económico en el que pueden realizarse 
plenamente todos los derechos humanos establecidos en la Carta 
Internacional de los Derechos Humanos.

Con respecto a los pueblos originarios, el etnodesarrollo debe 
ser una expresión de los derechos de los pueblos a la autode-
terminación, en virtud de la cual, todos los pueblos determinen 
libremente su estatus político y persigan libremente el desarrollo 
económico, social y cultural, y puedan disponer de su riqueza y 
recursos naturales para sus propios fines.

A propósito de la ratificación de los convenios y tratados inter-
nacionales, también es conveniente considerar su vigencia pues 
el incumplimiento de las leyes constituye otra de las formas de 
violación a los derechos humanos. Recordemos que el divorcio 
entre la realidad y la vigencia del derecho, entre la vida y la ley, 
la diferencia entre el ser y el deber ser, se proyecta hoy en nuestro 
continente y ha comprometido la credibilidad del derecho como 
instrumento eficaz del cambio social en nuestros países y esto 
dificulta que el derecho sea, en eficacia y vigencia, un factor fun-
damental para el desarrollo de la justicia. Lamentablemente para 
los casos de México y Guatemala no sólo no se ha incumplido 
la aplicación del Convenio 169 ni se ha realizado la revisión de 
derecho nacional para ser congruente con los nuevos postulados 
internacionales ratificados sino, peor aún, se ha violentado y no 



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES38

se ha cumplido con el derecho a la consulta de los pueblos indí-
genas o se ha hecho caso omiso, como sucedió con los Acuerdos 
de San Andrés Larráinzar.

Atendiendo esta observación resulta importante recordar la Re-
solución Sobre Acción de la OIT, en donde la Comisión adoptó 
por unanimidad el proyecto de resolución sobre las acciones de 
la OIT concernientes a los pueblos indígenas y tribales someti-
dos por los gobiernos de Dinamarca, Finlandia, Noruega y Suecia. 
Dicha resolución invita a los gobiernos y organizaciones, traba-
jadores e empleadores a establecer con las organizaciones de los 
pueblos interesados los procedimientos y medios más adecuados 
para asegurar el cumplimiento de las obligaciones establecidas en 
el referido Convenio.

Por lo anterior, se prevé la preparación de programas destina-
dos a promover una mejor comprensión y ejecución de las nor-
mas contenidas en el Convenio 169 en estrecha colaboración con 
las instituciones de los pueblos indígenas y tribales.

Asimismo la resolución hace un llamado a las organizaciones 
internacionales mencionadas en el preámbulo y a otras para que 
colaboren en sus respectivos ámbitos de competencia para el lo-
gro y cumplimiento de los objetivos del Convenio en coordina-
ción con la OIT.

La resolución, además, invita a la OIT a desarrollar activida-
des de información y promoción de la ratificación del Convenio 
169 así como de asesorar a los gobiernos en el diseño y puesta en 
marcha de programas y medidas efectivas con la plena partici-
pación de los pueblos interesados. Prevé también la producción 
distante y la actualización de los datos relativos a las condiciones 
económico-sociales de los referidos pueblos.

Finalmente, el Convenio 169 se inscribe dentro de la corriente 
etnodesarrollista y supera el denominado indigenismo integra-
cionista cuyas fuentes analizaremos más adelante.

Un cotejo entre la norma y su contenido lo encontramos en el 
estudio realizado en Paraguay por Ester Prieto a requerimiento 



INTEGRACIONISMO E INDIGENISMO 39

del Ministerio de Justicia y Trabajo utilizando la Guía del Con-
venio elaborada por la OIT:

El derecho a ser reconocidos como pueblos dentro de un ——
Estado nacional (artículo 1).
La conciencia de la identidad étnica como criterio funda-——
mental (artículo 1).
La participación de los pueblos indígenas (artículo 2).——
Derecho de los pueblos a ser consultados y a participar en las ——
decisiones sobre el desarrollo (artículos 6 y 7).
Respetar a la administración de justicia, necesidad de recono-——
cer las costumbres y formas tradicionales de administración 
de justicia de las comunidades indígenas (artículos 8 al 12).
La relación colectiva con la tierra y el territorio (véase ar-——
tículo 13).
Que los pueblos indígenas sean consultados para la utilización ——
de los recursos naturales, incluso el subsuelo (artículo 15).
Que los pueblos indígenas no deben ser trasladados de las ——
tierras y el territorio que ocupan (artículo 16).
Respetar el sistema de herencias y transferencias de otras ——
formas de propiedad que tienen las comunidades indígenas 
(artículo 18).
Sanciones contra personas que se apropian de la tierra indí-——
gena (artículo 18).
Protección especial en la contratación y condiciones de em-——
pleo, programas de formación profesional, seguridad y salud 
(artículos 20 al 25).
Educación para los niños en el idioma indígena (artículos ——
26 al 31).33

33		 OIT ha elaborado dos documentos-guías para la aplicación del Convenio 
169: Tomei, Manuela y Swepston, Lee, Pueblos indígenas y tribales: guía para 
la aplicación del Convenio núm. 169 de la OIT, Ginebra, OIT, 1996. Swepston, 
Lee et al., Convenio número 169 sobre Pueblos Indígenas y Tribales: un ma-
nual, Ginebra, 2003. Otros manuales útiles son: Leary, Virginia, La utilización 
del Convenio 169 de la OIT para proteger los derechos de los pueblos indíge-



JOSÉ EMILIO ROLANDO ORDÓÑEZ CIFUENTES40

Por último, el Convenio 169, en su artículo 32, ha logrado 
plasmar una de las preocupaciones presentes en la realidad de los 
pueblos indígenas: su trasnacionalidad: “Los gobiernos deberán 
tomar medidas apropiadas, incluso por medio de acuerdos in-
ternacionales, para facilitar los contactos y la cooperación entre 
pueblos indígenas y tribales a través de las fronteras, incluidas 
las actividades en la esferas económica”.

Recordemos que las normas de la OIT son de dos tipos: con-
venio y recomendaciones. Los convenios son normas obligato-
rias para los países que los ratifiquen y se vuelve derecho na-
cional después de la ratificación; las recomendaciones no tienen 
ninguna fuerza obligatoria y constituyen orientaciones para la 
aplicación de los convenios.

Estos antecedentes no pretenden agotar el análisis del conve-
nio 169 de lo cual nos hemos ocupado en otros textos.

nas, Costa Rica, Instituto Interamericano de Derechos Humanos, 1999, Olguín 
Martínez, Los mecanismos de control de la OIT en materia de derechos indíge-
nas. Aplicación internacional del Convenio 169, México, Ce-Acatl, 2000; Or-
dóñez Cifuentes, José et. al., “El derecho indígena”, Revista de la Facultad de 
Derecho, México, t. XLII, núms. 185 y 186, septiembre-diciembre de 1992.




