
211

NORMAS EN RELATOS ORALES TRADICIONALES

Berenice Araceli Granados** 
Andrés Márquez Mardones**

Vino la palabra primero como sonido, sólo un ruido seco, un gol-
peteo en la garganta de aquél que fue el primero en decir. La voz 
surgió de las entrañas como una necesidad; fue un grito quizá o tal 
vez un llanto con forma; fue el afán de compartir, de hermanar, de 
acabar con la silenciosa soledad.

La voz, en un mundo de fetichismo escritural, ha perdido es-
pacio, y no sólo eso, ha ganado la mala fama de ser efímera por 
naturaleza. Sin embargo, la palabra hablada pervive en la me-
moria de quienes le prestamos oídos, más aún, la oralidad es el 
vehículo ideal por el que se transmite la cultura.

A través de la llamada literatura oral, que según José Manuel 
Pedrosa es el discurso estético transmitido de boca en boca, las 
culturas pueden crearse y recrearse continuamente: cuentos, le-
yendas o mitos asoman en el imaginario cultural, con el fin, como 
bien apunta Walter Ong, de “reconstruir para nosotros mismos la 
conciencia humana prístina... para recobrar en su mayor parte 

*		 Facultad de Filosofía y Letras, UNAM.
**		 Facultad de Filosofía y Letras, UNAM.

www.juridicas.unam.mx


BERENICE ARACELI GRANADOS / ANDRÉS MÁRQUEZ MARDONES212

—aunque no totalmente— esta conciencia”.1 En la reconstruc-
ción de la conciencia colectiva se encuentra el reconocimiento 
de la humanidad, de nosotros mismos como sociedad y como 
individuos.

Los relatos orales tradicionales son “esas voces que nos llegan 
del pasado”.2 Voces que hoy en día creíamos amenazadas por 
un mundo global, pero que asoman con nuevos rostros, pueden 
comenzar como rumores e ir tomando cuerpo hasta conformarse 
en leyendas urbanas o simplemente expandirse, buscan nuevas 
vías, se meten a Internet, las escuchamos en la radio, se nutren 
de voces nuevas que les adicionan o les quitan elementos, que 
incluso las reinventan. Estos cambios responden a las múltiples 
necesidades de quienes los generan y adoptan una función social 
determinada.

El contacto entre los pueblos provoca la asimilación de las 
distintas culturas y todo lo que ello implica: tradiciones, costum-
bres, historias, valores, normas, etcétera. En México, que es el 
caso que nos ocupa, la multiculturalidad es un factor determinan-
te en este intercambio, pues puede provocar la reinterpretación 
de los mitos, cuentos y las leyendas, así como adaptaciones en 
las formas de contar, sin despegarse de las tradiciones origina-
rias. Los pueblos buscan reflejarse en esos cambios. 

Los relatos orales tradicionales no sólo cumplen con la fun-
ción de la memoria, su función va más allá del simple recuerdo 
de los hechos para contarlos de una generación a otra. Como se 
pretende mostrar, la literatura oral es también un vehículo para 
la transmisión de valores o patrones de comportamiento dentro 
de la sociedad.

Aquí expondremos cinco relatos orales tradicionales recopila-
dos en distintos lugares de la República mexicana, en ellos po-

1		 Ong, Walter, Oralidad y escritura: tecnologías de la palabra, México, 
Fondo de Cultura Económica, 1987, p. 24.

2		 Joutard, Phillippe, Esas voces que nos llegan del pasado, México, Fondo 
de Cultura Económica, 1986.



NORMAS EN RELATOS ORALES TRADICIONALES 213

demos percibir la influencia de distintas tradiciones, así como 
mostrar que son útiles en la transmisión de normas de conducta.

La transcripción de los relatos intenta ser lo más fiel posible 
a la grabación de los mismos para conservar las pautas orales de 
los narradores, así como el estilo particular dado por el fenóme-
no del bilingüismo.

Los dos primeros relatos constituyen dos versiones de una mis-
ma leyenda, La Xtabay. Ambos fueron recopilados por una ser-
vidora en el estado de Quintana Roo, en la península de Yucatán, 
en agosto de 2006. Analizaremos las dos versiones, pues ambas 
muestran la transmisión implícita de una norma, mas en el segun-
do relato se narra un caso específico. 

El primer relato fue contado por Xavier Mazán Xulín, vigi-
lante de la zona arqueológica de Xel Ha, de 18 años de edad, 
hablante de maya y español. El relato fue titulado “El Yax-che” 
que es el árbol de la ceiba: 

La historia que les a voy a contar es de un árbol llamado Yax-che,3 
es el, es el árbol sagrado para, para, los mayas.

Eh, pues cuentan que hace mucho tiempos, en una familia, ha-
bían tres hermanas, de la cual tres hermanas una salió mala, terca 
y toda esa cosa, entons, llegó incluso a cometer graves cosas: 
asesinar, tirar gentes en las aguas. 

Y decidieron, en vez de quemarla, sacrificarla en un árbol. En-
tons, al momento de que ella murió, supuestamente su cuerpo se 
había muerto pero su espíritu sigue viva y entró en el árbol, y ese 
árbol recorre vida. Bueno, vuelve a vivir en las noches por áhi de 
las doce o dos de la madrugada, y sale por las calles y recoge a la 
gente que es borracha, terca y, o es muy rebelde. Entons, se los 
lleva con ella y, al paso de las noches pus te empieza a hacer, este, 
cosas, y lo seduce para después dominarlo y tirarlo al monte. En-
tons, al día siguiente, la gente regresa y regresa marcado como, 
como si hubiesen arañado, mordido y esa cosa. Y pues se, pues, 
recuerdan todo lo que pasó y se vuelven más mansitos.

3		 Yax-che: “ceiba sagrada”.



BERENICE ARACELI GRANADOS / ANDRÉS MÁRQUEZ MARDONES214

En la narración encontramos lo siguiente: una mujer mala 
—ha asesinado y tirado gente al agua— recibe un castigo ejem-
plar, por lo que es sacrificada en un árbol, sin embargo su espíritu 
sobrevive y, como una forma de expiar sus culpas, se dedica a 
ajusticiar a aquellos que cometen conductas inadecuadas, con-
cretamente, el alcoholismo.

Podemos observar que el mensaje es doble; primero, si co-
metes una falta grave, el castigo será igualmente grave, no sólo 
abarca la vida, sino incluso obliga a penar después de ésta. El 
segundo mensaje refiere una falta menor pero también impor-
tante, se trata de un escarmiento ejemplar en el que además de 
ser lastimados por la mujer aparecida, los borrachos transgreso-
res portarán las marcas del castigo, serán estigmatizados por el 
espíritu y el solo recuerdo de lo sucedido será suficiente para no 
volverlo a hacer. 

La segunda versión de esta leyenda titulada “La Xtabay de 
Nuevo Durango”, fue narrada por María Cruz Potzul, hablante 
de maya y español, artesana de 34 años de edad, en Punta Lagu-
na, Quintana Roo. 

Las historias que te voy a contar son las historias que nosotros 
sabemos y lo hemos escuchado de que qué es lo que pasó acá en 
Punta Laguna.4 Sí, y la historia es el de .

Bueno, pues, este, como yo te estaba yo platicando, que Xta-
bay viene... Es, es una culebra que le dicen, es chayicán, es cha-
yicán. Esa culebra se convierte en una persona. Si es, es mujer, a 
veces, ahí en, cuando uno está tomado, está pasado de copas, la 
culebra se convierte en esposa de él. Una comparación: si un mu-
chacho está casado, se convierte en la esposa del muchacho, y la 
Xtabay viene y ve al muchacho borracho, la habla por su nombre 
y habla como una voz de su esposa del señor. Este, y eso ocasiona 
entonces que, dizque Xtabay se aparece a las personas, pero eso 
se ve de noche, sí.

4		 Comunidad maya que se encuentra en la frontera entre Yucatán y Quin-
tana Roo.



NORMAS EN RELATOS ORALES TRADICIONALES 215

Una vez, una vez así, en, voy a decir el de mi pueblo, mi pue-
blo aquí en Nuevo Durango,5 Nuevo Durango. Un día así, un 
maestro, el maestro ese tomaba mucho, tomaba bastante, y como 
era a las doce de la noche, a las doce de la noche, el maestro 
entonces se jue a tomar, sí, salió de viaje. Como esa época no 
entraba carro así a Nuevo Durango, tienes que caminar como dos 
kilómetros de Nuevo Durango hasta la carretera. Y el maestro 
decía, en ese momento, el maestro lo hablaba, lo hablaba por su 
esposa, hablaba, y le dice:

—Laureano, le dice, Laureano, le dice, vamos, estás bien to-
mado, vamos a la casa. 

Le dice por esta Xtabay.
Y Laureano le dice:
—Rosi, ¿qué haces aquí?, le dice, ¿pus por qué me veniste a 

buscar? Yo sé que nunca me habías venido a buscar, le dice.
—Pus te vine a buscar, dice, porque pus ya es de noche y no 

has llegado a la casa. Estoy desesperada.
Le dijeron por su esposa. Entonces el maestro estaba yendo 

con ésa, pensaba que era su esposa, y cuando se dio cuenta que 
el Xtabay tenía los pelos largos y abrazándolo de sus pies, le dijo 
que no era su esposa y empezó a gritar y empezó a pedir auxilio.

—¡Auxilio, auxilio!, me está llevando, dice. 
—Que porque se dio cuenta que ella era una Xtabay que lo 

estaba llevando. Eso fue en Nuevo Durango, sí.

En ambas versiones se presenta la cosmovisión maya: la ceiba 
o Yax-che, el árbol sagrado, que para algunos es el puente que 
comunica el cielo con el inframundo, para otros es el lugar al 
que van a reposar las almas buenas, y no sólo eso, en la ceiba, 
creencia común entre algunas comunidades mayas, habita una 
serpiente que puede transformarse en persona.

A diferencia de la primera versión, la segunda se presenta en 
discurso directo, los personajes tienen nombre propio y el relato 
adquiere dimensiones temporales y espaciales concretas que le 
dan tintes de veracidad. 

5		 Comunidad perteneciente al municipio de Lázaro Cárdenas, Quintana Roo.



BERENICE ARACELI GRANADOS / ANDRÉS MÁRQUEZ MARDONES216

Para la narradora, la Xtabay es una culebra, la culebra cha-
yicán que se transforma en mujer con el único fin de seducir a 
los andariegos nocturnos que suelen emborracharse. Laureano, 
maestro que vive en la comunidad de Nuevo Durango al que le 
gusta tomar mucho, suele salir de noche a emborracharse. Xta-
bay, al percatarse de la conducta del hombre, se hace pasar por la 
mujer de aquél, Rosi, e imitando su voz intenta llevarlo consigo. 
Laureano identifica a la Xtabay y comienza a pedir auxilio. 

Aquí se reprueba la misma conducta que en la primera na-
rración, es decir, el trasnochador embriagado no es bien visto y 
debe recibir un castigo, la encargada de proporcionar ese castigo, 
ya sea con un daño físico o simplemente un susto, es Xtabay.

El tercer relato fue recopilado por Flavio Tochimani Chique, 
estudiante de la facultad de Filosofía y Letras, en el pueblo de 
San Agustín Calvario, municipio de Cholula, Puebla, a principios 
de 2006. Su narrador es Benigno Cuamani Osorio, empleado en 
la extracción de piedra volcánica, de 31 años de edad. Benigno 
es hablante de náhuatl y español. Este relato recibió el título de 
“El nahual agradecido”.

Bueno, ese me lo contó ora el, el finado Florencio, vez que, que 
decían que era nahual. ¿Quién sabe? no me consta. Pero ése me 
contó que dice que pus había un señor que tenía su terreno allá aba-
jo del cerro, del Zapotecas.6 Tos pus era la temporada del zacate, 
cuando la, la mazorca ya está buena. Pero entonces le robaban sus, 
pus, sus mazorcas, en la noche siempre. Pues mejor dice: 

—Voy a cuidar mis, mis mazorcas, no me las vayan a robar. Y 
así fue una noche. 

Tá cuidando. Por ahí abajo del cerro hay un camino que le 
dicen Camino Real, por ahí ve que va pasando pus un burrito:

—¡Ora!, ¡un burro, viene! Trae en su lomo cargando unos cos-
tales creo de mazorca.

6		 El cerro Zapotecas se encuentra en el centro del Municipio de San Pedro 
Cholula, a un kilómetro y medio de la ciudad. Se levanta a una altura de 2.300 
metros sobre el nivel del mar.



NORMAS EN RELATOS ORALES TRADICIONALES 217

Ahí los viene cargando el burrito. Pus eran como las doce. 
—¿Quién será, de quién será el burro? Seguramente áhi atrás 

ha de venir su dueño. No viene nadie, quién sabe. 
Ya, otro día pasó, vuelve otra vez ir a cuidar sus mazorcas, otra 

vez viene el burrito, viene caminando solito. Pero entos alguien le 
había dicho que los nahuales se convierten en burros y se roban  
las mazorcas.

—¿No será ese quien me está robando mis mazorcas?, dice el 
señor, quién sabe.

Ya, al otro día, pus ya en la cantina se encontró con sus ami-
gos. Ya les platicó lo que, lo que había visto. Y ya le dicen que ese 
es nahual. Y ya pus lo convencieron que lo atrapara. 

—¿Pero cómo lo voy atrapar?
—Sí, atrápalo.
—¿Pero cómo?
—Mira, consíguete un mecate, de esos de ixtle,7 de los que 

sacan de las pencas de maguey, con ese lo atrapas.
—Bueno. 
Ya, se consiguió su mecate. 
—¿Pero cómo lo atrapo?
—Mira, cuando vaya pasando, pones el mecate, lo pones frente 

a él, así como si fuera una raya, lo pones, y cuando se pare entos 
lo rodeas todo con el mecate. Vas a ver cómo ya no se mueve. 

Bueno, ya, al otro día se va con su mecate, que ya lo tenía ahí. 
Ya ve que viene el burro, viene lejos, ahí. Que agarra, que pone el 
mecate en el camino, medio camino. Viene el burrito caminando, 
cuando de momento se detiene el burro frente al mecate.

—¡Ora!
Y rápido lo rodea todo, todo el burro, ya no se mueve. Y ya le 

dice el señor, el que lo atrapó:
—¿Quién eres? 
No contesta.
—¿Quién eres?
No dice nada el burro. Ya eran como las cuatro de la mañana, 

7		 “Ixtle o istle. Del náhuatl ichtli “fibra de maguey”. Fibra que se obtiene 
de varias plantas tropicales del género agave y se usa para hacer cuerdas y 
canastas”. Diccionario Breve de Mexicanismos.



BERENICE ARACELI GRANADOS / ANDRÉS MÁRQUEZ MARDONES218

porque si amanece, y el cuate este, el nahual no se transforma 
en humano, entos se queda así. Ése cuando sale el sol ya tiene 
que estar en humano otra vez. Y ya, pus ya como que se está 
espantando el burrito, ya nomás como que se quiere mover pero 
no puede.

—¿Quién eres? Si no me dices, no te dejo ir. 
Ya cuando habla el burro:
—Ay, no, pus mira, la verdad soy nahual, mi oficio pus es 

robar, pero horita yo tengo un compromiso, por eso necesito el 
maíz, pa las tortillas. Déjame ir, yo vivo aquí adelantito como a 
cuatro pueblos.

Creo San Juan Tlautla dijo, bueno, ya lo convenció, y dice:
—Tal fecha es la, la boda de mi hija, vas a la fiesta. Yo te voy 

a agradecer.
Ya el otro como que se compadeció, del, del burrito, nahual. 

Sale, ya lo deja ir. Ya llegó el día de la fiesta, ya se acordó el 
señor: 

—Oh, pues si de veras, si me invitó, ¿verdad?, pus a ver, voy 
a ver si de veras.

Ya se fue caminando.
—Horita llego, dice, San Juan Tlautla.
Ya llega. Ya pregunta dónde hay boda:
—No pus ahí, ahí adelantito.
Ya llega, y luego luego lo reconoció el señor, el nahual lo re-

conoció.
—¡Pásale!
Pues que le da de comer. Le agradeció que lo haya dejado ir 

porque le dio medio marrano, le dio pollos, le dio mole. Ya regre-
só a su casa con harta comida el señor.

Por eso dicen que los nahuales son agradecidos, bueno, según 
eso me dijo el finado Florencio, que dicen que era nahual. Eso me 
lo contó, quién sabe si sea verdad.

En este relato el narrador se vale del discurso directo para 
darle mayor vivacidad. La trama consiste en que un hombre se 
percata de que alguien o algo le está robando su cosecha, final-
mente cae en la cuenta de que el ladrón es un nahual burro y 



NORMAS EN RELATOS ORALES TRADICIONALES 219

decide atraparlo. El nahual al sentirse preso refiere al hombre el 
apuro en el que se encuentra, con lo que gana su libertad. Días 
después el señor busca al anual, quien repara el daño otorgándole 
una gran cantidad  de comida.

La figura del nahual tiene origen prehispánico, según el Dic-
cionario Breve de Mexicanismos, nahual viene del vocablo ná-
huatl nahualli, que significa animal en que se convierte un brujo. 
Sin embargo, la creencia de que la persona puede transformarse 
en animal no es exclusiva de México, sino que se presenta en 
distintas partes del mundo. 

En este relato se asocia al nahual con el oficio de robar, lo que 
resulta condenable por la comunidad. El castigo a tal conducta 
consiste en que el nahual burro no podrá regresar a su forma hu-
mana. Pero se da un vuelco en la narración, el ladrón reconoce 
su culpa, roba por necesidad pues se aproxima la boda de su hija, 
mas ofrece reparar el daño. 

El mensaje es claro: robar es una conducta inaceptable, pero 
dada la necesidad y la promesa de reparar el daño, es tolerada 
con benevolencia.

El cuarto relato fue recopilado en Altamira, Tamaulipas en ju-
lio de 2007. Su narradora es Margarita Cruz García, trabajadora 
doméstica de 37 años, originaria de El Anono, municipio de Ta-
miahua, Veracruz. La abuela de Margarita, hablante tenek, solía 
contarle distintos relatos cuando era niña, uno de ellos es el que 
presentamos a continuación bajo el título “El flojo que fue pre-
miado por Dios”.

Había una vez un señor que no le gustaba trabajar y, este, su es-
posa trabajaba en una casa. Un día, este, la señora fue a cortar 
leña y vio que en el árbol salía una lumbre que subía y bajaba, y 
le dio miedo y amarró su leña y se fue. Llegó a su casa y le dijo 
a su esposo:

—Fíjate que en un árbol salía una lumbre que subía y bajaba.
Pero su esposo no le creyó. Le dijo:
—No, tú estás loca. Cómo crees que en un árbol va a salir 

lumbre, dice.



BERENICE ARACELI GRANADOS / ANDRÉS MÁRQUEZ MARDONES220

—De veras, si quieres vamos. Dicen que de donde sale una 
lumbre, hay dinero.

Pero no, él no le creyó. Y al otro día se fue a trabajar y le dijo 
a la señora donde ella trabajaba:

—Fíjese, señora, que allá donde fui a traer leña, salía una lum-
bre junto a un árbol. 

Y la señora le dijo:
—Dicen que ahí donde sale lumbre hay dinero.
—Eso le dije yo a mi esposo pero él no me creyó.
Y ya, ella le, siguió trabajando y en la tarde ya se fue para su 

casa. Y la señora, la otra señora, con la que ella trabajaba, le dijo 
a su esposo: 

—Fíjate que la señora que me viene a ayudar me dijo que ha-
bía ido a cortar leña y que en un árbol salía una lumbre que subía 
y bajaba. Y le dijo a su esposo que fueran a ver qué era, pero él, 
como es tan flojo, no quiso ir, no quiso ir. 

Y, este... ¿Y qué más? ¡Ah!, y ella le dijo a su esposo:
—¿Cómo ves, vamos?, ¿vamos a ver si, este, si hay dinero?
—Y su esposo le dijo:
—¿Pero te dijo a dónde salía esa lumbre?
—Sí, sí me dijo.
Y pues ellos eran, pues ahora sí que nada les faltaba, tenían 

todo. Pero haz de cuenta que como eran bien ambiciosos, este, 
quisieron ir a ver si en realidad era dinero lo que había ahí. Y ya 
fueron. Cavaron y encontraron una ollita, pero esa ollita no tenía 
dinero, pero estaba llena de lodo. Y el señor se enojó tanto que le 
dijo a la esposa:

—Mira nada más lo que tiene esta olla. Pero ahorita va a ver, 
este, el flojo ese que no le gusta trabajar. Se me hace que él, como 
no tiene nada qué hacer, pues él ha de haber venido, a lo mejor, a 
enterrar esa ollita. Pero vas a ver, ahorita se la vamos a ir a dejar 
a su casa, al fin que ya han de estar dormidos. 

Y ya se fueron. Se llevaron la olla y llegaron a la casa, y pues 
como ellos eran pobrecitos, dormían en el suelo. Y llegaron y 
que les avientan la olla. Al aventar ellos la ollita, lo que cayeron 
fueron monedas, y ya la señora se paró, y le dijo:

—¿Oístes que algo cayó?
Y le dice:



NORMAS EN RELATOS ORALES TRADICIONALES 221

—¡Ay!, ¿cómo vas a creer? ¿Quién va a venir a echarnos algo?
—Sí, dice. 
Ya la señora que se para y prendió su luz y, este, y ya que se 

fija y vio que eran monedas de oro.Y todavía le dijo al señor:
—Párate. Mira, son unas monedas, son monedas.
—Tú estás loca. ¿Cómo crees que aquí en la casa va a haber 

monedas?
—Sí, ‘ira.
Y el señor, como era tan flojo, todavía no se quería parar. Y ya 

que despierta, y que se para. Y sí, ya vio las monedas que estaban, 
montón de monedas tiradas en el suelo. Y ya el señor se paró y ya 
empezaron a recoger todas las monedas. Y dijo:

—Y ahora ¿qué hacemos? No, dice, pus, pues hay que hacer 
una casita... 

Y ya empezaron a comprar, este, material, hicieron su casa y com-
praron sus cosas. Y tenía un compadre que lo iba a visitar, y le dijo:

—Oiga compadre, ¿cómo le hizo? Si usted era bien flojo, no 
le gustaba trabajar, nada más se la pasaba, pus, acostado ahí en su 
hamaca, y no me explico cómo le hizo, dice. Porque ahora ya se 
volvió bien trabajador, y ya tiene su casa y nada le falta.

Y el señor le dice, le dijo al compadre:
—¡Uy, compadre! ¿Usted no sabe ese dicho que cuando Dios 

quiere dar, por la puerta ha de entrar? Y así me pasó a mí. Como 
Dios me vio que era tan flojo que no me gustaba trabajar, pus Dios 
me dio, y por eso ahora, pues tengo.

Y colorín colorado, este cuento se ha terminado.

Los relatos de tesoros pertenecen a la tradición occidental; el 
motivo del tesoro enterrado que emana fuego lo encontramos ya 
en textos medievales. La búsqueda de tesoros era una práctica 
tan común entre la población novohispana que incluso, en Méxi-
co, la Inquisición llegó a emitir edictos en los que se prohibía el 
uso de las varitas de virtud, pues era frecuente utilizar estos ins-
trumentos en las búsquedas.

Así pues, Margarita Cruz retoma esta tradición y la transporta 
al mundo huasteco: nos enfrentamos a un cuento que conserva 



BERENICE ARACELI GRANADOS / ANDRÉS MÁRQUEZ MARDONES222

las estructuras típicas, en el que se hace referencia a dos actos 
repudiados por la comunidad.

Tenemos a un hombre flojo al que no le gusta trabajar, que 
no hace ni siquiera labores básicas como cortar la leña para la 
casa y que deja el trabajo a su mujer. Ella, por su parte, es trabaja-
dora y sin reclamos acepta la desidia de su marido. Mientras corta 
leña, recibe una señal que su marido prefiere ignorar. Es importan-
te notar que es ella la elegida por el tesoro.

Por otro lado, la esposa trabaja en la casa de una señora am-
biciosa a la que no le falta nada. Cuando se retira la sirvienta, 
la patrona habla con su marido y ambos deciden ir a buscar el 
preciado dinero que suponen está enterrado, desde luego a es-
condidas de la sirvienta y ciegos por la ambición. Al excavar en 
el sitio indicado por la sirvienta sólo atinan a encontrar una olla 
con lodo. Furiosos por lo que interpretaron como un engaño de 
la empleada y su esposo, arrojan el lodo dentro de la humilde 
casa con piso de tierra. Mas el lodo, al verse en presencia de la 
elegida, se revela en su verdadera sustancia y se transforma en 
monedas de oro que, al caer, despiertan a la sirvienta.

Hasta aquí podemos interpretar algo evidente, la codicia no 
recibe recompensa. Como la patrona y su marido son ambiciosos 
y en ningún momento planeaban compartir con quien les anun-
ció la posible existencia de un tesoro, son castigados con la mala 
nueva de encontrar una olla con limo, su trabajo de cavar no es 
recompensado. 

Sin embargo, aparentemente se recompensa la pereza del mari-
do pobre, pero no es así: es la mujer trabajadora, la elegida, la que 
descubre las monedas y después de ello su marido se vuelve traba-
jador, construye su casa y se dedica a ella. Esto se refuerza con la 
reflexión final del cuento: “—¡Uy, compadre! ¿Usted no sabe ese 
dicho que cuando Dios quiere dar, por la puerta ha de entrar? Y así 
me pasó a mí. Como Dios me vio que era tan flojo que no me gus-
taba trabajar, pus Dios me dio, y por eso ahora, pues tengo”.

El uso del verbo en pasado es contundente: “era tan flojo”, lo 
que implica que ahora no lo es. Y no sólo eso, ahora agradece con 



NORMAS EN RELATOS ORALES TRADICIONALES 223

trabajo que Dios le haya dado. Es la mujer pobre y trabajadora 
la que en verdad gana, su marido ya no es perezoso y tiene una 
casa donde vivir. 

El último relato que presentamos pertenece a la misma narra-
dora del anterior, pero grabado en noviembre de 2007. Al igual 
que el primero se trata de un cuento en el que se aprecian las 
diferentes tradiciones que lo componen. Está basado en el texto 
clásico de La Cenicienta, que tiene sus orígenes en China alrede-
dor del año 860. Es importante decir que para esta ponencia sólo 
retomamos un fragmento, pues la versión completa es demasiado 
extensa, pero la trama es la misma que la del cuento tradicional.

Había una muchacha que le decían la Cenicienta porque nada 
más la tenían sus papás haciendo el quehacer. Y tenía dos herma-
nas, pero ellas no hacían nada. Entonces le dijo a su papá:

—Papi, me matas mi puerquita y me das las tripitas. 
Y su papá se la mató y le dio las tripitas y se fue a lavarlas al 

río. Y cuando llegó, se puso a lavarlas, pero unos perros se las, se 
las comieron y después ella se puso a llorar y se fue a su casa. Y 
se encontró a una señora y le dijo la señora:

—¿Por qué lloras niña buena?
—Porque unos perros se comieron mis tripitas.
—Y le dice:
—No llores. 
Entonces la señora le puso una estrella de oro y le dio un varita 

mágica, y le dijo:
—Toma esta varita, lo que tú quieras te lo va conceder. 
Y se fue a su casa y le dijeron sus hermanas:
—¿Qué te pusieron en la frente?
—Una señora que estaba ahí en el camino me la puso.
Y ellas se la querían quitar, la raspaban y la raspaban y entre 

más se la raspaban, más le brillaba la estrella. Y ya le... y enton-
ces las muchas se enojaron y le dijo una de ellas a su papá que 
le matara su puerquita, y que a ella le diera la pura pancita. Y 
se la mató y le dio su pancita y se fue a lavarla al río. Pero ella 
llegó y en lugar de lavarla la tiró al agua, y unos pececitos se la 
comieron. Y después ella, llore y llore, y también se encontró a 



BERENICE ARACELI GRANADOS / ANDRÉS MÁRQUEZ MARDONES224

la señora y le dijo:
—¿Por qué lloras niña buena?
—Porque unos pececitos se comieron mi pancita.
Y le dice:
—Pero, ¿por qué?
—Pues, es que, este, se lo comieron y por eso estoy llorando.
Pero mentira, ella la había tirado para que se la comieran los 

peces.
Después la señora le dice:
—No llores, mira, te voy a poner esto.
Y ella que le pone un moco de guajolote en la frente.
Y le dice la hermana:
—¿Qué te pusieron, hermana, en la frente?
—Pues no sé, una señora que me encontré en el camino me 

puso esto.
Y la hermana que le amarra el moco de guajolote con una cinta 

y por más que se trató de quitárselo, no pudo quitárselo.

Cenicienta es una muchacha que vive con sus padres y dos 
hermanas, ella es la encargada de realizar los quehaceres domés-
ticos. Un día Cenicienta pide a su padre le entregue las tripas de 
su marrano para guisarlas, aquí una marca contextual de la re-
gión. Mientras Cenicienta lava las tripas en el río unos perros se 
las roban y la muchacha rompe en llanto. En el camino de regre-
so a casa encuentra a una mujer que, para consolarla y conciente 
de la benevolencia de la muchacha, la premia con una estrella de 
oro y una varita mágica, estos últimos elementos propios de la 
tradición occidental. 

Por su parte, la hermana, al envidiar la suerte de Cenicienta 
intenta lo mismo, pero dado que pierde a propósito la comida e 
intenta engañar a la señora del camino, recibe un castigo: sobre 
la frente portará una marca que muestre lo desagradable y erró-
neo de su actuar.

En este cuento el valor más importante es la honestidad de Ce-
nicienta, sus buenas intenciones son recompensadas.



NORMAS EN RELATOS ORALES TRADICIONALES 225

Conclusiones

Como hemos observado en estos textos, los pueblos se valen 
de la tradición oral para transmitir a sus miembros los valores y 
normas que consideran adecuadas. 

Así pues en los relatos orales tradicionales pueden presentar-
se estas normas mediante conductas contrapuestas, como en los 
cuentos de “El flojo” y “La Cenicienta”, en los que, por un lado 
tenemos un personaje trabajador que ve recompensado su com-
portamiento, por el otro personajes que por su actitud de envidia 
o ambición reciben un castigo. Pueden también presentar una 
trama del tipo prohibición-castigo como en las versiones de la 
leyenda de Xtabay en las que el mensaje resulta claro: el alcoho-
lismo es reprobable.

En la leyenda de “El nahual agradecido” el hombre bueno recibe 
con creces lo que da y quien roba deberá reparar el daño que hizo.

Como vemos, en todos los casos se dictan normas que permi-
ten la mejor convivencia de la comunidad, a veces incluso, para 
que las sentencias se cumplan intervienen elementos sobrenatu-
rales propios del imaginario colectivo de quienes relatan.

Este imaginario colectivo del que hablamos, abarca más que 
los comportamientos propios de la comunidad; podemos obser-
var distintos aspectos culturales dispersos en todos los relatos, 
por mencionar sólo dos:

Tradición. Cada relato nos habla de tradiciones propias de ——
los pueblos: el nahual o la Xtabay son elementos de las cos-
movisiones prehispánicas. La llama y el tesoro son motivos 
tradicionales de occidente. El mole, las tortillas y el cerdo 
aluden a tradiciones culinarias. 
Contexto. Encontramos marcas que nos permiten distinguir ——
regiones, estratos sociales, por ejemplo el maíz, la ceiba, el 
río, una comunidad apartada que carece de vías de comuni-
cación, casas con piso de tierra, banquetes de boda; oficios 
como sirvienta, maestro, cortar la leña, entre otros.



BERENICE ARACELI GRANADOS / ANDRÉS MÁRQUEZ MARDONES226

Las voces se manifiestan de esta manera, ahora mi voz es la 
voz de aquellos que me contaron sus historias, las historias que 
les contaron a ellos, que a su vez les fueron contadas por los vie-
jos, por los que sabían que la voz es vida. No en vano al principio 
fue el verbo, no en vano el aliento primero dotó de espíritu a las 
personas y éstas a los personajes que inventaron para contar sus 
historias.

Bibliografía

Frenk, Margrit, Entre la voz y el silencio. La lectura en tiempos de 
Cervantes, México, Fondo de Cultura Económica, 2005.

Gómez de Silva, Guido, Diccionario breve de mexicanismos, 
México, Fondo de Cultura Económica, 2001.

Hernández Cortés, Santiago, “Oralidad y escritura en los archi-
vos inquisitoriales novohispanos: proceso contra el hombre 
que se volvió toro”, Literatura y cultura populares de la Nueva 
España, México, UNAM, 2005.

Joutard, Phillippe, Esas voces que nos llegan del pasado, Méxi-
co, Fondo de Cultura Económica, 1986.

Mariscal, Beatriz, “Derroteros finiseculares del cuento en Méxi-
co”, Cuento que no has de beber (la ficción en México), México, 
UAM-UAP, 2006.

Ong, Walter, Oralidad y escritura: tecnologías de la palabra, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1987.

Pedrosa, José Manuel, Las dos sirenas y otros estudios de litera-
tura, Madrid, Siglo XXI, 1995.

———, La autoestopista fantasma y otras leyendas urbanas es-
pañolas, España, Páginas de Espuma, 2005.

Zumthor, Paul, Introducción a la poesía oral, Madrid, Taurus, 
1991.




