
49

Capítulo segundo

BREVES ANTECEDENTES  
DE LAS RELACIONES IGLESIA-ESTADO EN MÉXICO.  
LA DISPUTA POR LA TITULARIDAD DEL PATRONATO

I. La Constitución de Cádiz

El primer texto constitucional vigente en México o Nueva España, para 
ser más exactos, fue la Constitución de Cádiz de 1812.145 —Las Cortes, 
al iniciar sus trabajos, habían jurado fidelidad a la Santa Religión Cató-
lica, Apostólica y Romana. Además, incorporaron en el preámbulo una 
invocación “a Dios como supremo legislador”—.146 Aunque adoleció de 
una declaración expresa y solemne de derechos,147 hizo mención especial 
a la cuestión religiosa; en el artículo 12148 estableció la exclusividad de la 
religión católica como única y verdadera, así como la intolerancia de otras 
confesiones religiosas en ambos hemisferios.

145		 Constitución Política de la Monarquía Española, jurada en España el 19 de marzo 
de 1812 y en la Nueva España el 30 de septiembre del mismo año. Véase Tena Ramírez, 
F., Leyes fundamentales de México, 21a. ed., México, Porrúa, 1998, pp. 59 y 60.

146		 Ferrer Muñoz, M., La Constitución de Cádiz y su aplicación en la Nueva España, 
México, UNAM, 1993, p. 63.

147		 “... el texto gaditano contiene en sus diferentes capítulos, el reconocimiento de 
ciertos derechos pertenecientes a la persona humana, como se puede corroborar de la lec-
tura del artículo 4o., que establece la protección de la libertad civil, de la propiedad y los 
demás derechos legítimos de todos los individuos que la componen. Quizás la intención 
del constituyente de 1812 fue la de no incluir una fórmula sacramental, como lo hizo la 
Constitución francesa de 1791, precisamente para darle al texto gaditano un toque de 
originalidad...”. Lara Ponte, R., Los derechos humanos en el constitucionalismo mexica-
no, México, UNAM, 1993, pp. 53 y 54. Otros derechos reconocidos por la Constitución 
de Cádiz fueron la libertad de imprenta, iguales condiciones políticas para España y sus 
colonias, igualdad de todos los habitantes ante la ley. Véase Alvear Acevedo, C., Historia 
de México, 24a. ed., México, Jus, 1979, p. 204.

148		 Artículo 12. “La religión de la Nación española es y será perpetuamente la católica, 
apostólica y romana, única verdadera. La Nación la protege por leyes sabias y justas, y 
prohíbe el ejercicio de cualquiera otra”.



LIBERTAD RELIGIOSA Y PRINCIPIO DE COOPERACIÓN50

En este contexto, “... el principio de intolerancia religiosa consagrado 
en Cádiz, es de gran trascendencia en la evolución de los derechos hu-
manos en México, pues la mayoría de las Constituciones mexicanas del 
siglo XIX, a excepción de la de 1857, consagran dicho principio...”.149 
Más aún: la confesionalidad católica imperante tanto en las declaraciones 
de independencia como en las Constituciones de la mayor parte de los 
países que hacia esos años obtuvieron su autonomía política de España 
—entre ellos México— encuentra su génesis en la carta de Cádiz, como 
veremos en páginas siguientes.

Por otra parte, los artículos 17I,150 cláusulas sexta y decimoquinta, y 
261,151 incisos séptimo y octavo, regularon el ejercicio del Real Patrona-
to.152 La primera disposición contiene las facultades del rey de España 

149		 Lara Ponte, R., Los derechos humanos en el constitucionalismo mexicano..., cit., p. 56.
150		 Artículo 17I. “Además de la prerrogativa que compete al Rey de sancionar las leyes 

y promulgarlas, le corresponden como principales las facultades siguientes:
Sexta. Presentar para todos los obispados y para todas las dignidades y beneficios ecle-

siásticos del real patronato a propuesta del Consejo de Estado.
Decimaquinta. Conceder el pase, o retener los decretos conciliares y bulas pontificias 

con el consentimiento de las Cortes, si contienen disposiciones generales; oyendo al Con-
sejo de Estado, si versan sobre negocios particulares o gubernativos; y si contienen puntos 
contenciosos, pasando su conocimiento y decisión al supremo tribunal de Justicia, para que 
resuelva con arreglo a las leyes”.

151		 Artículo 261. “Toca a este Supremo Tribunal: 
Séptimo: Conocer de todos los asuntos contenciosos pertenecientes al real patronato.
Octavo: Conocer de los recursos de fuerza de todos los tribunales eclesiásticos superio-

res de la Corte”.
152		 Tiene sus orígenes en la Edad Media, era un privilegio o gracia especial que el ro-

mano pontífice concedía a los señores feudales, quienes al pretender construir una iglesia 
o monasterio, se les favorecía con el derecho de presentar un clérigo que se iba a hacer 
cargo de la iglesia, y además la facultad de administración de la misma. El 28 de julio de 
1508 el papa Julio II, a través de la bula Universales Eclesiae, concedió este beneficio 
en favor de los reyes de Castilla sobre la Iglesia en Indias, pasando a llamarse Regio 
Patronato Indiano. En 1753, el papa Benedicto XV firmó un concordato con Fernando VI 
para concederle el patronato universal en los dominios sometidos al poder del soberano 
español. Véase Hera, A. de la, “El patronato indiano en la historiografía eclesiástica”, 
Memoria del II Congreso de Historia del Derecho Mexicano, México, UNAM, 1981, 
pp. 193 y ss. En opinión de Soberanes, la presentación de candidatos para los oficios 
eclesiásticos era lo propio y característico del Patronato. Sin embargo, el Estado español 
se arrogó otras facultades conocidas como “abusivas del patronato”, entre las cuales se 
encontraban el Regio Exequatur (Pase Regio); consistía en la autorización otorgada por 
el Real y Supremo Consejo de Indias para que las bulas, breves apostólicos y cuales-
quiera otra clase de documentos pontificios surtieran efecto en América. En caso de ser 



ESTADO Y ASOCIACIONES RELIGIOSAS EN MÉXICO 51

acerca de esta figura, y la segunda determina la competencia del Supremo 
Tribunal de Justicia en asuntos eclesiásticos. Resulta interesante observar 
el trato jurídico verificado por la Constitución de Cádiz para el Patronato, 
pues durante tres siglos de colonización española en América las relacio-
nes entre la Iglesia y el Estado dependieron de esta regalía; desde 1753 
se concedió como Patronato Universal, curiosamente al consumarse la 
independencia de México fue el núcleo de los primeros conflictos entre 
sendas instituciones.153

La regulación del Patronato en el texto gaditano será el antecedente de 
su incorporación en muchas de las Constituciones americanas del siglo 
XIX, “a excepción de la de Estados Unidos de 1789 que observó el prin-
cipio de tolerancia, no observado en las anteriores, donde privó la reli-
gión única”,154 así como un control político y jurídico del Estado español 
sobre la Iglesia católica.

II. El Patronato Nacional y la Constitución de 1824

El autor de la emancipación política de la Nueva España con relación 
a la metrópoli fue Agustín de Iturbide;155 él logró, mediante el Plan de 
Iguala, del 24 de febrero de 1821,156 la separación de la mayor colonia 
española en América del Norte. Básicamente por la inclusión al docu-

contradictorios a los intereses de España, se devolvían a Roma para su modificación. 
Véase Ribadeneyra Barrientos, J. A., Manual compendio del Regio patronato indiano, 
México, Porrúa, 1993, pp. XIV-XV. Las bulas pontificias referentes al patronato pueden 
verse en Zavala, S., Las instituciones jurídicas en la conquista de América, 3a. ed., Méxi-
co, Porrúa, 1988, passim. Así como en García Gutiérrez, J., “Apuntes para la historia del 
origen y desenvolvimiento del Real Patronato Indiano hasta 1857”, Revista de Derecho y 
Ciencias Sociales de la Escuela Libre de Derecho, México, 1941, passim.

153		 Para una primera aproximación al tema véase Cámara de Diputados, México y el 
Vaticano, México, Comité de Asuntos Editoriales de la LVII legislatura, s. f, pp. 17-19.

154		 Torre Villar, E. de la, Estudios de historia jurídica, México, UNAM, 1994, p. 250.
155		 Será hasta el 27 de septiembre de 1821 cuando el Ejército de las Tres Garantías, 

con Iturbide al frente, haga su entrada triunfal a la ciudad de México, para celebrar la 
firma del Plan de Iguala, por don Juan de O’Donojú, último representante de Fernando 
VII en la Nueva España, y Agustín de Iturbide, jefe supremo del Ejército Trigarante. Para 
celebrar dicho acontecimiento, en la catedral metropolitana se entonó un Te Deum. Véase 
Anna, T. E., El Imperio de Iturbide, México, Conaculta-Alianza Editorial, 1991, passim.

156		 El Plan de Iguala puede verse en Tena Ramírez, F., Leyes fundamentales..., cit., 
pp. 114-116.



LIBERTAD RELIGIOSA Y PRINCIPIO DE COOPERACIÓN52

mento antes mencionado de tres garantías fundamentales: la unión de 
mestizos, indígenas, criollos y españoles; la independencia respecto a 
cualquier potencia extranjera; el compromiso de mantener y proteger la 
religión católica sin tolerancia de otra alguna, además de garantizar tanto 
al clero regular como al secular el respeto a sus fueros y propiedades.157 
En nuestra opinión, la Iglesia novohispana jugó un papel importante en el 
proceso de independencia de México, aunque este apoyo llevó consigo la 
aparición de los primeros enfrentamientos con el reciente Estado.

Ciertamente, la consumación de la independencia de México fue pací-
fica. Sin embargo, no sólo implicó la ruptura de los vínculos de subordi-
nación a España y su gobierno, sino que trajo también como consecuen-
cia la interrupción de las relaciones que, a través del gobierno español, se 
sostenían con la Santa Sede. Además, el regio Patronato— al momento 
de la independencia— comprendía una amplia gama de prerrogativas; 
según Staples, significaban “todo lo relativo a las investiduras dentro de 
las catedrales e iglesias, lo referente a obras pías o patrimonios destina-
dos a fines piadosos, claustros, colegios y hospitales y la selección de su 
personal”.158

Desde este punto, ¿qué pasaría con el patronato ejercido por los mo-
narcas españoles una vez que Nueva España anunciaba su independen-
cia? Responder a esta interrogante implicaba disponer la titularidad del 
Patronato. Desde aquel momento inició el conflicto entre las autoridades 
civiles y las eclesiásticas.159 Por esta razón, el 28 de septiembre de 1821 

157		 “Al finalizar la independencia, Agustín de Iturbide advirtió que lo más urgente en 
ese momento era calmar los temores que habían despertado las disposiciones de las cor-
tes españolas sobre los asuntos de fe. De ahí que el artículo primero del Plan de Iguala 
declarara que la religión del país sería la católica, apostólica y romana, con exclusión 
de cualquiera otra. De igual importancia fue el artículo 14, que aseguraba los fueros del 
clero y del ejército”. Véase Staples, A., La Iglesia en la primera República federal mexi-
cana, traducción de Andrés Lira, México, 1976, p. 15.

158		 Ibidem, p. 37.
159		 Si el enfrentamiento latente entre poder eclesiástico y poder estatal no había adqui-

rido caracteres extremos en la época anterior a la independencia, fue, tal vez, como su-
giere Ernesto de la Torre, “gracias al patronato ejercido por los reyes de España, al faltar 
éste, tanto Estado como Iglesia quisieron fortalecer sus posiciones respectivas a expensas 
del otro”. Torre Villar, E. de la, “La Iglesia en México, de la Independencia a la Reforma. 
Notas para su estudio”, Estudios de historia moderna y contemporánea de México, 1965, 
vol. 1, pp. 10 y 11.



ESTADO Y ASOCIACIONES RELIGIOSAS EN MÉXICO 53

se reunió la Junta Provisional Gubernativa160 con elementos pertenecien-
tes a las diversas corrientes de opinión, para encargarse de los asuntos del 
país hasta la reunión de las Cortes; la función ejecutiva de la Junta recaía 
en la Regencia.

Mariano Cuevas señala que 

... suscitóse en la Junta la magna cuestión del Patronato, con motivo de 
la provisión de muchos beneficios eclesiásticos cuya provisión urgía. El 
asunto era gravísimo, como que se trataba de dilucidar si aquel privile-
gio concedido por la Santa Sede a los reyes de Castilla para nombrar o 
presentar a beneficios eclesiásticos, pasaban al gobierno de esta nueva 
nacionalidad...161

La Comisión de Relaciones Exteriores de la Junta Provisional Guber-
nativa —conformado por algunos personajes de ideas liberales, como 
Tagle y el conde de Heras—, en su informe del 29 de diciembre de 1821, 
declaró que:

... rotos los lazos de independencia del país con España, México se subrogaba to-
dos los derechos del Gobierno Español que tuviesen por objeto el territorio mexi-
cano, y así el patronato pasaba ipso iure al nuevo Estado. Argumentando que toda 
negociación con Roma, en este punto, debía interpretarse como un acto de defe-
rencia de parte de México para hacerlo comprender que era un derecho que le per-
tenecía y que estaba interesado en que se tratase de reglamentar el ejercicio de esa 
prerrogativa dentro de un ambiente de amistad y concordia entre ambas partes.162

En oposición a la postura anterior, Iturbide y algunos jerarcas de la 
Iglesia consideraban que el ejercicio del Patronato estaba condicionado 
a la autorización expresa del Sumo Pontífice.163 Por tanto, la Junta Inter-

160		 Integrada por 38 miembros la presidió el obispo de Puebla, Antonio Joaquín Pérez, 
la Regencia prevista en el Plan de Iguala y en los Tratados de Córdoba encabezada por 
Iturbide, la integraban Juan O’Donojú, Manuel de la Bárcena, Isidro Yánez y Manuel 
Vázquez de León. Véase Zavala, S., Apuntes de historia nacional, México, Fondo de 
Cultura Económica, 2004, p.58.

161		 Cuevas, M., Historia de la nación mexicana, 4a. ed., México, Porrúa, 1986, p. 510.
162		 Pérez Memen, F., El Episcopado y la Independencia de México (1810-1836), Méxi-

co, Jus, 1977, pp. 210 y 211.
163		 Cuevas, M., Historia de la nación mexicana..., cit., pp. 510 y 511.



LIBERTAD RELIGIOSA Y PRINCIPIO DE COOPERACIÓN54

diocesana celebrada en el arzobispado de México el 4 de marzo de 1822, 
después de reflexionar con varios obispos reunidos en la capital, dijo que

... por la Independencia del Imperio cesó el uso del Patronato que en sus 
iglesias se concedió por la silla apostólica a los Reyes de España, como 
Reyes de Castilla y León: Que para que lo haya en el Supremo Gobierno 
del Imperio sin peligro de nulidad en los actos, es necesario esperar igual 
concesión de la misma Santa Sede.164

Naturalmente, sin el cumplimiento de estas condiciones todo acto de 
la jurisdicción secular sobre la eclesiástica sería nulo. El Patronato pa-
saba por derecho devolutivo a los obispos,165 y mientras tanto la Junta 
Interdiocesana recomendó que los beneficios vacantes fueran ocupados 
por los clérigos escogidos por el arzobispo de México, único facultado 
para hacerlo, cuando el patrón o fundador de una iglesia faltaba o se 
veía impedido. Sin embargo, acordó que debía conservarse el derecho 
tradicional del gobierno en materia de nombramientos eclesiásticos para 
preservar la armonía ente los poderes temporales y los espirituales. Las 
autoridades eclesiásticas aceptaban entregar a la Regencia las ternas de 
candidatos antes de su elección y avisarle del nombramiento después de rea-
lizado.166

La jerarquía eclesiástica no aceptó la propuesta regalista de algunos 
liberales, consistente de reivindicar el derecho del nuevo gobierno de la 
nación a ejercer la titularidad del Patronato, conforme lo habían ejerci-
do los reyes de España. En este sentido, consensuaron con Regencia el 
camino para la consecución del Patronato: solicitar una nueva concesión 
de Roma.167

Efectivamente, una de las primeras encomiendas de las autoridades 
fue buscar la venia de Roma para la obtención dicho privilegio.168 Aun 
así, entre un sector proclive a las ideas liberales prevalecía la opinión de 

164		  Torre Villar, E. de la, Estudios de historia jurídica..., cit., p. 281.
165		  Pérez Memen, F., El episcopado y la Independencia..., cit., pp. 216 y 217.
166		  Staples, A., La Iglesia en la primera República federal..., cit., p. 39.
167		  Pérez Memen, F., El episcopado y la Independencia de México..., cit., p. 219.
168		  En este sentido, José Domínguez, primer secretario de Justicia y Negocios Ecle-

siásticos, declaró en abril de 1822, ante el recién constituido Congreso mexicano, la ne-
cesidad de buscar un acuerdo con el romano pontífice para la continuidad del Patronato. 
Véase Ferrer Muñoz, M., La formación de un Estado nacional en méxico: el Imperio y la 
República federal, 1821-1825, México, UNAM, 1995, p. 280.



ESTADO Y ASOCIACIONES RELIGIOSAS EN MÉXICO 55

que habían sucedido al monarca español en el ejercicio del Patronato, que 
para desempeñar dicha regalía sólo bastaba la confirmación de la silla 
apostólica.169

Mientras el Congreso discutía los pormenores del acuerdo con la Santa 
Sede,170 el 21 de julio de 1822,171 Agustín de Iturbide era coronado em-
perador de México. Sin embargo, los diversos y difíciles problemas que 
afrontó el efímero imperio172 para sentar las bases de su consolidación 
“... hicieron imposible que realizara su proyecto de enviar a Roma un 
agente diplomático que arreglase con la Corte Pontificia el patronato, 
y sólo se limitó a manifestar a Su Santidad, por medio de su Ministro 
de Estado, los sentimientos religiosos que animaban a la nación y a su 
Gobierno”.173 Con la abdicación de Iturbide terminó el primer Imperio 
mexicano. Durante este lapso no se puntualizó ningún acuerdo con la 
Santa Sede en relación con el Patronato. Las razones de momento eran el 
no reconocimiento de la Independencia de México por España y la pre-
sión que ejercía esta última sobre la Santa Sede174 para no hacer acuerdos 
con ninguna otra nación hispanoamericana.

169		  Soberanes Fernández, J. L., Historia del derecho mexicano, 7a ed., México, Pó-
rrua, 1999, p. 134.

170		  No será hasta el 14 de abril de 1823 cuando en el Congreso se discuta “... la con-
veniencia de enviar un comisionado a la Silla Apostólica para establecer con ella las 
relaciones necesarias, y allanar los tropiezos que a cada paso presentan los negocios ecle-
siásticos ...”. Ferrer Muñoz, M., La formación de un estado nacional..., cit., p. 282. El 
secretario de Justicia y Negocios Eclesiásticos, Pablo de la Llave, informaba al Congreso 
Constituyente el 8 de noviembre de 1823, que el curso de los negocios eclesiásticos está 
casi paralizado, por no hallarse en contacto con la silla apostólica la Iglesia mexicana. 
Soberanes, J. L., Historia del derecho mexicano..., cit., p. 134.

171		  Cuevas, M., Historia de la nación mexicana..., cit., p. 520.
172		  El reinado de Agustín de Iturbide como emperador sólo duró diez meses de mayo 

de 1822 a marzo de 1823. Anna, T. E., El Imperio de Iturbide..., cit., p. 100.
173		  Pérez Memen, F., El Episcopado y la independencia de México..., cit., p. 219.
174		  En este sentido, “... España era uno de los baluartes del catolicismo; por su terri-

torio no pasaron ni el anglicanismo, ni el protestantismo, ni la Revolución francesa y su 
derivado: el clero de Estado. La Santa Sede tenía que apoyar al Rey, a quien le habían 
sido donadas las tierras americanas; no podía ver con buenos ojos los afanes indepen-
dentistas, ni conceder el Patronato a un gobierno cuyo origen era una insurrección. Con 
objeto de lograr la obediencia y fidelidad de los obispos americanos al monarca español 
y destacar la legitimidad del gobierno de Fernando VII en América. León XII publicó el 
24 de septiembre de 1824 el breve Etsi iam dieu”. González, M. R., “Las relaciones entre 
el Estado y la Iglesia en México”, Derecho fundamental de libertad religiosa, México, 
UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1994, p. 122.



LIBERTAD RELIGIOSA Y PRINCIPIO DE COOPERACIÓN56

Ya sin Imperio mexicano de por medio, el 18 de abril de 1823 el Con-
greso Constituyente decretó que el Ejecutivo podía enviar un agente di-
plomático a la Corte de Roma175 con la finalidad de entregar cartas de 
presentación al secretario de Estado, manifestarle la adhesión de la Re-
pública mexicana a la religión católica, así como explorar el ánimo del 
Vaticano acerca de la independencia y la posible disposición de celebrar 
un concordato para arreglar los negocios eclesiásticos.176 Después de es-
tos acontecimientos, la Santa Sede tardó en reconocer la independencia 
nacional y no aceptó la actitud adoptada por el gobierno mexicano, que 
consideraba el Patronato como un “derecho heredado de la dinastía Bor-
bona, no una concesión Papal”.177

Así fue como sin el visto bueno de la Santa Sede, los representantes 
de las diferentes diócesis reconocieron tácitamente al gobierno de la Re-
pública federal constituido después de la caída de Iturbide, la titularidad 
del ejercicio del ejercicio del Patronato,178 fundamentalmente para con-
tinuar con la presentación de obispos, ya que muchas sedes episcopales 
quedaron vacantes por los problemas políticos. Más aún, después de la 
consumación de la independencia y de acuerdo con Soberanes, el “... Pa-
tronato fue llamado Patronato Nacional en vez de Regio”,179 quizá como 
un afán de reafirmar las posturas regalistas que consideraban a los nuevos 
gobernantes herederos del rey de España en materia de relaciones con la 
Iglesia.

175		  Soberanes Fernández, J. L., Historia del derecho mexicano..., cit., p. 134.
176		  Se nombró agente ante la Silla Apostólica a don Francisco Guerra; pero éste renun-

ció al nombramiento. Entonces se designó al fraile dominico José Marchena. El 25 de 
febrero de 1824 informaba que el papa León XII recibiría en privado a cualquier legado 
mexicano y trataría con él todos los asuntos, menos el del reconocimiento de la indepen-
dencia. Para tal efecto, el 21 de julio de 1824 el gobierno mexicano designó al doctor 
Francisco Pablo Vázquez, se encontró con varias dificultades tanto de parte del gobierno 
como de la Santa Sede, pues no podía prescindir del derecho del rey de nombrar obispos. 
Con todo, Gregorio XVI, el 28 de febrero de 1831, nombró motu proprio seis obispos 
mexicanos, entre ellos al mismo doctor Vázquez. Véase Gutiérrez Casillas, J., Historia 
de la Iglesia en México, 3a. ed., México, Porrúa, 1993, pp. 260-262.

177		  Staples, A., La Iglesia en la primera República federal mexicana..., cit., p. 11.
178		  López, M., “El marco jurídico de las relaciones entre el Estado mexicano y la Igle-

sia católica”, Revista Efemérides Mexicana, núm. 35, 1994, p. 213.
179		  Soberanes Fernández, J. L. y Melgar Adalid, M., “La libertad religiosa y de con-

ciencia ante la justicia constitucional en México”, en Martínez-Torrón, J. (ed.), La libertad 
religiosa y de conciencia ante la justicia constitucional, Granada, Comares, 1998, p. 245.



ESTADO Y ASOCIACIONES RELIGIOSAS EN MÉXICO 57

Con los precedentes destacados anteriormente en materia religiosa, el 
4 de octubre de 1824 fue promulgada la Constitución Federal de los Esta-
dos Unidos Mexicanos,180 que permaneció vigente hasta el 23 de octubre 
de 1835.181 Cabe señalar el preámbulo constitucional: “En el nombre de 
Dios Todopoderoso, autor y supremo legislador de la sociedad...”.182 Su 
semejanza con el preámbulo de la Constitución gaditana de 1812 es in-
dudable. Además, la confesionalidad católica del Estado mexicano quedó 
expuesta en el artículo 3o.183 Quizá en este mandato también influyó la 
Constitución gaditana. Algunos constituyentes mexicanos lo fueron tam-
bién en Cádiz, razón por la cual, independientemente de sus posiciones 
políticas, los legisladores optaron por la intolerancia religiosa; además, 
entre sus integrantes destacaron varios sacerdotes, como Juan Cayetano 
Portugal, quien sería obispo de Michoacán; Miguel Ramos Arizpe, así 
como el dominico Servando Teresa de Mier, diputado por el Nuevo Rei-
no de León.184

En opinión de Marta García, “...los constituyentes a pesar de su gran 
transformación política y el deseo de algunos de liberar a su Iglesia de 
los compromisos políticos y económicos a fin de que volviera al espíritu 
evangélico de la Iglesia primitiva, no podían ver ni considerar la libertad 

180		  Además, “la Constitución estableció el régimen republicano, representativo y fe-
deral, con tres poderes; se reconocía la soberanía de los estados y se depositaba el Po-
der Ejecutivo en un Presidente de la República, que duraría en su encargo cuatro años 
y tendría para suplirlo a un Vicepresidente, nombrado por las legislaturas estatales. El 
Poder Legislativo fue confiado a un Congreso General formado por dos Cámaras: una 
de diputados y una de senadores. El 10 de octubre de 1824 tomó posesión como primer 
presidente constitucional de México Guadalupe Victoria, cargó que ocupó hasta el 1o. 
de abril de 1829”. Alvear Acevedo, C., Breves elementos de historia de México, 4a. ed., 
México, Jus, 1968, p. 190.

181		  El texto completo puede verse en Tena Ramírez, F., Leyes fundamentales de Méxi-
co..., cit., pp. 167-193.

182		  Este encabezado sigue al de la Constitución de Cádiz de 1812. Véase Carrillo Prie-
to, I., La ideología jurídica en la Constitución del Estado mexicano, 1812-1824, México, 
UNAM, 1986, p. 181.

183		  Artículo. 3o.: “La religión de la nación mexicana es y será perpetuamente la ca-
tólica, apostólica, romana. La nación la protege por leyes sabias y justas, y prohíbe el 
ejercicio de cualquier otra”.

184		  Para abundar más al respecto sugerimos la obra de Estrada Michel, R., Teoría 
constitucional en el discurso de las profecías de Servando Teresa de Mier, México, El 
Colegio de Guerrero, 2001, passim.



LIBERTAD RELIGIOSA Y PRINCIPIO DE COOPERACIÓN58

o tolerancia religiosa como un bien deseable”.185 Este principio también 
fue copiado en las Constituciones de los estados integrantes de la Fede-
ración mexicana.186

En otro orden de ideas, en el artículo 50, fracción XII,187 el Congreso 
General reivindicó el ejercicio del Patronato Nacional, de acuerdo con 
Pérez Memen, 

... la Constitución de 1824 sólo autorizó al Congreso General el arreglo del 
Patronato en todo el país, y de esta manera ató las manos de los estados 
para que no intervinieran en los asuntos concernientes a esa prerrogativa, 
a pesar de las voces de algunos diputados que reclamaban para aquéllos el 
ejercicio del Patronato.188 

A su vez, el presidente de México tuvo reconocidas algunas facultades 
en la materia, en el artículo 110, fracción XIII,189 y también un recono-
cimiento a las facultades abusivas del Patronato, como la señalada en la 
fracción XXI.190

185		  García Ugarte, M. E., Liberalismo e Iglesia católica en México: 1824-1857, Méxi-
co, Imdosoc, 1999, p. 30. El debate sobre la intolerancia religiosa entre los constituyentes 
de 1824 se centraba en que con la tolerancia religiosa se admitirían las prácticas y propa-
gación de otras religiones, además de la afluencia de extranjeros que profesarían dichos 
credos. Véase Cuevas, M., Historia de la nación mexicana..., cit., p. 545. 

186		  Pérez Memen, F., El episcopado y la Independencia de México..., cit., p. 243.
187		  Artículo 50, fracción XII. “Las facultades exclusivas del Congreso General son las 

siguientes: Dar instrucciones para celebrar concordatos con la silla apostólica, aprobarlos 
para su ratificación, y arreglar el ejercicio del patronato en toda la federación”.

188		  Pérez Memen, F., El episcopado y la Independencia de México..., cit., p. 243. Por 
su parte, Staples sostiene que las legislaturas de los estados manifestaron al Congreso 
General su derecho de ejercer el Patronato en sus respectivos territorios. El 8 de febrero 
de 1827 la legislatura de Zacatecas pidió al Congreso General que sin esperar el Concor-
dato con la Sede Apostólica arreglara el uso del patronato en todo el país. Esta solicitud 
fue respaldada por la legislatura de Guanajuato, por considerarla justa, debido a que esa 
prerrogativa era inherente a la soberanía de la nación. En marzo de 1827 la legislatura de 
San Luis Potosí aprobó una ley por la que creaba un cuerpo de tres personas, nombradas 
por la misma legislatura, para conocer y decidir de todo lo relativo a los privilegios ecle-
siásticos en tanto que el Congreso General decretaba las leyes sobre el Patronato. Véase 
Staples, A., La Iglesia en la primera República Federal..., cit., pp. 50 y 51.

189		  Artículo 110, fracción XIII. “Celebrar concordatos con la silla apostólica en los 
términos que designa la facultad XII del artículo 50”.

190		  Artículo 110, fracción XXI. “Conceder el pase, o retener los decretos conciliares, 
bulas pontificias, breves y rescriptos, con el consentimiento del Congreso general, si 
contienen disposiciones generales; oyendo al Senado, y en sus recesos al Consejo de 



ESTADO Y ASOCIACIONES RELIGIOSAS EN MÉXICO 59

Ciertamente, la Constitución de 1824 no daba por existente tácita-
mente el Patronato, sino lo condicionaba a su negociación con la silla 
apostólica,191 conforme a lo aquí expuesto. Sin embargo, durante la vi-
gencia del consabido texto constitucional sucedieron las primeras accio-
nes gubernamentales violatorias de las disposiciones referentes al deno-
minado Patronato Nacional.

III. Valentín Gómez Farías y su prerreforma liberal

En las elecciones presidenciales de 1833192 ganaron, como presidente, 
Antonio López de Santa Anna, y como vicepresidente, Valentín Gómez 
Farías. No obstante, Santa Anna no se presentó a tomar posesión del cargo,  
y fue sustituido por el vicepresidente Gómez Farías.193 Desde el inicio 
de la administración de sendos personajes, el problema de la titularidad 
del Patronato eclesiástico fue el tema cotidiano en el Congreso.194 Así, 
en mayo de 1833 el Congreso de México aprobó una ley, según la cual 

... el Patronato en la Iglesia mexicana residía radicalmente en la Nación; 
en el artículo 2o. estableció el destierro por diez años y la privación de sus 
empleos y temporalidades a quienes se negaran a reconocer esa prerrogati-
va; en el artículo 3o. se revocaban las instrucciones dadas al representante 
de México ante la Santa Sede para la negociación de la continuación de 
esa regalía.195

Gobierno, si versasen sobre negocios particulares o gubernativos; y a la Corte Suprema 
de Justicia, si se hubieren expedido sobre asuntos contenciosos”.

191		  Véase la presentación que J. L. Soberanes hace de la obra de J. A Ribadeneyra 
Barrientos, Manual compendio del Regio Patronato Indiano, cit., p. XIX.

192		  Ruiz Gutiérrez, R., “Las paradojas de la primera reforma”, en Galeana, P. (comp.), 
Relaciones Estado-Iglesia: encuentros y desencuentros, México, Secretaría de Goberna-
ción-Archivo General de la Nación, 2001, pp. 61 y 62.

193		  Las logias yorkinas formaron un partido liberal abiertamente anticlerical, cuyos 
dirigentes fueron, a excepción de Lorenzo de Zavala (posteriormente vicepresidente de 
la República de Texas) y de Valentín Gómez Farías, todos sacerdotes católicos. Véase 
Louvier, J., La Cruz en América, México, Librería Parroquial de Clavería, 1992, pp. 141 
y 142. Soberanes sostiene que la penetración de la ideología liberal a México obedeció 
a la propagación de la misma por parte de las logias masónicas que tanta importancia 
tuvieron en el siglo XIX. Véase Soberanes Fernández, J. L., “Surgimiento del derecho 
eclesiástico mexicano”, ADEE, vol. VIII, 1992, p. 315.

194		  Staples, A., La Iglesia en la primera República federal mexicana..., cit., pp. 56-58.
195		  Pérez Memen, F., El episcopado y la Independencia de México..., cit., p. 282.



LIBERTAD RELIGIOSA Y PRINCIPIO DE COOPERACIÓN60

“... el presidente Santa Anna, quien acababa de hacerse cargo del Poder 
Ejecutivo el 16 de mayo, la vetó y el Congreso no volvió sobre ella”.196

A fines de 1833, el vicepresidente Gómez Farías —que actuaba al 
frente de la administración pública por licencia de Santa Anna— pro-
mulgó varias leyes aprobadas por el Congreso, dominado por diputados 
de su misma filiación.197 Las primeras estaban relacionadas con la ma-
teria educativa; fueron elaboradas con la finalidad de quitar al clero el 
monopolio de la educación, razón por la cual la Ley del 14 de octubre de 
1833, en resumidas cuentas, ordenaba la extinción del Colegio de Santa 
María de Todos los Santos. Además, disponía que todos sus bienes se 
invirtieran en gastos de educación pública.198 También la ley que autori-
zaba al gobierno para que en el distrito y territorios federales arreglaran 
la enseñanza pública, del 19 de octubre del mismo año. Como resultado 
de la aplicación de esta ley fue clausurada la Real y Pontificia Universi-
dad de México.199 Con la idea de apartar al clero de la educación, declaró 
que la enseñanza era una profesión libre, como las demás, y reconoció el 
derecho de los particulares para ejercerla sin previo permiso; asimismo, 
estableció la Dirección General de Instrucción Pública, al frente de la 
cual estaría el propio vicepresidente de la República, misma que tendría 
a su cargo todos los establecimientos públicos de enseñanza, el depósito 
de los monumentos de artes, antigüedades e historia natural, los fondos 
públicos dedicados a la enseñanza y, en general, todo lo relacionado con 
la instrucción pública que impartiera el gobierno.200

En opinión de Manuel Ferrer, 

... la extinción e incautación de fondos del Colegio Santa María de Todos 
los Santos y la supresión de la Universidad Pontificia de México vinieron 

196		  Soberanes Fernández, J. L., Los bienes eclesiásticos en la historia constitucional 
de México, México, UNAM, 2000, p. 37.

197		  Medina Ascencio, L., La Santa Sede y la emancipación mexicana, Guadalajara, 
Imprenta Gráfica, 1946, p. 176.

198		  Soberanes Fernández, J. L., Los bienes eclesiásticos..., cit., p. 38
199		  Cabe destacar que a principios del siglo XIX faltaban muchos colegios y centros 

educadores de los indios, pero con todo la Universidad Pontificia de México, promovi-
da por el primer obispo de México, fray Juan de Zumárraga, y por el primer virrey de 
la Nueva España, D. Antonio de Mendoza en 1551, permaneció siendo centro de alta 
cultura hasta su extinción por Gómez Farías. Véase Márquez Montiel, J., La Iglesia y el 
Estado en México, 3a. ed., México, Jus, 1978, p. 30.

200		  Soberanes, J. L., Historia del derecho mexicano..., cit., p. 138.



ESTADO Y ASOCIACIONES RELIGIOSAS EN MÉXICO 61

acompañadas en el mes de octubre de otros decretos que facultaron al Go-
bierno para destinar a la educación pública nacional los bienes de estable-
cimientos religiosos destinados a la enseñanza.201

Una segunda clasificación legislativa atendía los asuntos eclesiásticos; 
así, la ley del 27 de octubre de 1833 disponía que cesaba en toda la Re-
pública la obligación civil de pago de diezmos.202 Antes, el 17 de agosto 
de 1833, se expidió la Ley para la Secularización de las Misiones de Alta 
California.203

201		  Ferrer Muñoz, M., La formación de un Estado nacional en México..., cit., p. 307. 
“Según decreto de 24 de octubre de 1833, se consignan y ponen a cargo de la Dirección 
General de Instrucción Pública, con los gravámenes que actualmente reportan, los fondos 
y fincas siguientes: el convento y templo de San Camilo, con sus fincas urbanas, el hos-
pital y templo de Jesús, con las fincas urbanas que pertenecían al duque de Monteleone, 
aplicadas a la instrucción primaria por ley de 22 de mayo de 1833, el antiguo y nuevo 
hospital de Belén, el hospicio de Santo Tomás con su huerta, el edificio de la antigua 
Inquisición, aplicado a la Academia de San Carlos por la Ley de 20 de mayo de 1831, 
el templo del Espíritu Santo con su convento...”. Soberanes Fernández, J. L., Los bienes 
eclesiásticos..., cit., p. 39.

202		  Soberanes Fernández, J. L., Historia del derecho mexicano..., cit., p. 138. Esta ley 
posiblemente se debió, entre otras causas, al interés de disminuir el poder de los obispos 
y canónigos, poder que dimanaba de los diezmos y los fueros. Los liberales pensaban que 
esa contribución era injusta e inicua, pues arrancaba a los labradores los medios de sub-
sistir y los arruinaba a causa de que los recaudadores vendían las especies a bajo precio. 
Véase Pérez Memen, F., El episcopado y la independencia..., cit., p. 286.

203		  De acuerdo con Schlarman, desde 1769 hasta 1823 fueron erigidas veintiún misio-
nes por los padres franciscanos, entre San Diego y San Francisco. Un total de 146 frailes 
menores, todos sacerdotes, en su mayoría españoles por nacimiento, trabajaron en las 
misiones de California de 1769 a 1845. La labor de estos franciscanos, que trocó a los 
indios salvajes y desnudos en albañiles, carpinteros, enyesadores, agricultores y ciudada-
nos, fue destruida por Valentín Gómez Farías. Había dos padres en cada misión, y cada 
uno podía contar con un estipendio anual de cuatrocientos pesos. Este dinero se pagaba 
al procurador, el cual compraba las cosas que se destinaban a los misioneros. Nunca se 
mandaba dinero a los religiosos de California. Los templos ordinariamente estaban situa-
dos en un ángulo de la propiedad, y tenían adjunta la casa de los misioneros, en la cual 
no se admitía a mujeres ni a niñas. A continuación seguían las habitaciones de los criados 
y cocineros. Los costados y parte trasera del cuadro de la misión rodeaban un patio que 
contenía los talleres, los almacenes, graneros, establos y departamentos de las jóvenes. 
La secularización que llevaron a cabo los mexicanos y los californianos consistió en 
entregar la propiedad de las misiones de indios a la administración de comisionados pa-
gados y nombrados por el gobernador, sin atención a la voluntad de los legítimos dueños. 
Esta clase de secularización, que no era sino una confiscación disfrazada, tropezó con la 
intrépida oposición de los franciscanos, porque ellos estaban firmes que la tierra y todo lo 



LIBERTAD RELIGIOSA Y PRINCIPIO DE COOPERACIÓN62

Más aún: la ley del 6 de noviembre de 1833 derogó las leyes civiles 
que impusieran cualquier género de coacción para el cumplimiento de 
los votos monásticos.204 Las autoridades seculares sólo podían forzar 
a los ciudadanos a cumplir sus deberes civiles, pero no los religiosos, 
porque éstos no dependían de los pactos sociales, sino de la conciencia.205

La ley que más perturbación provocó fue la del 17 de diciembre de 
1833, para proveer a los curatos y sacristías mayores, con base en el ejer-
cicio del Patronato, cuya titularidad —según los liberales— competía a 
la nación.206 En ella se mandaba proveer las vacantes. Para tal fin se con-
cedía un plazo de sesenta días con objeto de hacer los concursos en las 
diócesis para su provisión, otorgando al presidente de la República y a 
los gobernadores de los estados las facultades concedidas en la Colonia 
a los virreyes y a los gobernadores de las audiencias para proveer dichos 
curatos. Además, imponía una multa de 500 a 600 pesos por la primera y 
segunda desobediencia a esa ley, así como el destierro y confiscación por 
la tercera, a los obispos y gobernadores de mitra que se opusieran a este 
ordenamiento.207

De acuerdo con Fuentes Mares, “... el 26 de enero de 1834, el ca-
bildo de la catedral metropolitana comunicó al vicepresidente que por 
objeciones de conciencia no cumpliría la disposición, y en su apoyo se 
pronunciaron las autoridades eclesiásticas del país”.208 El 22 de abril de 
1834, Gómez Farías promulgó una ley que repetía la del 17 de diciembre 
de 1833. Concedía a la jerarquía eclesiástica cuarenta y ocho horas para 
externar sus intenciones de acatar o no la ley del 17 de diciembre del 
año anterior y fijaba plazo improrrogable de treinta días para ponerla en 
práctica. Los obispos, cabildos eclesiásticos o dignatarios que mostraran 

que producía, juntamente con los edificios y el ganado, era propiedad de los indios. Véase 
Schlarman, J. H. L., México, tierra de volcanes, 2a. ed., México, Jus, 1951, pp. 298-300.

204		  Ruiz Guerra, R., “La paradoja de la primera reforma...”, cit., p., 63.
205		  Pérez Memen, F., El episcopado y la independencia de México..., cit., p. 286.
206		  Fuentes Mares, J., Biografía de una nación, México, Océano, 1986, p. 131.
207		  Véase Pérez Memen, F., El episcopado y la independencia de México..., cit., p. 292.
208		  Fuentes Mares, J., Biografía de una nación..., cit., p. 131. En la carta que el obis-

po de Michoacán, Juan Cayetano Gómez de Portugal, escribió a Andrés Quintana Roo, 
secretario de Justicia y Negocios Eclesiásticos, señaló que “...el cumplimiento de esta 
ley, implicaba que en México se creara una iglesia como la anglicana, una iglesia que no 
había sido fundada por Jesucristo. Su conciencia le ordenaba no obedecerla”. Staples, A., 
La Iglesia en la primera República...., cit., p. 70.



ESTADO Y ASOCIACIONES RELIGIOSAS EN MÉXICO 63

alguna oposición o resistencia serían desterrados para siempre, y sus pro-
piedades, confiscadas. Como respuesta a los afanes regalistas de Gómez 
Farías, el obispo de Michoacán abandonó su diócesis; el de Linares, en 
las mismas condiciones, e igual suerte corrió el de Durango; el de Puebla 
tuvo que ocultarse, y los canónigos de México —pues no había arzobis-
po— recibieron orden de salir.209

Para evitar discusiones, las penas establecidas se ejecutarían sin trámite 
ni formalidad judicial, por el gobierno en el Distrito, y en los estados por 
los gobernadores en cuyo territorio residía el obispo, cabildo eclesiástico 
o gobernador de obispado. En otras palabras, la expulsión sería inmedia-
ta.210 En opinión de Soberanes, “... era una norma típicamente regalista, 
implicaba que el gobierno se arrogaba derechos de patronazgo...”.211 
En nuestra opinión, Gómez Farías asumió la titularidad del Patronato, sin 
acuerdo de por medio con la Santa Sede.212 Recordemos que al consumar-
se la independencia, la jerarquía eclesiástica —por salvaguardar las sanas 
relaciones con el Estado— consintió que las nuevas autoridades ejercieran 
el Patronato Nacional no autorizado por Roma. Ya en tiempo de Gómez 
Farías —sin el consentimiento del papa—, el Estado admitió la titularidad 

209		  Los obispos indicaron al gobierno, entre otras cosas, que “quitar o poner párro-
cos y sacristanes, proveer sus vacantes y dictar el tiempo y modo de hacerlo, todas son 
funciones exclusivamente propias de la autoridad que preside y gobierna a las iglesias 
particulares que es la episcopal”. Alvear Acevedo, C., Elementos de historia de México..., 
cit., p. 228.

210		  Staples, A., La Iglesia en la primera República..., cit., p. 71.
211		  Soberanes Fernández, J. L., Los bienes eclesiásticos..., cit., p. 41.
212		  Antes de esta ley, el presidente Anastasio Bustamante expidió el 16 de mayo de 

1831 una ley cuyo imperativo era que “por una vez podrán los obispos con los cabildos, y 
a falta de aquéllos éstos solos, proveer las dignidades, canonjías y prebendas que forman 
la dotación de sus iglesias”. Y como su deseo era “... conciliar los intereses estatales con 
los eclesiásticos, dejó al presidente y a los gobernadores de los estados el ejercicio de la 
exclusiva para esas provisiones. Obsérvese que la ley saltaba el escollo que desde 1822 
tenía la autoridad diocesana, cuando se declaró en suspenso el Patronato y se devolvió a 
los obispos el ejercicio de esa prerrogativa, y el gobierno les pidió suspenderla hasta que 
examinara la extensión de su autoridad. Algunos estados, celosos amantes del Patronato, 
como por ejemplo Zacatecas, impugnaron la ley porque violaba los derechos del patrona-
to, los cuales dimanaban de la soberanía de la nación...”. Pérez Memen, F., El episcopado 
y la independencia..., cit., pp. 277 y 278.



LIBERTAD RELIGIOSA Y PRINCIPIO DE COOPERACIÓN64

del Patronato de la Iglesia en México a través de una legislación clara-
mente regalista.213

Por otra parte, la ley del 13 de enero de 1834 cedía a los estados de la 
República los bienes raíces que habían sido propiedad de la Compañía 
de Jesús y no hubieran sido legalmente enajenados. Además, el Congre-
so, por decreto del 12 de abril de 1834, dispuso que se presentara como 
candidato a obispo de Yucatán, por parte del gobierno mexicano ante la 
Santa Sede, a un eclesiástico mexicano por nacimiento.214 Según Pérez 
Memen, “... estos actos se hicieron usando del patronato y en ausencia 
de Santa Anna”.215 Además, la administración de Gómez Farías había 
planeado la erección de una diócesis en cada estado. De este modo, la 
legislatura de Veracruz decretó, a mediados de abril de 1833, la erección 
de una mitra, cuyos límites serían los del estado; el gobernador, previa 
consulta a los curas, propondría tres personas al gobierno general para 
que nombrara al que considerara más idóneo, y presentarlo, para su con-
firmación al papa.216

Un tercer grupo de leyes estuvieron destinadas al pago de la deuda pú-
blica. Así, el 7 de noviembre de 1833, Lorenzo de Zavala propuso en la 
Cámara de Diputados, una ley para amortizar la deuda interior. Para este 
fin, era menester disponer de algunos bienes de comunidades religiosas. 
Por ese motivo, algunas órdenes comenzaron a vender sus propiedades 
susceptibles de ser ocupadas por el gobierno, hasta que el Congreso, por 
decreto del 24 de diciembre de 1833, dispuso la prohibición para ocupar, 
vender o enajenar bienes raíces de manos muertas y capitales impuestos 
sobre ellos mismos mientras el Congreso no dispusiera sobre el particular.217

Para finalizar este apartado, diremos que el 21 de junio de 1834 Santa 
Anna —que regresaba a ocupar la titularidad del Poder Ejecutivo— de-
claró en nombre del gobierno su oposición a la “prerreforma liberal de 

213		  La pretensión de la Federación mexicana en materia de patronato que obedecía a 
un mentalidad regalista, se tradujo en las disposiciones constitucionales recogidas en los 
textos constitucionales. Véase Ferrer Muñoz, M., La formación de un Estado nacional..., 
cit., p. 290.

214		  Soberanes Fernández, J. L., Los bienes eclesiásticos..., cit., pp. 42 y 43.
215		  Pérez Memen, F., El episcopado y la independencia..., cit., p. 293.
216	    Idem.
217		  Soberanes Fernández, J. L., Los bienes eclesiásticos..., cit., p. 43.



ESTADO Y ASOCIACIONES RELIGIOSAS EN MÉXICO 65

Gómez Farías”.218 Señaló que el alto clero de México la rechazaba uná-
nimemente, por no existir un acuerdo de por medio con la Santa Sede, y 
prometió consultar al Congreso para que revisara íntegramente las leyes 
promulgadas por su vicepresidente. En este sentido, ordenó suspender las 
leyes del 17 de diciembre de 1833 y del 22 de abril de 1834. Del mismo 
modo, suspendió las penas de expatriación, la confiscación de los bienes 
impuestas a los eclesiásticos, así como a los que se habían resistido a 
obedecer las leyes, con excepción de las que anulaban la coacción civil 
para cobrar el diezmo y exigir el cumplimiento de los votos religiosos.219

En resumidas cuentas, durante los primeros trece años que transcu-
rrieron desde la consumación de la independencia, México no logró un 
acuerdo con la Santa Sede para solucionar el asunto del Patronato. Los 
primeros gobiernos siguieron la tendencia marcada por el liberalismo de 
la época, erigirse como herederos del rey de España en la titularidad del 
Patronato de la Iglesia católica. Esta situación regirá las relaciones entre 
ambas instituciones, tal y como expondremos en páginas siguientes.

IV. Las Siete Leyes Constitucionales de 1836

El acta provisional llamada Bases para la nueva Constitución, del 23 
de octubre de 1835, adoptó para México la forma de gobierno central y 
unitario.220 El 15 de diciembre del mismo año221 fue promulgada la pri-
mera de las Bases Constitucionales, integradoras de la Constitución Cen-
tralista de 1836 —relevó transitoriamente al sistema federal impuesto 
por la Constitución de 1824— en el artículo 1o.222 estableció la religión 

218		  Cuando se habla de los acontecimientos nacionales del bienio 1833-1834, nos re-
ferimos a la “Prerreforma Liberal” de Gómez Farías, y se usa el prefijo “pre”, porque de 
hecho no fue una “reforma liberal” en toda la extensión de la palabra, sino más bien como 
la antesala de ésta. Véase ibidem, p. 45.

219		  Staples, A., La Iglesia en la primera República..., cit., p. 73.
220		  A finales de 1834 se llevaron a cabo elecciones legislativas, y el 4 de enero de 1835 

entró en funciones el nuevo Congreso, el cual estuvo dominado mayoritariamente por 
legisladores de inclinación centralista, con lo cual una de sus primeras providencias fue 
aprobar todo lo hecho por Santa Anna, particularmente en contra de la política de Gómez 
Farías. Véase Soberanes Fernández, J. L., Historia del derecho..., cit., p. 138.

221		  Tena Ramírez, F., Leyes fundamentales..., cit., p. 202.
222		  Art. 1. “La nación mexicana, una, soberana e independiente como hasta aquí, no 

profesa ni protege otra religión que la católica, apostólica, romana, ni tolera el ejercicio 
de otra alguna”.



LIBERTAD RELIGIOSA Y PRINCIPIO DE COOPERACIÓN66

católica como la oficial del país. Además, la primera Ley Constitucional, 
en su artículo 1o., apartado 3, fracción I,223 señalaba como obligación del 
mexicano profesar la religión de su patria. La Tercera Ley, en el artículo 
44, fracción VIII, facultaba al Congreso General para celebrar concorda-
tos con la silla apostólica.224

La cuarta Ley Constitucional, en el artículo 1o., apartado 17, fraccio-
nes XIX y XXIV, refería como atribuciones del presidente de la Repúbli-
ca, la primera: “Celebrar concordatos con la Silla apostólica, arreglado 
a las bases que le diere el Senado”, y la segunda: “Conceder el pase o 
retener los decretos conciliares, bulas pontificias, breves y rescriptos con 
consentimiento del Senado, si contienen disposiciones generales, oyen-
do a la Suprema Corte de Justicia, si se versan sobre asuntos contencio-
sos, y al consejo su fueren relativos a negocios particulares o puramente 
gubernativos”.225

Por otra parte, la Quinta Ley, en el numeral 12, fracciones XX y XXI, 
autorizaba a la Suprema Corte de Justicia, en la primera: “Conocer de los 
asuntos contenciosos pertenecientes al patronato que goce la Nación”, la 
segunda: “Consultar sobre el pase o retención de bulas pontificias, breves 
y rescriptos expedidos en negocios litigiosos”.226

Ciertamente, la legislación anterior, producto de un Congreso opuesto 
al partido liberal, miró con simpatía la inclusión del regalismo en las re-
laciones con la Iglesia católica, al grado de incluir disposiciones consti-
tucionales referentes al patronato si mediar acuerdo con la Santa Sede.227

Anotamos un dato importante acaecido durante la vigencia de este tex-
to constitucional: la Santa Sede reconoció la independencia de México 
el 29 de noviembre de 1836, durante el pontificado del papa Gregorio 

223		  “Son obligaciones del mexicano. I. Profesar la religión de su patria, observar la 
Constitución y las leyes, obedecer a las autoridades”.

224		  Tena Ramírez, F., Leyes fundamentales..., cit., p. 219.
225		  Ibidem, pp. 226 y 227.
226		  Ibidem, p. 233.
227		 Para Soberanes, los conservadores mexicanos eran profundamente regalistas, como 

lo acreditan las medidas que exigían el “pase regio” a los documentos pontificios. Véase 
Soberanes Fernández, J. L., Los bienes eclesiásticos..., cit., p. 45. Por su parte, Alvear 
considera que la tendencia a mantener la unidad religiosa no era obstáculo para que polí-
ticos, tanto federalistas como centralistas, insistieran en la sujeción de la Iglesia a manos 
del Estado. Véase Alvear Acevedo, C., La Iglesia en la historia de México, México, Jus, 
1975, p. 190.



ESTADO Y ASOCIACIONES RELIGIOSAS EN MÉXICO 67

XVI.228 En reciprocidad, el reino de España hizo lo mismo un mes des-
pués, presionado por Roma y sin Fernando VII en el trono español.229

Si bien la Santa Sede reconoció la independencia del país, no mostró 
ninguna intención de complacerlo, entregándole el Patronato; no obstan-
te, sí surgieron relaciones diplomáticas,230 pero “... los obispos, a pesar 
de no obtener la derogación de algunas leyes que afectaban a la Iglesia, 
en asuntos que no se referían al dogma, se contentaron, en cierta mane-
ra, con haber evitado que volviera a ser regulada por el Estado, que esto 
significaba simple y llanamente el patronato”.231 Los acontecimientos an-
teriores no fueron óbice para que el gobierno, en la práctica siguiera con 
la idea de inmiscuirse en las cuestiones religiosas, y aspiraba a los privi-
legios del antiguo patronato.232

V. Bases Orgánicas de 1842

La tendencia del gobierno mexicano a ejercer la titularidad del patro-
nato quedó de manifiesto después de la vigencia de las Leyes Constitu-

228		  Gutiérrez, J., Historia de la Iglesia..., cit., p. 262. En 1835, el país disfrutaba de un 
periodo de paz, razón por la cual el gobierno concedió mayor atención al reconocimiento 
de su independencia por el Vaticano. Miguel Barragán, presidente de México, nombró el 
2 de septiembre de 1835 a Manuel Díez de Bonilla como ministro plenipotenciario ante 
la Santa Sede, quien llevaba las instrucciones de concertar un concordato con la silla 
apostólica para que ésta autorizara al régimen el ejercicio del patronato. Prevenido el 
Sumo Pontífice por el obispo de Puebla de la situación hostil entre el Estado y la Iglesia 
en México, acordó que el único negocio a tratar con Díez de Bonilla sería el reconoci-
miento de la independencia de México. El 29 de noviembre, Gregorio XVI reconoció 
oficialmente la independencia de la nación, y el 5 de diciembre del mismo año se le 
comunicó a Díez de Bonilla que la Santa Sede le reconocía como enviado extraordinario 
y ministro plenipotenciario de México. Véase Pérez Memen, F., El episcopado y la inde-
pendencia..., cit., p. 336.

229		  Véase Staples, A., La Iglesia en la primera..., cit., p. 163.
230		  En 1836, al reconocer la independencia mexicana, Gregorio XVI había manifesta-

do su voluntad de corresponder a la misión diplomática de Díez de Bonilla con el envío 
de un internuncio; pero pidió que, por falta de recursos de la Santa Sede, los gastos co-
rrieran a cuenta de México; éste se vio también imposibilitado para hacerlo, y no hubo 
entonces enviado alguno del papa al país, hasta 1851 con la llegada del primer enviado de 
la Santa Sede, D. Luis Clementi, pero no en calidad de diplomático, sino como delegado 
apostólico. Véase Gutiérrez Casillas J., Historia de la Iglesia..., cit., p. 266.

231		  Pérez Memen, F., El episcopado y la independencia..., cit., p. 336.
232		  Véase Gutiérrez Casillas, J., Historia de la Iglesia..., p. 267.



LIBERTAD RELIGIOSA Y PRINCIPIO DE COOPERACIÓN68

cionales de 1836, en las Bases Orgánicas establecidas conforme a los de-
cretos del 19 y 23 de diciembre de 1842.233 A semejanza de las anteriores 
Constituciones mexicanas, reconocía y protegía la religión católica.234

Así las cosas, el artículo 66, fracción X, facultaba al Congreso para 
“Aprobar para su ratificación los concordatos celebrados con la Silla 
Apostólica, y arreglar el ejercicio del patronato en toda la Nación”. Asi-
mismo, disponía en el artículo 87, fracción XVIII, que el presidente de la 
República podía “Celebrar concordatos con la Silla Apostólica, sujetán-
dolos a la aprobación del Congreso”.235 Además, el gobierno mexicano 
continuó ejerciendo el pase regio para toda clase de documentación en-
viada por el papa a la Iglesia en México,236 aunque no existiera reconoci-
miento expreso ni acuerdo con la Santa Sede.237

VI. El Acta Constitutiva y de Reformas de 1847

Sancionada por el Congreso constituyente el 18 de mayo de 1847, 
jurada y promulgada el 21 de mayo del mismo año, comienza: “En el 
nombre de Dios, criador y conservador de las sociedades...”.238 Además, 
en materia religiosa dejaba subsistentes los artículos que protegían a la 
católica en la Constitución Federal de 1824. Nuevamente Antonio López 
de Santa Anna ocupaba la presidencia de la República, y Valentín Gómez 
Farías, el cargo de vicepresidente. Este último personaje promulgó, el 11 
de enero de 1847,239 una ley mediante la cual se “... autorizaba al gobier-

233		  Sancionadas el 12 de junio de 1843. Véase Soberanes Fernández, J. L., Historia del 
derecho..., cit., p. 146.

234		  “Art. 6o. La Nación profesa y protege la religión católica, apostólica, romana, con 
exclusión de cualquiera otra”.

235		  Véase Tena Ramírez, F., Leyes fundamentales..., cit., pp. 415-419.
236		  Véase Floris Margadant, G., La Iglesia ante el derecho mexicano. Esbozo históri-

co-jurídico, México, Miguel Ángel Porrúa, 1991, pp. 171 y 172.
237		  Anastasio Bustamente, presidente de México, en 1839 concedió el pase al breve 

del papa Gregorio XVI, por el que se disminuían en toda la República los días festivos. 
Con este hecho el gobierno ejercía una facultad de patronazgo, que no le fue reconocida 
por Roma. Véase Toro, A., La Iglesia y el Estado en México, México, Talleres Gráficos 
de la Nación, 1927, p. 130.

238		  Tena Ramírez, F., Leyes fundamentales..., cit., p. 468.
239		  “El último día de 1846 el Diario Oficial publicaba un artículo insistiendo en la 

necesidad de poner a disposición del gobierno recursos para atender gastos públicos”, 
Cámara de Diputados, México y el Vaticano..., cit., pp. 27 y 28.



ESTADO Y ASOCIACIONES RELIGIOSAS EN MÉXICO 69

no para proporcionarse hasta quince millones de pesos, con hipoteca o 
venta de los bienes de manos muertas (bienes de la Iglesia católica) con 
el fin de continuar la guerra con los Estados Unidos del Norte”.240 El 29 
de marzo de 1847 el presidente Santa Anna dejó sin efecto esta medida de 
Gómez Farías. Finalmente, la Iglesia se comprometió a donar dos millo-
nes de pesos para colaborar con los gastos de defensa de la patria.241

En realidad, el periodo de regreso de la Constitución de 1824 y el régi-
men de Joaquín Herrera (1848-1851) mostraron un cierto equilibrio entre 
las relaciones del poder político y la jerarquía de la Iglesia católica. Más 
aún, el envío de representantes del Estado mexicano a Roma comprueba 
nuestra afirmación, pues después de Manuel Díez de Bonilla siguió José 
María Montoya (1839-1848), Ignacio Valdivieso (1849-1850), Manuel 
Larráinzar (1853-1855) y Ezequiel Montes (1857-1858).242 Sin embargo, 
no pudieron conseguir un concordato con la Santa Sede para arreglar la 
situación del patronato,243 idea que hasta ese momento prevalecía tanto 
en gobiernos de tendencia liberal como conservadores.

En suma, el ejercicio del patronato no fue concedido al gobierno mexi-
cano, a pesar de la reivindicación manifestada a través de los diversos 
textos constitucionales publicados después de la independencia de Espa-
ña, en donde se pugnaba por adquirir su titularidad, o inclusive se llegó 
a legislar en materia de patronato nacional. Este conflicto entre la Iglesia 
católica y el reciente Estado mexicano influyó para que la legislación 
desde 1812 hasta 1857 se ocupara de llevar al terreno normativo las di-
ferencias surgidas entre sendas instituciones, en un principio por deter-
minar el ejercicio del patronato, posteriormente para medir el grado de 
poder de cada una de ellas.

240		  Soberanes Fernández, J. L., Los bienes eclesiásticos..., cit., p. 53.
241		  Ibidem, p. 60.
242		  Véase Cámara de Diputados, México y el Vaticano..., cit., p. 26.
243		  El 3 de agosto de 1859, mediante resolución del Ministerio de Relaciones Exterio-

res, se mandó retirar la legación de México acerca del gobierno pontificio. Con este acon-
tecimiento se suprimieron las relaciones diplomáticas con la Santa Sede. Véase Dublán, 
M. y Lozano, J. M., Legislación mexicana, 1859, núm. 5062.


