£ Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto
de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx

Una reflexion sobre las identidades culturales

/Sobra la cultura después del once de septiembre?

David CIENFUEGOS SALGADO

Si bien el inexorable flujo de la cronologia nos aleja de los sucesos y consecuencias del once de
septiembre de 2001 (11-S), no menos cierto resulta que el signo de los tiempos invita a una re-
flexion equilibrada y prospectiva sobre alguno de los aspectos y elementos que aparecen implica-
dos en tales hechos. En esta colaboracion hemos querido poner el énfasis en el aspecto identitario,
estrechamente vinculado al tema de la(s) cultura(s), y por tanto de la identidad para recalar en las
consecuencias que se vislumbran en el escenario socioglobal después de los acontecimientos del
11-S. No es gratuita la eleccion del tema, puesto que desde hace unos cuantos afios el resurgi-
miento de un pensamiento nacionalista ha acompafiado y, en muchas formas, ha marcado el avan-
ce de los procesos de globalizacion. Asi, frente al ideal de una cultura global encontramos los
planteamientos regionales que reivindican los elementos culturales propios y tradicionales, mis-
mos que, con una frecuencia inusitada, no son reconocidos en el paradigma de la cultura denomi-
nada occidental. De ahi que las siguientes paginas hagan eco de tales reivindicaciones a través de
una defensa a ultranza de los fenomenos culturales como elementos insoslayables de la naturaleza
humana, del ideal de humanidad, y por tanto como elemento imprescindible en la consideracion
de un mundo globalizado. Raimon Panikkar ha sefialado que la cultura no puede desligarse de la
naturaleza humana, dado que la naturaleza del hombre es cultural, y no sirve por tanto como
criterio supracultural para los encuentros entre culturas [“La interpelacion intercultural”, en £/
discurso intercultural, 2002], encuentros que cada vez son mas frecuentes y necesarios.

1. En 1999, la revista Lettre lnternational, convoco a un Concurso Internacional de Ensayo con
la tematica: ;Liberar el pasado del fituro? ;Liberar el futuro del pasado? Miles de escritores se
volcaron a reflexionar sobre tales cuestiones; solo cuarenta pasaron a la segunda fase del concur-
s0; diez fueron los publicados en una compilacion que tenia por titulo el del ensayo ganador:
Diccionario de los vientos[2001]. En esos trabajos, la mayoria de corte filosofico, queda suscrita
la preocupacion latente en las sociedades modernas; como advierte Edouard Glissant, se trata de

97


www.juridicas.unam.mx/

Estado, Derecho y Democracia en el momento actual

un lugar comun «que el pensamiento sistematico rechaza con todas sus fuerzas, fenomeno del
mestizaje de las sensibilidades, de las referencias, de las culturas». El lugar comun es la necesidad
de revisar el pasado, la ansiedad de especular sobre el futuro, o la pasion de reflexionar el presen-
te. Tres tiempos que encierran el tiempo, tres tiempos para una historia inica. Dentro de esta
perspectiva puede incluirse de manera valida la intencion de reflexionar sobre las causas y reper-
cusiones de los acontecimientos del 11-S, tanto en el ambito local como internacional. Se trata de
hacer eco de aquel slogan: “piensa globalmente, acta localmente”, mediante la invitacion abier-
ta al analisis de aquellos sucesos importantes que podemos ver, a sabiendas de que transforman el
mundo, el de unos y el de los otros, e incluso el nuestro. Pero, ;como narrar aquello a lo cual
estamos asistiendo? El tiempo elegido no puede ser otro mas que el del presente, el del presente
progresivo: ese mismo que sucede y sigue sucediendo, y parece no terminar. Solo en tal conjuga-
cion podremos abonar las reflexiones sobre lo que representa en el aqui y ahora nuestros esta
sucesion de hechos; en el aqui de nuestro tiempo y en el ahora de nuestro espacio. Ni filosofia ni
relato, solamente unos cuantos puntos tejidos, sin disefio previo, a la vista del agua del rio tem-
poral; pensando en el valor que se atribuira a la cultura, en tanto factor de identidad, trasel 11-
S. Esta intencion se vincula de manera principal a la idea del multiculturalismo como limite al
modelo politico-economico dominante, en la perspectiva manejada por Calsamiglia en Cuestiones
de lealtad|[2000].

2. ;Qué ocurre el 11-S? A ciencia cierta pocos lo saben. Especulaciones aqui y alld van y vienen, y
seguramente mucho mas alla del ahora fueron y vinieron, seran y vendran. Desde la hipotesis del
atentado exterior, hasta la teoria del complot interno. Sin embargo todos los casos comparten
una caracteristica: son insuficientes para explicar el 11-S; y a pesar de que no puede explicarse el
acontecimiento, las consecuencias estan a la vista de todos. Por cuanto hace a las politicas nacio-
nales y comunitarias tenemos el consenso de los paises industrializados para endurecer sus politi-
cas y marcos normativos en materia de migracion; para renovar alianzas estratégicas y reelaborar
sus instituciones de defensa; la condena generalizada del terrorismo, en el que se incluyen ya for-
mas de pensamiento disidente por el hecho mismo de serlo. La globalizacion de tales tendencia ha
permitido que entre los ciudadanos aparezca la vuelta de los temores que se creian superados con
la caida del muro de Berlin y el colapso de la Union Soviética, reflejados ahora en los miedos
xenofobicos que se traducen en el auge de los movimientos de extrema derecha como reaccion y
contraparte de la tolerancia que, hasta hace poco, se pensaba debiera impregnar el marco de las
relaciones interculturales en las sociedades modernas. Cualquiera de las tomas de posiciones
enunciadas implica, por encima de todo, la asuncion de nacionalismos contradictores y contradic-
torios a la idea de globalizacion que antes del 11-S predominaba. Pero ademas, debe reconocerse
que todo esta trastocado: la guerra no es como antes; las garantias judiciales no son como antes;

98



David Cienfuegos Salgado

la nacion mas poderosa del mundo no es como antes. En el colmo, si hiciéramos caso de otro
slogan, éste no solo comercial sino también politico, habria de coincidir que se ha justificado la
afirmacion de que el futuro no es lo que era. Parece que el mundo esta en guerra contra un enemi-
go invisible; un enemigo que justo es decirlo no existe. Sin embargo la afirmacion peca por exce-
s0, el mundo no es el mundo. La imagen vendida habla del mundo, pero el mundo se define como
Occidente, y Occidente hoy se limita a los polos de poder econémico y militar. En esa definicion
geografico-conceptual no aparecen contemplados a cabalidad Asia, Africa o América (al menos
Latinoamérica). Ni todo el mundo es el mundo, ni todo Occidente es Occidente. El mundo occi-
dental paradojicamente ya no sirve de referencia mas que en la edificacion y deificacion de un
sistema de valores, eso si, alejado de la otrora construccion cultural de Occidente. A pesar de esta
digresion didactica, el mundo si esta en guerra, y el 11-S solo ha hecho mas patente su existencia;
una existencia paradigmatica por cuanto la guerra es distinta de las conocidas: esta en casa, y no
hay enemigos posible, tan solo aspiraciones colectivas e individuales que representan las trinche-
ras de los nuevos ejércitos en disputa. Es, por encima de todo, metafora, alegoria, simbolo, repre-
sentacion del estado de cosas. Nada nuevo pues, salvo el inminente cambio de paradigmas en el
ambito cultural, una revolucion que, vaticinada ya, empieza a reconocerse, tal y como lo sefiala
Jacques Barzun en Del amanecer a la decadencia | From dawn to decadence. 500 years of western
cultural life. 1500 to the present, 2001].

3. La guerra es metafora en tanto se acepta la idea de que nace en la mente de los hombres. Y lo
que nace en la mente de los hombres es, también por encima de todo, cultura. De ahi que en tanto
guerra los enemigos son calificados como tales si no comparten valores... si no comparten cultu-
ra. Como advertimos al principio, la reflexion que proponemos esta ligada a la idea del multicul-
turalismo que pervive en las sociedades actuales y que es, si no puesta en tela de juicio, objeto de
estudio por académicos de todo el mundo, con una u otra tendencia. La sociedad multiétnica
[Pluralismo, multiculturalismo e estraner, 2001] de Sartori, se publicitaba con una frase contun-
dente y, desde la perspectiva arriba mencionada, correcta: ;Debe la sociedad pluralista ser tole-
rante con sus «enemigos culturales»? Esta aproximacion obliga a pensar en las sociedades desde la
perspectiva individual, en tanto existen distintas etnias, y de ahi que la perspectiva individual se
corresponda con la categoria de ciudadanos. Antes de Sartori, otras aproximaciones mas liberales
giraban en torno a tal categoria. Kymlicka escribe su Ciudadania multicultural | Multicultural
citizenship, 1995] cuestionandose sobre la posibilidad de un modelo democratico en el cual ten-
gan cabida todas las identidades culturales; mientras que en Los limites del patriotismo | For love
of country, 1996] otros autores discuten por igual identidades, pertenencias y «ciudadanias mun-
diales». La pasion se suscita cuando se plantea, parafraseando el titulo de un reciente libro, la
disyuntiva en £/ vinculo social: ciudadania o cosmopolitisno [2002]. Es en este marco, donde

99



Estado, Derecho y Democracia en el momento actual

cabe preguntarse si después del 11-S podra pensarse la cultura en la misma forma. La reflexion
deviene necesaria si revisamos los escenarios en los que se debatian las cuestiones del multicultura-
lismo, pluralismo e interculturalismo; escenarios que pueden ser casos ficticios o concretos como
los manejados por Walzer en su obra sobre la tolerancia. Y se convierte en articulo de previo
analisis si advertimos el resurgimiento precipitado de las identidades nacionales como mecanis-
mos de defensa comunitaria o grupal ante el Estado mismo. De entrada deberiamos especificar a
qué cultura estamos haciendo referencia, sin embargo, intentarlo nos llevaria al debate que desde
el siglo antepasado ha movido los resortes de la antropologia e historia cultural, sin lograr que se
arribe a una definicion consensuada del concepto; lo cual recuerda un poco la reflexion de Jin-
ming Wang: «Tan decisivo es para el hombre de todas las épocas intentar explicar nuestro mundo
que la vida perderia todo sentido y de hecho acabaria si se propusiera una explicacion perfecta
que volviera superflua toda especulacion ulterior». Esto, nos lleva a plantear, en primer lugar, la
inutilidad de avanzar una definicion especifica del concepto cultura; y en segundo, nos permite
jugar con el contenido del concepto mismo. Asi, a los efectos de esta breve reflexion podemos
recordar la conocida definicion de Tylor, para quien cultura es el conjunto complejo de conoci-
mientos, creencias, artes, moral, leyes, costumbres y usos sociales que el ser humano adquiere
como miembro de una sociedad determinada. Por su parte Marvin Harris sefiala que la cultura es
el modo socialmente aprendido de vida que se encuentra en las sociedades humanas y que abarca
todos los aspectos de la vida social, incluidos el pensamiento y el comportamiento [Teorias sobre
la cultura en la era posmoderna: Theories of culture in postmodern times, 2000]. Y sobre esto
queremos tratar: los derechos culturales después del 11-S.

4. El siglo XV marca la definicion de la nueva etapa de la humanidad, aunque aclarémoslo, en
Occidente, en Europa. Los siglos subsecuentes asistiran a la extension de los valores culturales
europeos, herederos de las visiones grecorromanas y cristianas, a todos los espacios subyugados
economica o militarmente. La difusion del pensamiento religioso sera el paradigma de intromi-
sion cultural, aunque en ocasiones con algunas ventajas comparativas, que iran diluyéndose en el
trascurso de los siglos siguientes, hasta desaparecer por completo con la plena asuncion del feno-
meno religioso en los paises conquistados. En el interin, las relaciones culturales fueron de domi-
nacion total, sin posibilidad de coexistencia, derivado esto principalmente del modelo monoteis-
ta, por lo cual las culturas dominadas adaptaron sus cosmovisiones a los valores de quienes arri-
baban con discursos filosoficos mas eficaces y contundentes: la espada y la cruz. El afianzamiento
del primero fue ineludible, mas el segundo no tuvo la misma posibilidad, en tanto dependia de un
continuo escrutinio de la forma en que se cumplian los mandatos por los fieles. Este proceso se
recrudecia por las pugnas internas, mismas que encontraban amplio reflejo en las comunidades de
neocreyentes. Este fenomeno puede rescatarse débilmente en Pureza moral y persecucion en la

100



David Cienfuegos Salgado

historia de Barrington Moore [Moral purity and persecution in history, 2000], que muestra
como la atribucion de calidades y cualidades entre los miembros de una misma comunidad origi-
nan intolerancia, y expresa que la asuncion de un paradigma monoteista ha degenerado histori-
camente en causa principal de perversidad y sufrimiento humanos; Moore habia adelantado que
los movimientos basados en tales premisas llevaban «camino de dejar herido el siglo XX1I». Acer-
t0. No es quiza el tema religioso el que debiera mover esta reflexion, sin embargo, con Tylor y
Harris habiamos centrado el contenido de la cultura en creencias y moral, entre otros elementos;
y resulta paraddjico que los planteamientos posteriores al 11-S partan de una distincion de carac-
ter moral y religioso: el bien y el mal. Una distincion que tiene un trasfondo cultural inmenso, y
en la cual aparecen negadas posiciones intermedias, tal y como en forma expresa se alude en los
discursos politicos recientes. La otra pregunta que debe responderse es como deben asumirse los
valores de la humanidad actual a partir del predominio de la cultura occidental, ante el auge cada
vez mayor de las culturas minoritarias; una cuestion marcada por el hecho de que se trata de una
cultura que Barzun explicitamente ubica en el ambito de la decadencia, es decir en un proceso de
debilitamiento y desintegracion. Entonces, jcomo se explica el predominio de la cultura occiden-
tal?

5. (La cultura occidental es tolerante? La cuestion no es formulada gratuitamente. De acuerdo
con las ideas corrientes y en curso, la civilizacion occidental es una cultura tolerante. Sin embar-
g0, ;qué tan tolerante resulta su modelo hoy en proceso de universalizacion? ;Tiene definidos
limites tal tolerancia? Y quiza como colofon inevitable: jqué es la tolerancia en el modelo occi-
dental de convivencia? Cuando Moore alude al objetivo de su trabajo, bien podiamos pensar que
se esta cuestionando modelos de convivencia, que podemos enfocar a partir de lo que actualmente
sucede: «cuando y por qué unos seres humanos asesinan y torturan a otros seres humanos, a los
que se presenta como una amenazadora fuente de <contaminacion> porque muestran ideas reli-
giosas, politicas y economicas diferentes». Este autor, de manera certera, y quiza inconsciente,
retrata algunas de las caracteristicas que han permeado el pensamiento occidental (aunque, es
justo advertir que se trata de una caracteristica humana, reflejada finalmente en la cultura) y lo
muestra proclive a la intolerancia y a la agresion, una apreciacion que historicamente encuentra
reflejo en el expansionismo colonial de siglos anteriores y las lamentables confrontaciones bélicas
de origen étnico-religioso del siglo pasado. Estar en la cumbre supone estar cerca del abismo
habian afirmado y tenian razon. Panikkar, en su trabajo citado al principio de esta reflexion, ha
sefialado que cada cultura cree en sus mitos, y, cuando se olvida la relatividad de las convicciones
que son mantenidas (y entendidas) dentro del mito, se cae en la trampa de convertir en absolutos
las ideas y los valores de dicha cultura; este es uno de los peligros que enfrentan las culturas que se
hallan encerradas en si mismas o convencidas de su superioridad. Asi, la omnipotente y omnisa-

101



Estado, Derecho y Democracia en el momento actual

piente cultura occidental deviene intolerante en tanto se basa en la idea de exclusion de las dife-
rencias, especialmente las culturales, o, en el mejor de los casos, la asuncion e integracion de tales
expresiones actuando como catalizador, lo que le beneficia en todo caso, pues sin trastocar sus
principios y valores, incorpora percepciones diversas de la realidad. Pero esta asuncion no impli-
ca aceptacion total, dado que la integracion esta supeditada a la repeticion del conjunto de valo-
res y principios preconizados. Las diferencias que no aceptan tal planteamiento no son toleradas,
y son rechazadas en el seno de la sociedad (o al menos entre el grupo dominante). Por eso, cuando
la sociedad occidental se reconoce tolerante hay que actuar con cautela. La frase vuelta célebre
por la obra de Sartori marca tal actitud, al reconocer una diferencia de tratamiento: ;Hay que ser
tolerantes con los intolerantes?, puesto que en el fondo la pregunta se formula en términos distin-
tos: ;Hay que ser tolerantes con los diferentes? El 11-S pone esta cuestion en la palestra, sobre
todo porque de repente, con los animos exacerbados y una evidente desinformacion, lo diferente
deviene amenazador del szafus quo, lo mismo desde la perspectiva del multimillonario empresario
que de la del mas miserable desempleado. La diferencia se transforma en una referencia de descon-
fianza o amenaza; algo a lo que hay que temer, e incluso eliminar. Ello provoca que en términos
generales los miembros del grupo social busquen cohesionarse a través de la manifestacion de una
misma identidad, de los mismos valores y principios, de la misma cultura, y vean a los demas, a los
diferentes, con «malos ojos» y los rechacen. Esta actitud, que actia como mecanismo de control
social, obliga a la disolucion de vinculos culturales en tanto se presentan como obstaculos para la
aceptacion al interior de los grupos sociales dominantes. Tal es la reflexion: la cultura en tanto
factor de identidad sale sobrando. Pero, y es importante tal matiz, sale sobrando la cultura de los
grupos minoritarios, la que se constituye como caracteristica diferenciadora respecto de la cultu-
ra de los grupos dominantes o mayoritarios, seglin sea el caso. Y sale sobrando porque el recono-
cimiento de la diferencia, a pesar de ser un derecho historicamente reconocido, tras el 11-S ha
perdido vigencia desde la logica de las elites economicas y militares. La diferencia es sospechosa.
No en vano las oficinas de seguridad a nivel mundial buscan desarrollar soffware que permita
reconocer cualquier acento relacionado con ciertos idiomas o elaborar bases de datos mundiales
donde se puedan ubicar tales diferencias o los poligrafos portatiles para aplicar a los sospechosos.
Ese es el riesgo de ser diferente, de poseer una cultura distinta. Es el riesgo de ser humano. Un
riesgo que conlleva la preocupacion que expresan Nair y Goytisolo en £/ peaje de la vida[2000]:
«no va a ser facil soldar las vidas rotas, los destinos trucados, los desarraigos sufridos y las identi-
dades anuladas... curiosa, sorprendente barbarie en una época que no cesa de presumir de demo-
cracia y de derechos humanos».

6. La civilizacion actual, la dominante, cree necesitar treinta millones de soldados para <garan-
tizar> la paz y gastar casi la mitad de los recursos economicos del planeta para la llamada <de-

102



David Cienfuegos Salgado

fensa>. Panikkar concibe que una civilizacion con tales caracteristicas no merece ni mucha credi-
bilidad ni mucha confianza. Ademas, recordando a Levi-Strauss en su clasico Race et histoire
(1952), debemos coincidir en que no hay, ni puede haber, una civilizacion en el sentido absoluto
que a menudo se da a este término, ya que la civilizacion implica la coexistencia de culturas que se
ofrecen entre ellas el maximo de diversidad y que consiste en esta misma consistencia. El mismo
autor afirmaba pues que todo progreso cultural se debe a una coalicion entre culturas y que esta
coalicion consiste en la confluencia de las oportunidades que cada cultura encuentra en su desa-
rrollo historico. Y siendo la cultura un elemento de la naturaleza humana se entiende que para
progresar es preciso que los hombres colaboren. Sin embargo, tampoco se niega que de cuando en
cuando cada cultura se afirma como la unica verdadera y digna de ser vivida, ignorando las otras
e incluso negandolas como culturas. Levi-Strauss sefialaria sobre el particular en Race et culture
(1983): «la situacion se torna completamente diferente cuando la nocion de una diversidad reco-
nocida de una y otra parte se sustituye en una de ellas por el sentimiento de superioridad fundado
en comparaciones de fuerza y cuando el reconocimiento positivo o negativo de la diversidad de
culturas da lugar a la afirmacion de su desigualdad». Para este autor: después de algunos aflos,
Occidente se abre a la evidencia de que sus inmensas conquistas en ciertos dominios arrastraron
pesadas contrapartidas; a tal punto que llega a preguntarse si los valores a los cuales ha debido
renunciar para asegurar el goce de otros no hubieran merecido ser mas respetados.

7. Las lineas que anteceden han pretendido poner en relieve la importancia de la cultura, de las
culturas, después del 11-S, y sirven para bosquejar un final con dos inicios para una sola historia.
«Cuando el edificio financiero mas importante de Estados Unidos se desplomaba, también lo
hacian las esperanzas de un mundo mejor». Quiza asi cuenten dentro de algiin tiempo la historia.
Porque lo que acaece en Estados Unidos, pese a quien le pese, repercute en todo el mundo y sobre
todo, y eso es lo paradojico, en todas las culturas, en todas las historias. Las victimas, los agra-
viados de lo que sucedio el 11-S seran olvidados, por desgracia y casi ley natural, y para escarnio
de la memoria humana quiza se conviertan en un numero mas en las columnas inanimadas de las
cuentas del Estado; nadie puede negarlo: una afrenta dolorosa para una humanidad que parecia
desbordante de optimismo. El afan revanchista desarrollado en los medios de comunicacion y en
la politica publica estadounidense posterior al 11-S fue preludio de nuevos choques sangrientos
(Afganistan e Irak), que dejan honda huella en el animo de pobladores y culturas involucradas.
Pero, también gracias a esa incertidumbre sobre el inicio de la nueva historia, podemos sofiar con
un mundo que predique su historia iniciandola con otra frase: «Cuando el edificio financiero mas
importante de Estados Unidos se desplomo, se estaba construyendo la esperanza de un mundo
mejor». Un mundo, que a contrapelo de la vision satirica de Aldous Huxley, si tenga espacio para
las identidades particulares, para las culturas diferentes, para los mundos propios; y donde el Big

103



Estado, Derecho y Democracia en el momento actual

Brother de Orwell no sea sino un programa de television (y, ojala, ni siquiera eso), situado en la
«cuspide» de la nueva cultura occidental. Un mundo en el que para construir la historia se escuche
a todos los testigos, a todos los participantes, a todas las culturas.

8. En la Declaracion Universal de la UNESCO sobre Diversidad Cultural, firmada en Paris en
noviembre de 2001, el articulo 2° sefiala: “En nuestras sociedades cada vez mas diversificadas,
resulta indispensable garantizar una interaccion armoniosa y una voluntad de convivir de perso-
nas y grupos con identidades culturales a un tiempo plurales, variadas y dinamicas. Las politicas
que favorecen la inclusion y la participacion de todos los ciudadanos garantizan la cohesion so-
cial, la vitalidad de la sociedad civil y la paz. Definido de esta manera, el pluralismo cultural
constituye la respuesta politica al hecho de la diversidad cultural. Inseparable de un contexto
democratico, el pluralismo cultural es propicio a los intercambios culturales y al desarrollo de las
capacidades creadoras que alimentan la vida puiblica”. A tenor de lo mencionado, en el Informe
de la Comision Mundial de Cultura y Desarrollo Nuestra diversidad creativa, 1a UNESCO llega a
la conclusion de que “el objetivo no puede ser simplemente construir una sociedad multicultural,
sino un estado constituido multiculturalmente: un estado que reconozca la pluralidad sin menos-
cabo de su integridad”. Esta idea, ha permeado las discusiones de los cientificos sociales en las
ultimas décadas, enfrentados a los numerosos conflictos que recurrentemente han marcado la
escena politica mundial. Se trata de contenciosos afiejos que han encontrado el ambiente propicio
para su resurgimiento, y que son de naturaleza cultural o étnica. A pesar de tales circunstancias,
los problemas que plantea la multiculturalidad han sido objeto de analisis en diversos estudios
sociales, sin que en el ambito juridico podamos encontrar un desarrollo significativo.

9. Una brevisima referencia al caso mexicano: en nuestro pais, el debate sobre el reconocimiento
de los derechos de los grupos indigenas conlleva el que se refiere a los grupos culturales. En 2001
la reforma constitucional pretendié incorporar una serie de acuerdos sobre derechos de los pue-
blos y comunidades indigenas, sin embargo, a contrapelo con tal idea, la version final hizo caso
omiso de tales acuerdos. La redaccion actual del articulo segundo no fue puesta a consulta, mu-
cho menos consensada, con las comunidades y pueblos “afectados”. De hecho, la antropologia
juridica, especificamente la dedicada al analisis de los pueblos indigenas, ha puesto poca atencion
en el fenomeno, dedicandose escasamente a tratar de explicar los sistemas normativos indigenas y
los avatares que se presentan en los regimenes nacionales e internacional respecto del reconoci-
miento de tales sistemas. Los escasos trabajos que han pretendido un analisis sociojuridico han
tenido poca difusion, lo que se explica también por una posicion gubernamental en relacion a
tales manifestaciones que, en ocasiones, quedan fueran de la esfera juridica y, por tanto, del reco-
nocimiento y aceptacion estatales. El estado multicultural debe ir mas alla, comenzando por
tomar en cuenta los principios rectores del Codigo Internacional de Conducta relativo a la Cultu-

104



David Cienfuegos Salgado

14, especificamente en lo que se refiere a promover la coexistencia cultural y a preservar la diver-
sidad cultural. A raiz de esto, el reto que se contempla en México es precisamente el de aceptarnos
como un estado multicultural, en el cual tengan cabida todos los grupos culturales y en el cual,
desde la perspectiva juridica, también haya lugar para que las practicas juridicas, todas ellas,
incluidas las mas diferentes a la concepcion tradicional, sean de caracter consensuado. Ese es el
reto después de todo.

105



