Ti6Ag
JesTI64Gy,
o

0

%,
;000

an

ST
o

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto

onam de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx

CAPITULO PRIMERO

BREVE ESTUDIO PRELIMINAR

A Mario de la Cueva, nuestro eminen-
te esclarecido. In memoriam

Puede sostenerse fundadamente que los dos rasgos mas caracteristicos de
la Ilustracion, del Iluminismo, de las Luces (que son algunas etiquetas
histdrico-filoséficas para individualizar al siglo XVIII) fueron “la eferves-
cencia intelectual generalizada” y la “renuncia al método del sistema” y
que es probable que los dos se hayan retroalimentado incesante y fructife-
ramente. Habria que afiadir, un tercero aun cuando pudiera ser considera-
do de menor entidad: “el empefio por divulgar los nuevos conocimientos”,
abandonando el lenguaje pedantemente escolastico que era regla de esas
materias. Para el objeto de los ensayos que presento a continuacion sobre
el derecho y el poder politico (que no es otro que una lectura actualizada
y —estimo— provechosa de esos asuntos de aquel siglo) pudiera ser util
bosquejar otros rasgos distintivos del impetu asombroso que cambio la faz
del mundo en todos los 6rdenes y que arrop6 a la Revolucion por antono-
masia. Es por todo ello que vale la pena analizar esa época deslumbrante,
la de “la sonrisa de la razoén” que dijera Nicholson hace mas de 30 afios.
Gracias a la monografia esencial de Ernest Cassirer,! el pensamiento
del siglo XVIII supero los calificativos decimonodnicos: “eclecticismo”,
“mezcolanza” y “heterogeneidad abstrusa”. Al rescatar Cassirer, hace
mas de 70 afos, los hilos conductores del trayecto intelectual de esos
tiempos, permitié al estudioso de la historia de las ideas leer, en clave
mas precisa y armonica, las obras que conforman aquella época, “la edad

I Cassirer, Ernst, Die Philosophie der Aufkldrung, Tubingen, Mohr, 1932. Version al
castellano: Filosofia de la Ilustracion, trad. de Eugenio Imaz, México, Fondo de Cultura
Econdmica, 1943.


www.juridicas.unam.mx

2 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

de Voltaire”, agrupandolas en grandes bloques tematicos: de las cien-
cias de la naturaleza, de la psicologia y teoria del conocimiento, de la
religion, de la historia, del derecho, el Estado y la sociedad y el de la es-
tética. Son pocos los ensayos que posen la fuerza y la erudicién novedo-
sa del de Cassirer y ninguno, que yo sepa, tiene tal virtualidad proficua,
como que ha sido la guia —confesada o no— de muchos de los mejores
estudios sobre la época.

Al jSapere aude! kantiano, Cassirer adiciona, anacronicamente aun-
que con razon profunda, el spinoziano: Non ridere, non lugere, neque
detestari, sed intelligere. En efecto, aquella espléndida edad de la hu-
manidad tuvo a bien hacer de la tolerancia, consecuencia de intellegere,
la formula para un nuevo pacto social y politico que rige hasta nuestros
dias. Otros trabajos de mi autoria se han ocupado de distintos aspec-
tos —filosoficos y juridicos— del siglo ilustrado. En ellos di cuenta de
asuntos como los nexos entre el pensamiento inglés y la nueva filosofia
francesa de Holbach, Helvetius y Condorcet, asi como del influjo de la
ilustracion en Cadiz y en nuestra independencia colonial, iniciados bajo
la sapientisima paciencia y orientacion del maestro Mario de la Cue-
va. A ellos me atrevo a remitir al lector a fin de emprender ahora un
analisis suscinto (siguiendo a Cassirer,2 Grimberg,* Blom,* Durant,’ los
Charpentier, Hazard” y Furio Diaz® de algunas cuestiones relativas al
derecho y al poder politico en la Ilustracion francesa, suiza, espafiola
y alemana. Confieso cierta pesadumbre por no haber tenido ocasion de

2 Las siguientes seis notas representan la bibliografia imprescindible y la mas auto-
rizada para adentrarse en el siglo XVIII, incluido Cassirer, Ernest, op. cit., nota previa,
pp- 261-305, sobre todo el cap. VI. “Derecho, Estado y sociedad”.

3 Grimberg, Carl, El siglo de la Ilustracion, trad. de E. Rodriguez y J. J. Llopis,
Barcelona, Daimon, 1968.

4 Blom, Philipp, Enciclopédie, trad. de Javier Calzada, Barcelona, Anagrama, 2007.

5 Durant, Will, La edad de Voltaire, trad. de Miguel de Hernani, Buenos Aires, Sud-
americana, 1973.

¢ Charpentier, Michel et al., Littérature XVIII e siecle: textes et documents, Paris,
Mont-Saint-Aignan, 1988.

7 Hazard, Paul, EIl pensamiento europeo en el siglo XVIII, trad. de Julian Marias,
Madrid, Revista de Occidente, 1958.

8 Diaz, Furio, Europa de la llustracion a la Revolucion, trad. de Carlo Caracci, Ma-
drid, Alianza Editorial, 1986.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 3

ocuparme de Jefferson y la Ilustracion anglonorteamericana, quienes de-
bieran ser invitados muy pronto.

Algunos rasgos generales de aquel impetu son, en primer lugar, la re-
nuncia a la construccion de “sistemas filosoficos” al estilo de Descartes,
Malebranche, Leibniz o Spinoza, “y a esa forma de deduccion”, cons-
truyendo en cambio una armazon conceptual a partir de la ciencia natu-
ral, la corriente newtoniana principalmente y las taxonomicas de la flora
y la fauna, entre otras cosas. La fisica y la biologia fueron los puntales
del nuevo conocimiento y sus aplicaciones practicas vehiculadas, sobre
todo y privilegiadamente, por la Enciclopedia de Diderot y D’ Alembert,
arquetipo imperecedero de todas las demas (a pesar de los britanicos as-
pavientos, visajes de inconformidad que exige preeminencia de la suya,
que también es formidable).

Cassirer ha explicado que el pensamiento de la Ilustracidon entresaca
de la marcha efectiva de la ciencia la prueba concreta de que la union de lo
positivo y lo racional no es “antojadiza” sino algo alcanzable, “un ideal
que se puede cumplir con todo rigor”. La formulacion cosmologica, tal
como se presenta en la ley de la atraccion universal de Newton, no fue
hallada accidentalmente ni revelada por diversos tanteos sino que el he-
cho de su descubrimiento ponia de manifiesto un camino rigurosamente
metddico. Newton —dice Cassirer— termind lo que Kepler y Galileo
habian iniciado, y los tres nombres designan no so6lo a tres grandes per-
sonalidades de la investigacion, sino que significan los hitos del cono-
cimiento y del pensar cientifico-natural... El método de la formulacion
conceptual cientifico-natural es a la vez resolutivo y compositivo. S6lo
cuando descomponemos un hecho, aparentemente simple, en sus elemen-
tos, podremos comprenderlo.

La observacion es el datum, lo dado; el principio y la ley el quaesitum,
lo buscado. Esta nueva jerarquia metddica es —postula Cassirer— la
que presta su sello a todo el pensar del siglo XVIII. Hay que insistir que
el segundo de los dos rasgos fundamentales del pensar dieciochesco, no
consiste en desestimar el esprit systematique sino mas bien el esprit de
sisteme y “toda la teoria del conocimiento de este siglo se esfuerza en
fijar esta diferencia... La introduccion de D’Alembert a la Enciclopedia
y el Traite des Systémes de Condillac proporcionan a esa idea su forma
explicita y su fundamento”.?

9 Cassirer, Ernst, op. cit., nota 1, p. 23.



4 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

La nueva logica que se busca no es la escolastica, ni siquiera la ma-
tematica, sino la “logica de los hechos”; no un sistema cerrado sino an-
tes bien, la razén desplegandose progresivamente en el conocimiento de
los hechos, manifestandose paulatinamente de modo cada vez mas claro
y completo. A la filosofia del siglo XVIII no le contenta considerar a/
andlisis como el gran instrumento intelectual del conocimiento fisico-
matematico: ve en ¢l un arma necesaria de todo pensamiento general,
incluyendo el juridico y el politico. Voltaire lo dijo clarisimo:

nunca debemos apoyarnos sobre meras hipotesis, ni comenzar con el descu-
brimiento de cualquier principio y proceder luego a explicarlo todo. Debe-
mos empezar por la desarticulacion exacta del fendmeno conocido. Si no nos
ayudamos con el compas del matematico y la antorcha de la experiencia,
jamas podremos dar un paso hacia delante.!?

Se ha vuelto justamente celebre el dictum de Cassirer al respecto: “La
razon antes de ser una posesion, es una forma determinada de adquisi-
cion”: resolucion y reconstruccion; separar los elementos para en segui-
da armar de nuevo el mecanismo, que asi ha develado sus mas reconditos
secretos. Tal es el nuevo método empirico que permeara en la aventura
intelectual, artistica y politica del “nuevo régimen”. Su anhelo mas tras-
cendente no era otro que el de changer la fagon commune de penser, 1o
que alcanz6 con creces, pues hoy nadie piensa o se conduce en clave
teoldgica ni metafisica o se sujeta resignadamente y de buen grado a
ninguna servidumbre. Esto no es poca cosa, aunque no reparemos fre-
cuentemente en ello.

Ese fue el producto mas acabado del Siglo de las Luces y la mas pre-
ciada conquista de los hombres que lo constituyeron imperecedero.

Hoy tampoco nadie rebate que el conocimiento de la naturaleza y el
descubrimiento de sus leyes o regularidades es conditio sine qua non
de nuestra propia supervivencia, de nuestras condiciones de posibilidad
como especie. Pues bien: “el conocimiento de la naturaleza que la Ilus-
tracion impulsa tiene una nueva funcion: es convertido en el medio en el
cual el intelecto (el “espiritu” diria Cassirer) lleva a cabo su propio cono-
cimiento. La concepcion de la naturaleza “se origina de un doble motivo
y la determinan e informan fuerzas en apariencia contrapuestas”. En ella

10 Voltaire, Tratado de metafisica, citado por Cassirer, Ernst, op. cit., nota 1, p. 27.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 5

actiia el impetu por (conocer) lo singular, lo concreto, lo factico, al mis-
mo tiempo que el anhelo por lo puramente universal. “Impetu y alegria
sensuales se alian con la fuerza del espiritu para desvincularse de lo pura-
mente dado y remontar en vuelo libre a la region de las posibilidades™.!!

En la alta cima de este “posibilismo ilustrado” se sitlian los eminentes
asuntos del Estado y el derecho que acabaron por cobrar corporeidad y
sustancia histérica impulsados potentemente por un musculo colectivo,
conectado a un poderoso intelecto europeo, sin distingos geograficos o
territoriales. También esto es lo que hace de aquella edad algo tan asom-
brosamente vivo y actual.

Una nueva forma de abordar los problemas del conocimiento de la na-
turaleza vino a cambiarlo todo. El Renacimiento habia concluido que el
verdadero ser de la naturaleza no se encuentra en el circulo de /o creado,
sino, en el de la creacion. “La naturaleza es algo mas que una criatura,
participa en el ser creado originario pues en ella vive la fuerza de la ac-
cion divina”.'2 Mas atn: “la ley a que obedecen los seres singulares no les
ha sido prescrita por un legislador extrafio sino que radica en su propio
ser y nos es cognoscible totalmente por é1”.!3 No es dificil entrever en
esto el principio mediante el cual el propio cuerpo social o, mejor dicho,
la comunidad politica de origen contractualista reivindicara la potestad
legislativa y abolira, aun al altisimo precio de la efusiéon de sangre, la
pretension de situarla por encima de ella mediante la persona del rey
y la institucion dindstica. A ello debe sumarse que a la verdad revelada
se le emparejaba primero una verdad natural para después ser sustituida
por ella, lo que represent6 el giro radical del pensamiento moderno. Con
Newton culmina este trayecto y Pope lo celebrd para la posteridad con su
verso inolvidable:

“Nature and Nature’s law lay hid in night
God said: Let Newton be! and all was light”.

El “siglo filosofico” es igualmente el “siglo de la ciencia natural”: la
Royal Society britanica y la Academie des Sciences de Colbert lo antici-
pan el XVIIIL. Y eso repercute muy influyentemente en el tema de estos

11 Cassirer, Ernst, op. cit., nota 1, pp. 54 y 55.
12 [bidem, p. 58.
13 [bidem, p. 59.



6 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

ensayos; ya Cassirer habia visto, hace setenta y tantos afios, que a los
ilustrados les parecid imposible una restauracion cientifica, una vision
profunda del espiritu, de las leyes de la sociedad y de la poesia si no fuera
emprendida con la mirada puesta en el gran modelo de la ciencia natural.
Nuestra ecologica pesadumbre actual tiene, por lo visto, todavia mucho
que aprovechar del Siglo Luminoso.

0O
O

En el transcurso del siglo XVIII, la orientacion general de las diversas
monarquias europeas responde a los principios del que llamaron despo-
tismo ilustrado,"* promoviendo lo que podria calificarse de revolucion
desde arriba (hasta que la cosa se volvio imposible y aparecid, implac-
able la revolucion desde abajo, pues el despotismo, por ilustrado que sea,
nunca deja de ser eso, despotismo).

Es oportuno advertir que “despotismo ilustrado” es una expresion ex-
cepcional, pues el sustantivo se utiliza en sentido peyorativo, con esta
unica salvedad, que le viene del adjetivo calificativo. Bobbio!s sostiene
que “la idea del despotismo en sentido bueno es una parte importante de
la teoria y la ideologia politica de la fisiocracia.

Quesnay y los fisidcratas, Turgot incluido, sostuvieron que, existiendo
un orden natural, regido por leyes férreas y objetivas, tanto fisicas como
morales, la tarea del buen legislador es ya no la de crear leyes positivas
a su arbitrio sino la de reconocer las leyes naturales y, por lo tanto, de
promulgar leyes positivas que estén lo mas de acuerdo posible con la
naturaleza. Para el cumplimiento de esta tarea, que no es constitutiva
meramente sino declarativa, es necesario un soberano unico, que cuando
sea educado por sabios consejeros acerca de la existencia de las verda-
deras leyes, debe gozar de la plenitud de sus propios poderes para hac-
erlas aplicar, promoviendo asi el bienestar y la felicidad de sus stubditos.
Hay pues un despotismo necesario, distinto de la mera arbitrariedad. En
la linea de defensa de esta forma de gobierno se halla Pierre Samuel Du-
Pont de Nemours, quien en De [’origine et des progres de une science
nouvelle (1768) condena como mal gobierno a la democracia, a la aris-

14 Grimberg, Carl, op. cit., nota 3, p. 11.
15 Bobbio, Norberto et al., Diccionario de politica, México, Siglo XXI Editores,
1981.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 7

tocracia y a la monarquia electiva, exaltando a la hereditaria porque s6lo
en esta forma de gobierno, simple y natural, los soberanos son verda-
deramente “déspotas”. El abate Mably se opuso a este desproposito y en
sus Dudas propuestas a los filosofos economistas sobre el orden natural
v esencial de las sociedades politicas, también de 1768, alega que el con-
cepto de despotismo legal es una contradictio in adjjectio: un gobierno
es despotico cuando el que detenta el poder no estd sometido a ninglin
control, ergo, no puede ser sino arbitrario. Mably se inclina del lado de
Montesquieu, a quien tanto repugnaba el despotismo, sobre todo aquel
que €l bautizé como “despotismo oriental” en sus Lettres persanes.

El arquetipo del déspota ilustrado no es ni Margia Teresa o José 11, ni
Pombal o Carlos 111, ni siquiera Catalina de Rusia: el trofeo pertenece a
Federico II por obra (no podia ser de otro modo en “ligas mayores™) de
Voltaire, tan certero casi siempre. Tal para cual, dicho sin menosprecio,
que seria ademdas de imposible, ridiculo. Gracias a su agente de “rela-
ciones publicas”, Federico era —decian las gacetas y panfletos— mas
grande que los més grandes emperadores romanos. “Habia hecho la feli-
cidad de su pueblo, habia dado un modelo a Europa y preparado la dicha
de las generaciones futuras”.!'¢ D’ Alembert llego a escribir: “los filosofos
y los hombres de letras de todas las naciones os miran, desde hace mucho
tiempo, seflor, como su jefe y su modelo”. No en balde se ha insistido en
que la filosofia, desde Platon, puede servir de excusa o disfraz impudico
al poder politico.

En este originalisimo intento de trasmutar el hierro en oro también
se singularizaria el Siglo de las Luces, cuando anticipé John Law y su
Compariia de la Indias Orientales y Occidentales la actual supercheria
de Madoff'y los de la mala ralea un Wall Street pirata. Law tuvo que huir
para salvar su vida, pues la ira de miles de familias a las que arruin6
con sus especulaciones engafiosas no fue para menos. Hoy las cosas no
suelen ser asi de drasticas para los tramposos de nuevo cufio, que siguen
brotando como hongos.

Por lo menos Law, el escocés presumia ser discipulo de Newton y de
Locke; los de hoy, en Nueva York y otros lugres, de nadie lo son de esos
tamafios, lo que, por otra parte, no importaria en absoluto: basto y sobro,
como lo hizo Madoff con una manita de “barniz adecentador” y unos
cuantos amigos presentables y ;distraidos?

16 Hazard, Paul, op. cit., nota 7, p. 421.



8 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

Suele pasarse por alto uno de los factores intelectualmente mas apa-
sionantes del XVIII, aun cuando pertenezca mentalmente al XVII: la
polémica jansenista a partir de la bula Unigenitus..., que condenaba las
proposiciones de Jansenio, gran tedlogo agustiniano de la Universidad
de Lovaina, en Flandes, quien habia proclamado muchos afios atras al-
gunas cuestiones relativas a la justificacion o salvacion eterna por la fe o
por las obras y otras sobre los sacramentos, que dividieron la conciencia
francesa y acabaron enfrentando a Pascal con los jesuitas dando pie a la
apasionante historia de Port-Royal (y sus celebres personajes, Raynal
antes que ninguno) tal y como la conocemos gracias a Sainte-Beuve.
La Ilustracion resulta ser un antidoto a esas interminables querellas re-
ligiosas, que casi nunca permanecian como meras cuestiones académico-
teologicas (“las famosas cuestiones de hecho y de derecho”) sino mas
bien como politico-militares. El horror de las guerras confesionales también
debe tenerse como causa eficiente de la Ilustracion en ese capitulo de la
tolerancia, brillante cual ningtin otro con Locke y Voltaire a la cabeza.

Tampoco ha de soslayarse el influjo de la Corte francesa en la promo-
cion de los ilustrados y la Enciclopedia. Madame d’Etioles, favorita de
Luis XV, habia seducido a Voltaire y a Crébillon, a Fontenelle y a un par
mas estrellas de primera magnitud. Después vendria el mas importante
mecenazgo de Pompadour, al que hemos de referirnos en el capitulo so-
bre Diderot. Belleuve, el exquisito palacio de la marquesa, era la cumbre
de la “civilizacion francesa”, es decir, la mas alta cima de la civiliza-
cion y punto. Pero es, asimismo, expresion del interés de la elite por
las artes, la arquitectura y la jardineria, y de la proteccion que brindo a
sus representantes mejores, como lo hizo también con los grandes escri-
tores del siglo, no tan desinteresadamente que no tuviera presente la frase
de Malesherbes: “Proteged a los hombres de letras, porque ellos fueron
quienes crearon una gloria inmortal para Luis XIV”. Fueron mujeres, la
Maintenon, la Etioles y la Pompadour, quienes pavimentaron el camino
de la Ilustracion. Eso sin contar a Madame Du Deffand y las restantes
duenas y sefioras del arte de conversar, es decir, de intercambiar cosas
inteligentes y amenas. En ese sentido, el siglo XVIII es femenino hasta
en razon de sus dos diosas mayores: la Razon y la Revolucion.

El advenimiento y triunfo final de la [lustraciéon tampoco puede ex-
plicarse sin las disensiones en el seno de la élite gubernativa francesa, es
decir y ante todo, las crisis y tensiones entre los Parlamentos y la Corte,
personificada en el rey, que fueron aprovechadas para, hacer pasar, de



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 9

contrabando, el corpus ideologico que ella produce. Choiseul primer y
poderosisimo ministro de Luis XV se inspird, por su parte, en los phi-
losophes para contender con los Parlamentos y la noblesse de robe. |Es
parte esto de la “dialéctica de la Ilustracion”? En todo caso, se trato, sin
duda, de un provechoso intercambio y los ilustrados encontraron, en ¢l y
en la Pompadour, a sus protectores mas poderosos, al propio tiempo que
“inoculaban”, en las alturas, el germen de las libertades y los derechos.
Choiseul acabd suprimiendo a los jesuitas pero a su vez la Du Barry se
encargo6 de suprimirle a ¢l con la sola fuerza de su gracia incomparable,
para general desolacion de sus innumerables detractores, entre los que se
contaba Marie Antoinette.

La belleza empero no podia suplantar al talento y la educacion, a “la
cultura” de un Choiseul o de una marquesa de Pompadour, y en aquellas
defenestraciones, [/ ‘ancien regime se asomo al abismo que, finalmente, lo
engulliria, para lo cual el fracaso reformista e ilustrado de Turgot fue fac-
tor decisivo!” y uno de los heraldos de la Revolucion.

0O
O

Grimberg ha subrayado que en el siglo XVIII el “buen salvaje” se
convirtidé en “uno de los tipos favoritos de la época: no corrompido to-
davia por los artificios de la civilizacion, el buen salvaje solo obedece
a la madre naturaleza”.!® De ahi a la “moral natural”, y a los “derechos
naturales” del hombre no habia sino un paso, aun cuando fuera uno de
alto grado de dificultad, pues suponia una radical critica historica, que
equivalia a enfrentar las “verdades oficiales”, las preconcepciones y las
leyendas, lo que implicaba contar con un trasfondo filoséfico escepticista
y, por ende, relativista. Ya se ve que absolutismo (politico) y relativismo
(filosofico-historico) fueron los dos cordones de ese auténtico nudo gor-
diano, resuelto no de un golpe, sino mediante un proceso que tampoco
fue lineal ni ininterrumpidamente progresivo: tentativas, ensayo y error,
avances y retrocesos lo componen y lo definen, y su mero bosquejo exce-
deria la finalidad de este estudio.

No obstante, es necesario dejar asentado que, para explicar el interés
y la atraccion con que los ilustrados franceses atienden los escritos cien-

17" Véase Grimberg, Carl, op. cit., nota 3, pp. 11-51.
18 [bidem, p. 55.



10 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

tificos, historicos, juridicos y literarios de los ingleses, es preciso tener
presente, entre otras razones, el trasvase de la hegemonia, pues la france-
sa ya habia desaparecido en el siglo XVIII para radicarse firmemente en
Londres. Francia no tenia como competir ante Newton, Locke, Johnson,
Blackstone, Pope y Haendel, y tal vez esa desventaja obligd a la pro-
verbial arrogancia francesa a doblar la cerviz ante tamafia superioridad.
Quiza lleg6 a sofiar que, aprendiendo de los exitosos ingleses, de sus ins-
tituciones y leyes, de sus libros y obras, Paris volveria a ser el centro del
universo (fantasia que no se ha extinguido del todo, aun cuando ya sola-
mente la compartan algunos nostalgicos, incurablemente francdlatras).
La vieja querella entre giielfos y gibelinos, entre el trono y el altar,
prosigue en el siglo XVIII: ya presenciamos la manera en que Choi-
seul fue victimado por distintas intolerancias que, al menor intento de
insubordinacion, prorrumpian en anatemas, excomuniones y destierros.
Entonces se multiplico la inconformidad social. Al joven jurista italiano
Pietro Giannone," graduado en Napoles en el siglo anterior, se le habia
metido en la cabeza que ante la usurpacion eclesiastica del poder guber-
nativo, no se podia permanecer indiferente. Por ello ided una Istoria ci-
vile del regno di Napoli que, al decir de Paul Hazard, es obra valiosa por
su intencion y no por su factura ni su rigor (cosa que es debatible, pues
supone una suerte de “calificacion aprobatoria” a la mera “intenciéon” de
estudiar para el examen, lo que complicaria mucho las cosas). Pero de-
jemos pasar la objecion y atengamonos a lo esencial que estriba en que
el libro expresa la tendencia general a denunciar una forma, resquebra-
jada y opresiva, del ejercicio del poder politico, provista de los fueros y
excepcionalidades eclesiasticas y aristocraticas ya incompatibles con la
ascension e inminente preeminencia de la burguesia europea. Pero el em-
bate no podia detenerse ahi, pues la logica de las cosas llevo las denun-
cias al terreno de la religion revelada. (Por cierto, hay constancia de que
Miguel Hidalgo y Costilla, doctor en teologia muy dieciochesco y padre
de la Independencia mexicana, tenia como lectura de cabecera, la Histoi-
re ecclesiastique del abate Fleury, en 36 volimenes, obra que participa
de aquella tendencia. Los comentarios imprudentes del cura ilustrado so-
bre este libro precipitaron denuncias y aceleraron el “grito” de Dolores,
en 1810). La “globalizacién” emancipatoria de entonces ha de encontrar

19 Véase Hazard, Paul, op. cit., nota 7, pp. 78 y ss.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 11

su correlato en la que despunta hoy en nuestra “mundializacién” que, por
lo pronto, es meramente informativa hipertrofiadamente.

O
\ g

La tradicion y su muy frecuente paralizante potencia tenia (ha tenido,
repetida y pertinazmente) cuarteles generales en el pensamiento juridico
y politico y las Luces lo sefialaron con peculiar énfasis. Cassirer adelan-
ta la tesis de que les philosophes no pretendian s6lo derribarla, dejando
el campo sembrado de escombros y ruinas: “la filosofia de las Luces no
considera su mision como un acto destructivo sino restaurador, restitutio
in integrum por la cual la razén y la humanidad son restablecidas en sus
viejos derechos”.20 Aparece entonces la radical relacion, planteada desde
Platon, entre el derecho y la fuerza (a la que Hart en Oxford respondid
con la tesis de que el derecho es la fuerza organizada mediante reglas es-
tablecidas por quien puede hacerlo en virtud de un consenso social tacito
pero que Cassirer no llegé a conocer). Hay en el didlogo de las Luces con
la Antigiiedad sobre estas materias una deslumbrante actualidad que per-
vive hoy en dia: las grandes preguntas del Gorgias 'y de La Republica son
también las de los ilustrados y debieran seguir siendo nuestras.

Finalmente es s6lo una la cuestion acerca de la naturaleza de lo jus-
to, del “eidos de la justicia”. Si se demuestra que la idea de la justicia
se disuelve ante un andlisis penetrante, que no encierra ningun sentido
esencial e inmutable, pues no hace sino designar una representacion de
cambiantes visos, entonces correspondera idéntica suerte a todo lo que
pretende dignidad de idea.?' La sentencia —que no puede ser mas “cas-
sireriana”— es crucial ya que acota una area, la de la ley y su axiologia
en la que el escepticismo y el relativismo —a los que aludiamos arriba
y que son supuestos filosoficos de algunos abordamientos criticos de los
ilustrados a la historia la religion y las costumbres (recuérdese el volte-
riano Ensayo sobre las costumbres y el Espiritu de las naciones)— son
aqui, por y contra, muy inconvenientes y hasta perjudiciales. La larga
silueta de Leibniz extiende su sombra sobre el tema: “la ciencia del dere-
cho pertenece a las disciplinas que no dependen de experiencias sino de
definiciones, no de hechos, sino de demostraciones rigurosamente 16gi-

20 Cassirer, Ernst, op. cit., nota 1, p. 261.
2L Ibidem, p. 263.



12 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

cas”. Pues no es posible (pensabase desde entonces y mucho antes), sacar
de la experiencia que sean en si mismos el derecho y la justicia. Ambos
(sostiene Cassirer) implican el concepto de una coincidencia, de una pro-
porcion y armonia, que seguirian siendo validos aunque no tuvieran veri-
ficacion concreta en ninglin caso, aunque nadie hubiera que practicara la
justicia ni nadie para quien se practicara.?? Con esto el derecho se asimila
a la aritmética pura, porque lo que ésta nos ensefa sobre la naturaleza de
los nimeros y sus relaciones implica una verdad eterna, que no quedaria
afectada aun desapareciendo todo el mundo empirico y que no existiera
nadie para contar ni ninglin objeto para ser contado.

“Asi como el espiritu es capaz de levantar y construir, puramente de si
mismo el seno de la magnitud y del nimero, este mismo poder construc-
tivo de creadora edificacion, le corresponde en el dominio del derecho™.2
Solo asi —anade— se logra una sistemdtica juridica en la que cada ele-
mento se estructura en un todo y en que cada solucion recibe su garantia
y sancion del todo mismo. Dos obstaculos al ambicioso programa: la
calidad absorbente de la teologia y el absolutismo del Estado. Queda ex-
plicada la animosidad ilustrada para enfrentar estos impedimentos, cifra
y compendio de su empefio racionalista y critico en los grandes temas del
derecho y la politica y de la batalla contra el Leviatan, una de cuyas mul-
tiples cabezas todavia se asomaba en la ciudad teocratica de una Ginebra
calvinista que produjo, empero, a Rosseau, Burlamaqui y Barbeyrac y
que refugid al Voltaire de Des Delices con su espléndida biblioteca y sus
salones de parquet, en los que se disfrutaba de las musicas de Haydn,
Mozart y Gluck.

Al papel de tanquam famula et ministra que la Edad Media le asigna-
ba a la Razdn frente a la Revolucion, la Ilustraciéon invierte los papeles
0, mejor, casi elimina a esta ultima del cuadro del conocimiento. Dice
Cassirer que, en los antecedentes, de aquel empefio esclarecedor, Galileo
defendi6 la autonomia del conocimiento fisico-matematico y Grocio la
autonomia del conocimiento juridico. Por otra parte, la decimondnica (y
también vigésica) tesis de la separacion de las ciencias de la naturaleza
de las del espiritu es muy contraria al pensamiento del siglo XVIII: re-
cuérdese que Montesquieu comienza como un investigador empirico de

22 V¢ase Cassirer, Ernst, op. cit., nota 1, cap. VI. “Derecho, Estado y sociedad”, esp.
pp- 263-275.
2 Jbidem, p. 265.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 13

la naturaleza y, por este camino, se ve conducido a un problema peculiar:
al analisis de las instituciones juridico-politicas, “La loi dans la significa-
tion la plus étendue son les rapports necessaires qui derivent de la nature
des choses”.** Y la “naturaleza de las cosas” es la homogeneidad frente a
la heterogeneidad y la justicia es la relacion determinada, el rapport de
convenance que sigue siendo la misma, cualquiera que sea el sujeto que
la conciba, contemplada por Dios, por un hombre o por quien sea, inclu-
yendo a los angeles. La conclusion es fundamento del derecho natural:
“Avant qui el y eut des lois faites, et avant des rapports de justice possi-
bles. Dire qu’el n’y a rien de juste ni d’injuste que ce qu ordonnent ou
deéfendent les lois positives, ¢ est dire qu’avant qu’on eut tracé de cercle,
tous les rayons n’étaient pas égaux™.?s Los ilustrados, que participaban
en principio de este apriorismo del derecho, se vieron confrontados con
su empirismo sensualista, como era de esperarse. Y se decantaron por el
derecho natural intemporal y asi adelantaron en su lucha mayor, que su-
ponia la erradicacion de todo absolutismo, el politico principalmente.

Voltaire, otra vez él, aclard la cosa con inconfundible acento en su
Tratado de metafisica:

Claro que Dios no ha dicho a los hombres: aqui tenéis, de mi boca, las leyes y
con ellas habréis de regiros; pero ha hecho con ellos lo que con otros muchos
animales. Asi como ha dotado a las abejas de un instinto poderoso en cuya
virtud pueden trabajar en comun y alimentarse, ha prestado a los hombres
determinados sentimientos de los que nunca podran despojarse y son los
vinculos eternos y las primeras leyes de la sociedad humana.

Y asi queda constatada, una vez mas, la analogia con las leyes de la
naturaleza y el derecho. Igualmente en Diderot —dice Cassirer— la fe en
la naturaleza moral invariable de los hombres y en un principio firme de
justicia, que de ella emana, es inconmovible y constituye en su concep-
cion del mundo, puramente dindmica, el punto arquimédico. Helvetius se
levantara contra dicha concepcion y querra ver en los impulsos morales
solamente un disfrazado egoismo. Fue necesario, para salirle al paso a la
objecion, llevar el centro de gravedad del argumento desde un racionalis-
mo abstracto a los terrenos de la uniformidad de las inclinaciones y de los

24 Citado por Cassirer, Ernst, op. cit., nota 1, p. 270.
25 Montesquieu, Lettres persanes, Lettre LXXXII, citado por Cassirer, Ernst, op. cit.,
nota 1.



14 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

impulsos del hombre, que son la clave de la verdadera unidad organica
del género humano. Es por ello que toda moral y legislacion juridica que
contraria a esa naturaleza humana estan condenados a la impotencia y, de
ser efectivas, habrian de sofocar, junto con lo sensual del hombre, todo lo
moralmente grande y noble en ¢l, todo su amor y sus desprendimientos
generosos, cosa que nadie podria desear.

La doctrina (como lo califica Cassirer) de los derechos del hombre y
del ciudadano en el siglo XVIII, se levantd sobre los principios que he-
mos examinado arriba. La famosa objecion de Jellinek (y su envidiosa
optica germanica ante todo lo francés) pretendio destruir la tesis que
conecta a esos con los supuestos filosoficos a los que nos hemos venido
refiriendo, pero hoy ya nadie puede hacerle caso (como tampoco hay
que hacerlo a las “rivalidades” —historicas e ideologicas— franco-ale-
manas desaparecidas simbolicamente con el abrazo Mitterand-Kohl). La
salida de Jellinek fue atribuir la Declaracion de 1789 a los Bills of Rights
norteamericanos soslayando, a sabiendas, que también éstos suponen el
nuevo espiritu jusnaturalista y su elaboracion doctrinal, en la que Francia
ocupa un lugar destacado. Ya Boutmy se habia encargado de subrayar-
selo inequivocamente. Ahi queda su polémica, para deleite de estudiosos
de disputas académicas. Habriamos de concluir, con Voltaire: “Conozco
muchos libros aburridos, pero ninguno que haya hecho mal de verdad”.
Casi de acuerdo con ¢l, aunque no del todo.

Dice Paul Hazard?® que la Ilustracion postula la existencia de un solo
orden juridico (lo que inevitablemente lleva Kelsen en su ingeniosa su-
peracion de las dicotomias, contenida en la Teoria general del derecho y
Estado) y que habria de denominarse otra vez, como en la Edad Media,
“derecho natural”. Entonces se advertira que “la era de los inventores
esta cerrada, ha llegado la de los profesores”. Un potente y sostenido
empefio por encontrar el fundamento de la legalidad en otra fuente que
la voluntad divina es el sello mas relevante de esta nueva era del pen-
samiento juridico: la era del derecho natural plenamente laico y ya no
habria medioevo juridico que valiera de ahi en adelante.

No puede pasarse por alto el catdlogo clasico de las obras que concur-
ren para obtener el hallazgo. Hazard lo consigna:

26 Hazard, Paul, op. cit., nota 7, p. 193.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 15

1. Elementa juris naturae et Gentium, de Heineccius, a quien (por ra-

z6n obvia) es preferible nombrarle con su gentilicio Heinecke, pro-
fesor de la Universidad de Halle. Se trata de un manual escolar

para explicar a la jurisprudencia como fuente del derecho natural
(1730).

. Jus naturae methodo scientifica pertractatum, de Johan Chistian

Wolff (a quien nos referimos al tratar la obra de Burlamaqui):
“Como la naturaleza, siempre intimamente unida a la verdad, no
tolera la contradiccion, enemiga eterna de la verdad, la tnica direc-
cion de las acciones humanas que le conviene es que estén deter-
minadas por las mismas razones finales que las naturales y que asi
tiendan al mismo fin”. Para que podamos cumplir esas obligaciones
naturales hemos de tener la facultad —explica Hazard— de hacer
aquello sin lo cual no podriamos cumplirlas; y de ahi viene un dere-
cho, ya a usar las cosas, ya a realizar ciertos actos. La organizacion
en sociedad ha hecho nacer otros deberes que los que se imponen al
individuo; luego ha hecho nacer otros derechos que se llaman e/ de-
recho privado, el derecho publico y el derecho de gentes. “Y Wolff
realiza el alarde de hacer derivar todos los casos particulares de esas
premisas”.?’ La influencia de Wolff fue muy grande y duradera, y
su obra constituye quiza el mas riguroso tratado filosofico juridico
del siglo (1740-1748).

. Recherche nouvelle de [’origine et des fondements du droit de la

nature, de Frederic Henri Strube de Piermont, quien concluyo que
el unico y verdadero fundamento del derecho natural es la conser-
vacion del género humano. El mayor atractivo intelectual de esta
obra pareciera estribar en el papel que le asigna a la pasion como
“principio activo del alma”, que asegura la ejecucion, la aplicacion
del derecho natural, toda vez que la razon (limitada a considerar las
relaciones entre las ideas) y la voluntad (que obedece a influjos en
ocasiones contradictorios) son incapaces de ello (1740).

4. Essai sur les principes du droit et de la morale, de Aube, sobrino de

27

Fontenelle y experto en cuestiones militares, que no aporta mayor
cosa al problema de los fundamentos del derecho natural, como era
de esperarse de antemano, dada la inclinacion en nada intelectual de
su vida belicosa (1742).

Idem.



16

CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

5. Principes du droit naturel, que es la obra principal de Jean Jacques

Burlamaqui, cuyos “Elementos” son objeto aqui de un capitulo en-
tero, al que remitimos al lector (1748).

6. Essai sur [’histoire du droit naturel, de Martin Hubner, quien de-

fini6 éste como “el conjunto de normas obligatorias que la razon
sola nos prescribe para conducirnos seguramente a la felicidad”,
caracterizacion que le debe mucho a la de Burlamaqui. Hazard lo-
gra un acierto regocijante cuando glosando sintéticamente la obra,
dice: “la naturaleza misma del hombre ha sido, por decirlo asi, el
primer doctor en derecho natural”. Hubner va desde el tiempo an-
tidiluviano, Moisés, los chinos y los griegos, Ciceron y Séneca,
Epicteto y Marco Aurelio, pasando (increible y absurdamente) de
largo la Edad Media “por barbara y gotica” (también los ilustrados
tuvieron sus tonterias monumentales, como esta) hasta arribar al
Renacimiento (Bacon) y desembocar en Grocio, Pufendor, Cum-
berland, Wolff, Barbeyrac y Burlamaqui. Proliferan catedras uni-
versitarias de derecho natural y también sus adversarios: Spinoza,
Bayle, Mandeville y Bolingbroke, quienes habian perdido esa bata-
lla antes de declarar la guerra (1757).

7. Della scienza della legislazione, de Gaetano Filangieri, a quien Be-

nedetto Croce bautiz6é como “el apostol del evangelio de la razon”.
Dice Hazard?® que, con esta obra “el derecho acaba de perder su
caracter de hecho historico para convertirse en una ideologia que,
tan pronto entre en la practica, reformara la vida”, pues el conoci-
miento histoérico sélo podra dar el espectaculo de una “desoladora
confusion”, ya que Unicamente mostrard un cimulo cadtico de le-
yes y legisladores: debe procederse de otro modo distinto del his-
torico, reduciendo los hechos a una ciencia sistematica. Muy rous-
seauniano, Filangeri apostrofa: “Simple e inefable naturaleza, cada
vez observo mas tu plan y aborrezco mas el de los hombres; intento
mas seguir el tuyo y estoy mas contento de alejarme del suyo”, y en
sus escritos no hallé inconveniente mezclar la razon con el corazon.
Por lo mismo su tarea fue, antes que apostolica, catequizadora, por
un tono de predicador laico (1783-1788).

8. L’esprit des lois, de Charles Louis de Secondat, baron de Montes-

quieu: nada puede ya decirse sobre ¢l que no haya sido dicho antes

% Ibidem, p. 202.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 17

y, sin embargo, nunca concluye del todo el comentario y la glosa
de su vida y su obra esta ultima la cima, no sélo de la Ilustracion
juridico-politica, sino de toda modernidad, Kant incluido.

La vida de Montesquieu, segundo hijo del sefior de La Brede, es un
sostenido esfuerzo por ir siempre mas alla de sus éxitos, de los que su
vida estuvo colmada. Su ejecutoria, su cursus honorum es expresion aca-
bada del afan enciclopédico distintivo del Siglo de las Luces. Fue hijo
distinguido de la Universidad de Burdeos, en donde obtuvo la licencia de
leyes el 12 de agosto de 1708, que lo deja insatisfecho, dolencia que le
movid a Paris en donde, de 1709 a 1713 se recluye para estudiar —cosa
harto increible e inusitada en un joven rico y aristécrata— y cuyo resul-
tado fueron seis volimenes de una Collectio juris que son resimenes de
lecturas del Digesto y de la Costumbre de Bretaiia 'y de las actas de nueve
procesos judiciales. También redacta un Discurso sobre Ciceron que ya
anuncia —al decir de Louis Desgraves—2° el estilo de L esprit des lois
y en el que Montesquieu confiesa cuanto querria parecerse a Ciceron
condenando a los filosofos “desalegrados” que, a diferencia del romano,
son siempre mediocres: “Ciceron no dicta preceptos, pero los hace sen-
tir”. En Paris, Montesquieu conoce a Fontenelle y entra en contacto con
la Academie des Sciences. De esos afios data su interés por lo “exotico”,
lo chino especialmente, que le llevara a las Lettres persanes. Le toca
presenciar el revuelo de la bula Unigenitus... contra el jansenismo, y a
la que hemos hecho referencia mas arriba. Regresa a Burdeos y decide
“contraer matrimonio” (jcuriosa expresion que lo analoga a las enferme-
dades infecciosas!) con Germaine Denis, dotada con 75,000 libras, pero
los esponsales se anulan y al final acaba casandose con Jeanne de Lar-
tigue cuya dote es insuperable: 100,000 libras, pero con el ligero incon-
veniente del calvinismo, del que no abjura la novia, lo que no impide el
matrimonio sacramental, canonico, catoélico e indisoluble (en principio).
Pero el matrimonio de los ricos —de aquellos tiempos (y de otros, tengo
entendido)— no ha de mezclarse con el amor y Montesquieu confiesa
que: “J’de ete, dans ma jeunesse, assez heureux pour m’attacher a des
femmes que j’'ai cru qui m’amaient”. Y el presidente supo hallar asi la

29 Desgraves, Louis, “Introduction et Chronologie”, Montesquieu: Pensées. Le Spi-
cilége, Paris, Robert Laffont, 1991, p. 112, y al que hemos seguido para datos de la bio-
grafia.



18 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

formula de su felicidad sin ofender a nadie; féormula que incluia, en otro
orden de ideas, mantener relaciones correctas con los calvinistas hugo-
notes, cuya influencia era enorme en los Parlamentos franceses, lo que le
abriria camino de la presidencia del de Burdeos. Hombres graves y eru-
ditos, literatos y poetas a sus horas, los Parlamentos eran el contrapeso
del poder regio, realidad que Montesquieu postularia mas tarde como
imprescindible para el recto entendimiento y aplicacion del espiritu de
las leyes, cuya teorizacion todavia estaba lejos; primero vendrian las Let-
tres... que prepararian su obra inmortal.

Fue avanzando para lograrlo gracias a la atmosfera intelectual y ga-
lante de Paris, especialmente la del salon de Anne-Marie Therése de
Marguenat de Courcelles, marquesa de Lambert, en el Hotel de Nevers,
situado en el angulo que forman las calles Colbert y Vivienne que reunia
a lo mas granado de la intelectualidad francesa: Fontenelle, Mongault,
Sacy y otros, sin cuya aprobacion nadie podia aspirar a ingresar a la Aca-
demie Francaise. Sus reflexiones de aquel entonces le llevan a refutar a
Spinoza y a Hobbes y a la concepcion absolutista del poder politico en
su inconcluso Traité des devoirs, que tiene un capitulo “De la politique”
y otro, que lo aproxima al enfoque de Diderot Réflexions sur le caractere
de quelques princes et sur quelques événements de leur vie. También de
aquel entonces es su critica a Law y sus trapacerias —del que ya hemos
hablado aqui— al que lapida con dos frases: “I/ crut qu’il était le maitre
de I'Univers. Ce songe fut la cause de la misére publique”.

Sus apariciones en la Academie Francaise se ven desalentadas por las
intrigas que sus enemigos presentan a los ojos del todopoderoso cardenal
Fleury, a quien le disgustaron horriblemente las Lettres persanes. El ma-
riscal d’Estrées, director del cenaculo maximo, maniobra habilmente a
fin de tranquilizar los &nimos y serenar al cardenal, con quien finalmente
llega Montesquieu a entrevistarse, obteniendo de ¢l el placet anhelado.

Fue recibido entre los “inmortales” el 24 de enero de 1728, fecha de
ese nuevo y sonado éxito en la larga cadena de logros de su vida y su
obra.

A los 40 afios de edad, Montesquieu hace realidad un proyecto “larga-
mente madurado”,? un viaje de casi cinco afios a lo largo de Europa, con
objeto de reflexionar sobre la orientacion de su vida exitosa, pero aun

30 Tbidem, p. 45.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 19

insatisfactoria a su juicio (critico y ribeteado de elegante escepticismo,
que su fortuna material le permitia).

Decide su itinerario: Austria, Italia, Paises Bajos y, claro, Inglaterra,
despidiéndose de Francia no sin cierta anticipada nostalgia. Hay en su
viaje algo de la indole de las fugas y de las escapatorias de la abruma-
dora cadencia del dia a dia, “en la misma ciudad y con las mismas per-
sonas” que suele aquejarles a quienes la naturaleza doté de imaginativa
inquietud, como era el caso de Montesquieu, rico y un tanto hastiado de
sus éxitos y sus inevitables secuelas: la admiracion de los demas y ese
“profundo disgusto” de uno mismo, que son en ocasiones inseparables e
insufribles. Le era apremiante confrontarse, dialogar, interpelar a otros
sabios y eruditos para quienes resultaba mas o menos desconocido a fin
de aprestarse para acometer su obra y su destino mayores: L Esprit des
Lois, que aun permanecian veladas y que habria de descubrirlos a resuel-
tas de su tenaz empeiio, estudioso y optimista que ya daria sus frutos.

Su educada sensibilidad no habria podido permanecer indiferente a
la revelacion italiana del cinqueccento y otros siglos antes y después, ya
que no hubiera hallado felicidad en Roma sin los artistas que le otorgaron
a la Eterna su mejor fama y renombre en virtud del benéfico influjo de lo
bello que es lo que a la postre resta de las guerras y las revoluciones, de
las intrigas y las maniobras, de la politica y la diplomacia de los credos
y dogmas, con los que se atiborra nuestra historia de “ruido y furia”, de
ayer y hoy. Fueron los ocho meses romanos los mas felices de su ya de por
si felicisima vida.

Pero la estética no era su objetivo y si “las instituciones” politicas y
juridicas, de las que no cabia desentenderse. Para examinarlas us6 de su
criterio insuperable, que le dictaba no mirar a las leyes y su factura, en
ocasiones ejemplar, pues lo que de verdad importaba era el hecho irreba-
tible de su aplicacion, de su realidad factual (que es lo que continta sien-
do lo tnico realmente relevante). Por ende la desastrada sentencia que
postuld y propone “un pais de leyes” es no solo tramposa sino ademas
reveladora de las deserciones del Estado de derecho (en México es frase
canoénica).

El providente bordelés, duefio de una paciente fortuna (que le venia de
sus ancestros pero que ¢l supo incrementar) se detuvo en Venecia para
constatar el caso de una “falsa libertad” en perpetuos momentos electo-
rales, desordenados y caprichosos. Y lo que mas habria de escandalizarle



20 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

(aun cuando dicho estado de animo le fuera casi del todo ajeno) fue el es-
pectaculo de esas leyes venecianas que forzaran a los nobles a “la modes-
tia”, pues éstos no tenian ni la mas remota nocién del valor del ahorro, de
modo tal que todos gastaban sin ton ni son, mientras que los “causantes
cautivos” (que son quienes pagan al final todas esas “canciones de las
cigarras”), llevaban una vida miserable.

También el despotismo turinés de Victor Amadeo II de Saboya le fue
repugnante, en tanto que el gobierno del gran duque de Florencia le pa-
recid “un gobierno moderado, una dominacién muy suave y el pequefio
pais uno con aires de grandeza” (jcuanto hubiera podido contrastarle
aquello si viera hoy a México: un gran pais con ese rostro de pequefiez
aldeana que han terminado por pintarrajearle los mezquinos y cobardes
de siempre!).

Del gobierno de los Estados del papa mejor ni hablar, puesto que fue-
ron una vergilienza mayuscula y odiosa. Un corrompido y criminal apa-
rato burocratico y un Benedicto XIII, auténtica “facha impresentable”,
impotente en lo politico y, ademas, ignorante y ausente del todo en asun-
tos del mundo real (que acabaria anonadandolo, en las interpositas y pos-
teriores personas historicas a las que sento el fascismo para obligarlas a
firmar, ya en el siglo XX, los Tratados de Letran y otros modus vivend,
que también México conocio, hasta la saciedad y el hartazgo).

A diferencia del innoble especticulo del gobierno pontificio, intole-
rante, retrogrado y corrupto, la Alemania luterana y la Holanda calvinista
le mostraron el valor (politico y econémico) de la pacifica coexistencia
de los credos religiosos. Con esos materiales y los de la cosecha de su
estancia en Inglaterra, en donde conocid a los mas eminentes personajes
de la Corte de Saint James, incluido al epistolar Lord Chesterfield (cuyas
cartas paternales son otro monumento de la [lustracion),?’ Montesquieu
estaba ya en plena aptitud de dar a luz L’esprit des lois. Y esto ocurrid
no sin sobresaltos, como debe serlo todo parto memorable (aunque esto
suene muchisimo muy anticuado). Antes y regresando ya a tierra fran-
cesa, trabd conocimiento con Saint Simon, el memorialista favorito, de

31 Existe una traduccion castellana de las Cartas completas de Lord Chesterfield a su
hijo Felipe Stanhope, debida a Luis Maneiro, consul de México en Paris (Havre, 1873).
Stanhope era hijo “natural” del inglés ilustrado y “objeto favorito de sus desvelos”. Esta
pedagogia aristocratica no tiene desperdicio y representa otra vertiente del Siglo de
las Luces; su clave elegante y mundana es muy contraria a las revoluciones de guillo-
tina.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 21

Marcel Proust, el mejor y mas educado “chismografo” de todos los tiem-
pos. Y no tardo en ser asiduo de los salones de las grandes damas, duefias
del arte de la conservacion: madames de Tencin, Geoffrin y Du Deffand,
las hadas madrinas de la Ilustracion francesa. ;Qué mas podia pedirse
para acabar de ser plenamente feliz? Faltaba una cosa: L esprit des lois,
que fue su felicidad imperecedera, cuya gestacion estaba ya concluida.
En lontananza un peligroso inconveniente para su incansable empefio:
la miopia progresiva que le atenazaba en una cronica inflamacion de sus
0jos, sabios y laboriosos y, al final, la exoftalmia, con avanzadas lesiones
en la cornea, invadida de cataratas. Asi y todo nacid robusto L esprit des
lois.

Las fuentes bibliograficas del 6ptimo libro son, segiin Desgraves,?2 68
titulos, pero la cifra debe incrementarse pues esos eran los libros de su bi-
blioteca sobre los temas de L esprit... y se sabe que, para redactarlo, hizo
consultas en la Biblioteca de la Academia de Burdeos y en la del Rey de
Paris, en la de Saint-Victor y en la del Oratorio. Se trataba pues de algo
muy serio. Starobinski ha dicho lo que ha aqui hemos venido sostenien-
do: “toute I’existence de Montesquieu a converge’ vers cette ceuvre; tou-
tes las expériences y ont servi, toutes les forces y ont été” consacrées...
D’ou résulte un bonheur sans nul regret pour les plaisirs auxquels le tri-
vial s’est substitue”.33 Pocos habran sido los que lograron hacer de su
obra el mayor placer de su vida. Montesquieu fue uno de esos happy few
a los que Stendhal dedico su Cartuja (y ¢l sabia muy bien lo valioso de
dicha condicion), aunque Montesquieu se le adelant6 un siglo.

A la hora de entrar en materia, es decir, de examinar L esprit des lois,
vale refugiarse en la sentencia de Sainte-Beuve: “No abrigo la pretension
de hacer la critica del Espiritu de las leyes, que no cabe aqui: se necesi-
tarian varios volumenes y examinar la obra capitulo por capitulo”.?* Lo
que dijo el adversario literario de Proust queda como hecho a la medida
para este “Breve estudio preliminar”. Pero es ineludible recoger algo de
la magnifica cosecha. Y comenzar diciendo que a la obra la constituyen
31 “libros” o capitulos y que del XXIX, “Del modo de componer las

32 Desgraves, Louis, op. cit., nota 30, p. 69.
3 Starobinski, Jean, Montesquieu, México, Fondo de Cultura Econdémica, 1989, p. 17.
34 Sainte-Beuve, “Montesquieu”, Obras. El espiritu de las leyes. Grandeza y deca-

dencia de los romanos, trad. de Nicolas Estévanez y Matilde Huici, Buenos Aires, El
Ateneo, 1951 p. 25.



22

CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

leyes”, pueden entresacarse algunas lineas utiles para nuestro propdsito

suscinto:

a) El espiritu de moderacion debe ser el que inspire al legislador

b) Elestilo debe ser conciso: las de las Doce Tablas son un dechado
de precision y los nifios las aprendian de memoria; las de Justi-
niano eran difusas por lo que fue necesario compendiarlas.

¢) Ademas de laconico, el estilo de las leyes ha de ser sencillo. Si
es hinchado el estilo de las leyes parecen éstas una obra de os-
tentacion.

d) Lo esencial es que la letra de la ley despierte las mismas ideas
a todos.

e) Sila ley expresa las ideas con fijeza y claridad, no hay por qué
volver sobre ellas con expresiones vagas.

f) Las leyes no deben ser sutiles: se hacen para gentes de entendi-
miento mediano; han de estar al alcance de la razon vulgar de un
pater familias y del sentido comun, sin ser un arte de logica ni
una exposicion de sutilezas.

g) Es menester que las leyes no estén en pugna con la naturaleza de
las cosas y no trastornar con ellas las ideas del honor, las de la
moral y las de la religion (que es lo que ocurre con las que pro-
meten recompensas por delaciones y capturas de delincuentes).

h) Las leyes siempre se encuentran con las pasiones del legislador:

unas veces pasan a través de ellos y toman cierta tintura; otras
veces, detenidas por las preocupaciones (los prejuicios) y las pa-
siones, se incorporan a ellos.

Con tales preceptos muy atendibles dejamos provisional y temporal-
mente el texto de Montesquieu, que no podra ya abandonarnos nunca.

La obra comenz6 a imprimirse en Ginebra, en 1747 y, como siempre
ocurre con los autores de libros de ambiciosa concepcion, Montesquieu
se convirtio en un auténtico dolor de cabeza, para el librero, pues corre-
gia y afiadia a cada paso y la lentitud del correo de entonces complicaba
aun mas las cosas. No obstante dificultades y contratiempos, el primer
tomo termino de imprimirse el 16 de marzo de1748 y el segundo el 4 de
noviembre (que en el Santoral corresponde a su patrono, Carlos Borro-
meo quien, al contrario de su protegido terrenal, fue héroe de la contra-
rreforma). La portada de la edicion ginebrina reza asi:



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 23

DE IESPRIT
des
LOIX
ou du rapport que les loix doivent avoir avec la constitution de Chaque
gouvernement, les meeurs, le climat, la religion, le commerce et
a quoi I’auteur a ajouté
Des recherches nouvelles sur les loix romanes touchant les successions, sur
les loix francaises et sur les loix féodales.

A GENEVE
chez Barilot et fils3®

El inmenso éxito del libro es tal que en 1749, a dos afos de su publi-
cacion registraba 22 ediciones, repartidas a todo lo largo de Europa. De
ahi en adelante sera irrefrenable, hasta el dia de hoy.

O
\ 4

Lucien Goldmann3¢ ha insistido en la necesidad de revisar la critica
de Adorno y Horkheimer y del pensamiento dialéctico en general (es de-
cir, del materialismo dialéctico, en ocasiones marxista) a la [lustracion:
cuando se habla de critica o de superacion de la Ilustracion se confunden
a menudo, bajo una misma rubrica, dos posiciones intelectuales diferen-
tes: por una parte, el pensamiento burgués que, con el renacimiento kier-
keegardiano en Europa occidental (categoria hoy por hoy inexistente,
agregamos nosotros) habia perdido, desde comienzos del siglo, su op-
timismo y fe en el individuo; por la otra, el materialismo dialéctico que
—dice Goldmann en 1968— continta la tradiciéon humanista del idea-
lismo aleman.?’

Desde la perspectiva de las guerras mundiales, la Ilustracion con su opti-
mismo, su fe y confianza en el hombre, tenia que aparecer como ingenua
y superficial y su impronta, irreligiosa y libertina, le resultaba incomoda a
la burguesia, que ya se habia transformado en un “estamento” conservador,

35 La grafia incorrecta Barrillot, hizo fortuna pero Starobynsky ya la denuncio.

36 Goldmann, Lucien, La [lustracion y la sociedad actual, trad. de Julieta Fombona,
Caracas, Ensayo, 1968.

37 Ibidem, p. 109.



24

CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

siendo la religion para ella garante de estabilidad social, aun cuando no la in-
teriorizara como para hacerla una sélida conviccion y principio activo de la
vida. Las contiendas mundiales y el consiguiente malestar y los instrumentos
concomitantes de inestabilidad y desamparo, llevaron el péndulo hasta el otro
extremo y despertaron una fe religiosa y manifestaciones de exaltada piedad
y las filosofias de la desesperacion y la angustia existencial.

Para Goldmann, el ]oven Marx (del que se ocuparia Althusser con

grande éxito) conservaria en sus primeros escritos el sello del Aufklarung
y su tesis del doctorado verso sobre Epicuro, el gran fildsofo ilustrado de la An-
tigliedad.

El vinculo entre la burguesia y la Ilustracién nos parece fundamental, aun si
temporalmente se aparta de ella... La superacion de la filosofia de la Ilustra-
cion mediante una religiosidad subjetiva, individualista e irracional (Berg-
son, Heidegger, Jaspers, Jean Wahl y Gabriel Marcel) constituye por tanto,
a nuestro entender, un episodio pasajero de la vida intelectual de la sociedad
occidental, que ya la historia se esta encargando de volver caduca.... Nos pa-
rece mucho mas actual, subjetiva y objetivamente, el problema de las relacio-
nes entre el pensamiento dialéctico y la Ilustracion... La toma de conciencia
radical en Hegel y Goethe partié de una critica radical del individualismo,
sobre todo el que se manifestaba en el pensamiento de la Ilustracion. El ser
del hombre mismo o mejor, la comunidad humana en su accion historica...
El pensamiento dialéctico concibe al hombre como un ser que se trasciende
constantemente mediante la accion historica y al orientarse hacia la unica
conciliacion posible de lo humano y lo sagrado, hacia la reconciliacion del
hombre y la naturaleza en una historia consciente se encamina hacia la liber-
tad.’s

Golmann insiste en destacar que la filosofia de la Ilustracion, que ha-

bia alcanzado la conciencia de si, la autonomia del pensamiento humano
y ello privando a ese pensamiento de todo contenido sustancial, atacaba a
una religion y a un sentimiento religioso que, en realidad, no eran, como
bien dijo Hegel, otra cosa que ella misma, su propia conciencia estruc-
turada por las categorias del entendimiento bajo la forma pervertida y
reaccionaria de la supersticion.

3 Goldmann, Lucien, op. cit., nota 37, pp. 111-113.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 25

0O
O

Interrogado por sus propios intelectuales, el siglo XVIII se pregunto
por la indole de toda Ilustracion y por su alcance. La mas célebre de las
respuestas a la cuestion fue la de Kant, que comentaremos a propdsito de
Diderot y otros autores. Su férmula canoénica es conocida por sus pala-
bras iniciales, que son “cifra y compendio” de la razon: jSapere aude!,?
contenida en su obra E/ conflicto de las facultades (1798), que para Fou-
cault constituia “una ontologia de la actualidad revolucionaria” (1984).
Las calificaciones que ellos mismos se asignaron son las siguientes:

Christoph Martin Wieland (1733-1813), fundador de un periddico ins-
pirado en el Mercure de France (Teuschen Merkur) fue racionalista po-
lemizador. Su respuesta sobre la [lustracion reza como sigue y fue publi-
cada en el afio impar de 1789: “Tan pronto como se hace la luz se aclaran
las cosas, se hacen visibles y pueden ser diferenciadas unas de otras...
Pero hay que querer ver”.

Mas concretamente, Wieland propuso

poner al dia la muy sabia ley penal del viejo emperador de los siglos I y II
contra las asambleas conventuales y no permitir ningin otro medio para la
[lustracién que no sea la publicacion de libros. Un loco que diga sandeces
puede provocar dafios; un libro no hace ningtn dafio pues, al margen del valor
de lo que dice pronto serd recompensado, diez o cien veces, por otros.*0

Johann Gottfried Herder (1744-1803) alumno en la kantiana K&nings-
berg y quien mejor representa —dice A. Mestre— las caracteristicas de la

literatura alemana del XVIII. Su respuesta viene en Cartas sobre la idea
de humanidad (cartas 27 y 28):

El término derechos del hombre no puede ser mencionado si no es acompa-
flado de la expresion deberes del hombre. Después de la autoconservacion,
el primer deber de la humanidad fue auxiliar a nuestros conciudadanos mas
débiles y protegerlos de la maldad de la naturaleza o de las torpes pasiones
de su propio género. Hacia alli se dirigieron las preocupaciones de los legis-

39 Agapito Mestre (que redactod el “Estudio preliminar”) y José Romagosa tradujeron
al castellano muchas de aquellas respuestas. Kant, 1., ,Qué es llustracion?, 2a. ed., Ma-
drid, Tecnos, 1989. De ella nos servimos a continuacion.

40 1 Que es llustracion?, cit., nota anterior, p. 48.



26 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

ladores y sabios, que recomendaron a los hombres, con palabras y habitos
[habria que detenerse en esto de los Adbitos, hoy que se cree resolverlo todo
con palabras en textos legales producto del mas chabacano griterio infrapar-
lamentario] estos imprescindibles y sagrados deberes para con el prdjimo y
con ello establecieron los mas antiguos derechos del hombre... En Roma la
humanidad se gané un nombre como suavizadora de los duros derechos y
leyes ciudadanas... Hubo un tiempo en que la palabra “hombre” significaba
portador de deberes, subdito, vasallo, siervo. Quien no era algo de esto no
disfrutaba de ningun derecho, no tenia seguro de vida. El juramento al que se
les sometia se llamaba deber humano (homagium) y asi hombre significaba
todo lo contrario de lo que representa.?!

Johann Baptist Geich (1767-?) fue editor anéonimo en Colonia y un
conservador mondarquico ilustrado aunque refractario, inquietado enor-
memente cuando constatd el vinculo entre la Ilustracion y “el siglo de
revoluciones” y por esta zozobra debe ser recordado. Para Geich no po-
dia dejar asi las cosas y se empe6 en deslindar la “auténtica y genuina”
Ilustracion de aquellos desvarios, sentenciando que “la Ilustracion no
es otra cosa que progresion en el pensamiento propio y, con ello, en la
moralidad”.#2 Entonces concluy6

(coémo se puede, pues, acusar a la Ilustracion, o al mejor uso posible de la
razon, de la infeliz revolucion del Estado francés, o de la destruccion de los
derechos y dignidades instituidos para el bienestar?... (al contrario) la Ilus-
tracion infunde obediencia y respeto frente a los derechos de los gobernantes
y los fundamenta.

No podria ser mas sutil el enfoque aunque adolece de un desliz grama-
tical, cuya superacion la haria inobjetable: Geich debiera haber escrito
que las Luces infunden dicha obediencia y respeto a una autoridad cuan-
do los fundamenta. El adverbio hace aqui toda la diferencia.

Johann Benjamin Erhard (1766-1827), teorizd sobre el explosivo
“derecho del pueblo a una revolucién”. Los cambios revolucionarios
—dijo— tienen que emprenderse a favor de los revolucionarios (lo que
siempre ha sido una verdad tan evidente como desastrosa, si los “revo-
lucionarios” son Unicamente los lideres del movimiento). La objecion

41 Ibidem, p. 82.
42 Ibidem, p. 93.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 27

no quedé desapercibida para Erhard, quien le salié al paso con aquello
de que “se tiene que diferenciar una revolucion del pueblo de la que es
impuesta a través del pueblo, sublevado ignorantemente, incluso en su
perjuicio”.#* Mds alin, el linaje revolucionario no consiente ser confun-
dido con una mera “rebelion” (lo que saben muy bien algunos de nuestros
historiadores, que han calificado algunas revoluciones mexicanas como
meras rebeliones y viceversa: el caso de 1923 puede ilustrar esta tesis).
La rebelion no persigue un cambio de gobierno. Y las “insurrecciones”
son también otra cosa: pretenden la supresion de algunos derechos re-
primidos, comportamientos y exigencias excesivas del gobierno. No co-
nocia —claro estdi— nuestros textos constitucionales, que le hubieran
dejado boquiabierto, pues Erhard sentencio6 inapelablemente que “de nin-
guna manera puede decidirse una revolucion segtin el derecho positivo”.
No sabia, como dijo Borges, que “los artificios y el candor del hombre no
tienen fin” y que siempre aspira a insuflar la vida a sus innimeros “go-
lems”. Para el autor de tan peligrosas maximas, “la Ilustracion no hace
al hombre moralmente bueno sino que solamente le da la capacidad de
reconocer lo bueno”. La caracterizacion me parece insuperable y con ella
concluyo esta introduccion.

Con ella y con el apotegma de Schiller (1759-1805): “el camino de la
mente tiene que estar abierto a través del corazon”.

3 Idem.





