
Capítulo primero 
 

BREVE ESTUDIO PRELIMINAR

A Mario de la Cueva, nuestro eminen-
te esclarecido. In memoriam

Puede sostenerse fundadamente que los dos rasgos más característicos de 
la Ilustración, del Iluminismo, de las Luces (que son algunas etiquetas 
histórico-filosóficas para individualizar al siglo XVIII) fueron “la eferves-
cencia intelectual generalizada” y la “renuncia al método del sistema” y 
que es probable que los dos se hayan retroalimentado incesante y fructífe-
ramente. Habría que añadir, un tercero aun cuando pudiera ser considera-
do de menor entidad: “el empeño por divulgar los nuevos conocimientos”, 
abandonando el lenguaje pedantemente escolástico que era regla de esas 
materias. Para el objeto de los ensayos que presento a continuación sobre 
el derecho y el poder político (que no es otro que una lectura actualizada 
y —estimo— provechosa de esos asuntos de aquel siglo) pudiera ser útil 
bosquejar otros rasgos distintivos del ímpetu asombroso que cambió la faz 
del mundo en todos los órdenes y que arropó a la Revolución por antono-
masia. Es por todo ello que vale la pena analizar esa época deslumbrante, 
la de “la sonrisa de la razón” que dijera Nicholson hace más de 30 años.

Gracias a la monografía esencial de Ernest Cassirer,1 el pensamiento 
del siglo XVIII superó los calificativos decimonónicos: “eclecticismo”, 
“mezcolanza” y “heterogeneidad abstrusa”. Al rescatar Cassirer, hace 
más de 70 años, los hilos conductores del trayecto intelectual de esos 
tiempos, permitió al estudioso de la historia de las ideas leer, en clave 
más precisa y armónica, las obras que conforman aquella época, “la edad 

1		  Cassirer, Ernst, Die Philosophie der Aufklärung, Tubingen, Mohr, 1932. Versión al 
castellano: Filosofía de la Ilustración, trad. de Eugenio Imaz, México, Fondo de Cultura 
Económica, 1943.

1

www.juridicas.unam.mx


CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN2

de Voltaire”, agrupándolas en grandes bloques temáticos: de las cien-
cias de la naturaleza, de la psicología y teoría del conocimiento, de la 
religión, de la historia, del derecho, el Estado y la sociedad y el de la es-
tética. Son pocos los ensayos que posen la fuerza y la erudición novedo-
sa del de Cassirer y ninguno, que yo sepa, tiene tal virtualidad proficua, 
como que ha sido la guía —confesada o no— de muchos de los mejores 
estudios sobre la época.

Al ¡Sapere aude! kantiano, Cassirer adiciona, anacrónicamente aun-
que con razón profunda, el spinoziano: Non ridere, non lugere, neque 
detestari, sed intelligere. En efecto, aquella espléndida edad de la hu-
manidad tuvo a bien hacer de la tolerancia, consecuencia de intellegere, 
la fórmula para un nuevo pacto social y político que rige hasta nuestros 
días. Otros trabajos de mi autoría se han ocupado de distintos aspec-
tos —filosóficos y jurídicos— del siglo ilustrado. En ellos di cuenta de 
asuntos como los nexos entre el pensamiento inglés y la nueva filosofía 
francesa de Holbach, Helvetius y Condorcet, así como del influjo de la 
ilustración en Cádiz y en nuestra independencia colonial, iniciados bajo 
la sapientísima paciencia y orientación del maestro Mario de la Cue-
va. A ellos me atrevo a remitir al lector a fin de emprender ahora un 
análisis suscinto (siguiendo a Cassirer,2 Grimberg,3 Blom,4 Duránt,5 los 
Charpentier,6 Hazard7 y Furio Díaz8 de algunas cuestiones relativas al 
derecho y al poder político en la Ilustración francesa, suiza, española 
y alemana. Confieso cierta pesadumbre por no haber tenido ocasión de 

2		  Las siguientes seis notas representan la bibliografía imprescindible y la más auto-
rizada para adentrarse en el siglo XVIII, incluido Cassirer, Ernest, op. cit., nota previa, 
pp. 261-305, sobre todo el cap. VI. “Derecho, Estado y sociedad”.

3		  Grimberg, Carl, El siglo de la Ilustración, trad. de E. Rodríguez y J. J. Llopis, 
Barcelona, Daimon, 1968.

4		  Blom, Philipp, Enciclopédie, trad. de Javier Calzada, Barcelona, Anagrama, 2007.
5		  Durant, Will, La edad de Voltaire, trad. de Miguel de Hernani, Buenos Aires, Sud-

americana, 1973.
6	 	 Charpentier, Michel et al., Littérature XVIII e siècle: textes et documents, París, 

Mont-Saint-Aignan, 1988.
7		  Hazard, Paul, El pensamiento europeo en el siglo XVIII, trad. de Julián Marías, 

Madrid, Revista de Occidente, 1958.
8		  Díaz, Furio, Europa de la Ilustración a la Revolución, trad. de Carlo Caracci, Ma-

drid, Alianza Editorial, 1986.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 3

ocuparme de Jefferson y la Ilustración anglonorteamericana, quienes de-
bieran ser invitados muy pronto.

Algunos rasgos generales de aquel ímpetu son, en primer lugar, la re-
nuncia a la construcción de “sistemas filosóficos” al estilo de Descartes, 
Malebranche, Leibniz o Spinoza, “y a esa forma de deducción”, cons-
truyendo en cambio una armazón conceptual a partir de la ciencia natu-
ral, la corriente newtoniana principalmente y las taxonómicas de la flora 
y la fauna, entre otras cosas. La física y la biología fueron los puntales 
del nuevo conocimiento y sus aplicaciones prácticas vehiculadas, sobre 
todo y privilegiadamente, por la Enciclopedia de Diderot y D’Alembert, 
arquetipo imperecedero de todas las demás (a pesar de los británicos as-
pavientos, visajes de inconformidad que exige preeminencia de la suya, 
que también es formidable).

Cassirer ha explicado que el pensamiento de la Ilustración entresaca 
de la marcha efectiva de la ciencia la prueba concreta de que la unión de lo 
positivo y lo racional no es “antojadiza” sino algo alcanzable, “un ideal 
que se puede cumplir con todo rigor”. La formulación cosmológica, tal 
como se presenta en la ley de la atracción universal de Newton, no fue 
hallada accidentalmente ni revelada por diversos tanteos sino que el he-
cho de su descubrimiento ponía de manifiesto un camino rigurosamente 
metódico. Newton —dice Cassirer— terminó lo que Kepler y Galileo 
habían iniciado, y los tres nombres designan no sólo a tres grandes per-
sonalidades de la investigación, sino que significan los hitos del cono-
cimiento y del pensar científico-natural… El método de la formulación 
conceptual científico-natural es a la vez resolutivo y compositivo. Sólo 
cuando descomponemos un hecho, aparentemente simple, en sus elemen-
tos, podremos comprenderlo.

La observación es el datum, lo dado; el principio y la ley el quaesitum, 
lo buscado. Esta nueva jerarquía metódica es —postula Cassirer— la 
que presta su sello a todo el pensar del siglo XVIII. Hay que insistir que 
el segundo de los dos rasgos fundamentales del pensar dieciochesco, no 
consiste en desestimar el esprit systèmatique sino más bien el esprit de 
sistème y “toda la teoría del conocimiento de este siglo se esfuerza en 
fijar esta diferencia… La introducción de D’Alembert a la Enciclopedia 
y el Traite des Systèmes de Condillac proporcionan a esa idea su forma 
explícita y su fundamento”.9

9		  Cassirer, Ernst, op. cit., nota 1, p. 23.



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN4

La nueva lógica que se busca no es la escolástica, ni siquiera la ma-
temática, sino la “lógica de los hechos”; no un sistema cerrado sino an-
tes bien, la razón desplegándose progresivamente en el conocimiento de 
los hechos, manifestándose paulatinamente de modo cada vez más claro 
y completo. A la filosofía del siglo XVIII no le contenta considerar al 
análisis como el gran instrumento intelectual del conocimiento físico-
matemático: ve en él un arma necesaria de todo pensamiento general, 
incluyendo el jurídico y el político. Voltaire lo dijo clarísimo:

nunca debemos apoyarnos sobre meras hipótesis, ni comenzar con el descu-
brimiento de cualquier principio y proceder luego a explicarlo todo. Debe-
mos empezar por la desarticulación exacta del fenómeno conocido. Si no nos 
ayudamos con el compás del matemático y la antorcha de la experiencia, 
jamás podremos dar un paso hacia delante.10

Se ha vuelto justamente celebre el dictum de Cassirer al respecto: “La 
razón antes de ser una posesión, es una forma determinada de adquisi-
ción”: resolución y reconstrucción; separar los elementos para en segui-
da armar de nuevo el mecanismo, que así ha develado sus más recónditos 
secretos. Tal es el nuevo método empírico que permeará en la aventura 
intelectual, artística y política del “nuevo régimen”. Su anhelo más tras-
cendente no era otro que el de changer la façon commune de penser, lo 
que alcanzó con creces, pues hoy nadie piensa o se conduce en clave 
teológica ni metafísica o se sujeta resignadamente y de buen grado a 
ninguna servidumbre. Esto no es poca cosa, aunque no reparemos fre-
cuentemente en ello.

Ese fue el producto más acabado del Siglo de las Luces y la más pre-
ciada conquista de los hombres que lo constituyeron imperecedero.

Hoy tampoco nadie rebate que el conocimiento de la naturaleza y el 
descubrimiento de sus leyes o regularidades es conditio sine qua non 
de nuestra propia supervivencia, de nuestras condiciones de posibilidad 
como especie. Pues bien: “el conocimiento de la naturaleza que la Ilus-
tración impulsa tiene una nueva función: es convertido en el medio en el 
cual el intelecto (el “espíritu” diría Cassirer) lleva a cabo su propio cono-
cimiento. La concepción de la naturaleza “se origina de un doble motivo 
y la determinan e informan fuerzas en apariencia contrapuestas”. En ella 

10		  Voltaire, Tratado de metafísica, citado por Cassirer, Ernst, op. cit., nota 1, p. 27.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 5

actúa el ímpetu por (conocer) lo singular, lo concreto, lo fáctico, al mis-
mo tiempo que el anhelo por lo puramente universal. “Ímpetu y alegría 
sensuales se alían con la fuerza del espíritu para desvincularse de lo pura-
mente dado y remontar en vuelo libre a la región de las posibilidades”.11

En la alta cima de este “posibilismo ilustrado” se sitúan los eminentes 
asuntos del Estado y el derecho que acabaron por cobrar corporeidad y 
sustancia histórica impulsados potentemente por un músculo colectivo, 
conectado a un poderoso intelecto europeo, sin distingos geográficos o 
territoriales. También esto es lo que hace de aquella edad algo tan asom-
brosamente vivo y actual. 

Una nueva forma de abordar los problemas del conocimiento de la na-
turaleza vino a cambiarlo todo. El Renacimiento había concluido que el 
verdadero ser de la naturaleza no se encuentra en el círculo de lo creado, 
sino, en el de la creación. “La naturaleza es algo más que una criatura, 
participa en el ser creado originario pues en ella vive la fuerza de la ac-
ción divina”.12 Mas aún: “la ley a que obedecen los seres singulares no les 
ha sido prescrita por un legislador extraño sino que radica en su propio 
ser y nos es cognoscible totalmente por él”.13 No es difícil entrever en 
esto el principio mediante el cual el propio cuerpo social o, mejor dicho, 
la comunidad política de origen contractualista reivindicará la potestad 
legislativa y abolirá, aun al altísimo precio de la efusión de sangre, la 
pretensión de situarla por encima de ella mediante la persona del rey 
y la institución dinástica. A ello debe sumarse que a la verdad revelada 
se le emparejaba primero una verdad natural para después ser sustituida 
por ella, lo que representó el giro radical del pensamiento moderno. Con 
Newton culmina este trayecto y Pope lo celebró para la posteridad con su 
verso inolvidable:

“Nature and Nature’s law lay hid in night 
 God said: Let Newton be! and all was light”. 

El “siglo filosófico” es igualmente el “siglo de la ciencia natural”: la 
Royal Society británica y la Academie des Sciences de Colbert lo antici-
pan el XVIII. Y eso repercute muy influyentemente en el tema de estos 

11		  Cassirer, Ernst, op. cit., nota 1, pp. 54 y 55.
12		  Ibidem, p. 58.
13		  Ibidem, p. 59.



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN6

ensayos; ya Cassirer había visto, hace setenta y tantos años, que a los 
ilustrados les pareció imposible una restauración científica, una visión 
profunda del espíritu, de las leyes de la sociedad y de la poesía si no fuera 
emprendida con la mirada puesta en el gran modelo de la ciencia natural. 
Nuestra ecológica pesadumbre actual tiene, por lo visto, todavía mucho 
que aprovechar del Siglo Luminoso.

—————O—————

En el transcurso del siglo XVIII, la orientación general de las diversas 
monarquías europeas responde a los principios del que llamaron despo-
tismo ilustrado,14 promoviendo lo que podría calificarse de revolución 
desde arriba (hasta que la cosa se volvió imposible y apareció, implac-
able la revolución desde abajo, pues el despotismo, por ilustrado que sea, 
nunca deja de ser eso, despotismo).

Es oportuno advertir que “despotismo ilustrado” es una expresión ex-
cepcional, pues el sustantivo se utiliza en sentido peyorativo, con esta 
única salvedad, que le viene del adjetivo calificativo. Bobbio15 sostiene 
que “la idea del despotismo en sentido bueno es una parte importante de 
la teoría y la ideología política de la fisiocracia.

Quesnay y los fisiócratas, Turgot incluido, sostuvieron que, existiendo 
un orden natural, regido por leyes férreas y objetivas, tanto físicas como 
morales, la tarea del buen legislador es ya no la de crear leyes positivas 
a su arbitrio sino la de reconocer las leyes naturales y, por lo tanto, de 
promulgar leyes positivas que estén lo más de acuerdo posible con la 
naturaleza. Para el cumplimiento de esta tarea, que no es constitutiva 
meramente sino declarativa, es necesario un soberano único, que cuando 
sea educado por sabios consejeros acerca de la existencia de las verda-
deras leyes, debe gozar de la plenitud de sus propios poderes para hac-
erlas aplicar, promoviendo así el bienestar y la felicidad de sus súbditos. 
Hay pues un despotismo necesario, distinto de la mera arbitrariedad. En 
la línea de defensa de esta forma de gobierno se halla Pierre Samuel Du-
Pont de Nemours, quien en De l’origine et des progres de une science 
nouvelle (1768) condena como mal gobierno a la democracia, a la aris-

14		  Grimberg, Carl, op. cit., nota 3, p. 11.
15		  Bobbio, Norberto et al., Diccionario de política, México, Siglo XXI Editores, 

1981.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 7

tocracia y a la monarquía electiva, exaltando a la hereditaria porque sólo 
en esta forma de gobierno, simple y natural, los soberanos son verda-
deramente “déspotas”. El abate Mably se opuso a este despropósito y en 
sus Dudas propuestas a los filósofos economistas sobre el orden natural 
y esencial de las sociedades políticas, también de 1768, alega que el con-
cepto de despotismo legal es una contradictio in adjjectio: un gobierno 
es despótico cuando el que detenta el poder no está sometido a ningún 
control, ergo, no puede ser sino arbitrario. Mably se inclina del lado de 
Montesquieu, a quien tanto repugnaba el despotismo, sobre todo aquel 
que él bautizó como “despotismo oriental” en sus Lettres persanes.

El arquetipo del déspota ilustrado no es ni Marçia Teresa o José II, ni 
Pombal o Carlos III, ni siquiera Catalina de Rusia: el trofeo pertenece a 
Federico II por obra (no podía ser de otro modo en “ligas mayores”) de 
Voltaire, tan certero casi siempre. Tal para cual, dicho sin menosprecio, 
que sería además de imposible, ridículo. Gracias a su agente de “rela-
ciones públicas”, Federico era —decían las gacetas y panfletos— más 
grande que los más grandes emperadores romanos. “Había hecho la feli-
cidad de su pueblo, había dado un modelo a Europa y preparado la dicha 
de las generaciones futuras”.16 D’Alembert llegó a escribir: “los filósofos 
y los hombres de letras de todas las naciones os miran, desde hace mucho 
tiempo, señor, como su jefe y su modelo”. No en balde se ha insistido en 
que la filosofía, desde Platón, puede servir de excusa o disfraz impúdico 
al poder político.

En este originalísimo intento de trasmutar el hierro en oro también 
se singularizaría el Siglo de las Luces, cuando anticipó John Law y su 
Compañía de la Indias Orientales y Occidentales la actual superchería 
de Madoff y los de la mala ralea un Wall Street pirata. Law tuvo que huir 
para salvar su vida, pues la ira de miles de familias a las que arruinó 
con sus especulaciones engañosas no fue para menos. Hoy las cosas no 
suelen ser así de drásticas para los tramposos de nuevo cuño, que siguen 
brotando como hongos.

Por lo menos Law, el escocés presumía ser discípulo de Newton y de 
Locke; los de hoy, en Nueva York y otros lugres, de nadie lo son de esos 
tamaños, lo que, por otra parte, no importaría en absoluto: bastó y sobró, 
como lo hizo Madoff con una manita de “barniz adecentador” y unos 
cuantos amigos presentables y ¿distraídos?

16		  Hazard, Paul, op. cit., nota 7, p. 421.



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN8

Suele pasarse por alto uno de los factores intelectualmente más apa-
sionantes del XVIII, aun cuando pertenezca mentalmente al XVII: la 
polémica jansenista a partir de la bula Unigenitus…, que condenaba las 
proposiciones de Jansenio, gran teólogo agustiniano de la Universidad 
de Lovaina, en Flandes, quien había proclamado muchos años atrás al-
gunas cuestiones relativas a la justificación o salvación eterna por la fe o 
por las obras y otras sobre los sacramentos, que dividieron la conciencia 
francesa y acabaron enfrentando a Pascal con los jesuitas dando pie a la 
apasionante historia de Port-Royal (y sus celebres personajes, Raynal 
antes que ninguno) tal y como la conocemos gracias a Sainte-Beuve. 
La Ilustración resulta ser un antídoto a esas interminables querellas re-
ligiosas, que casi nunca permanecían como meras cuestiones académico-
teológicas (“las famosas cuestiones de hecho y de derecho”) sino más 
bien como político-militares. El horror de las guerras confesionales también 
debe tenerse como causa eficiente de la Ilustración en ese capítulo de la 
tolerancia, brillante cual ningún otro con Locke y Voltaire a la cabeza.

Tampoco ha de soslayarse el influjo de la Corte francesa en la promo-
ción de los ilustrados y la Enciclopedia. Madame d’Etioles, favorita de 
Luis XV, había seducido a Voltaire y a Crébillon, a Fontenelle y a un par 
más estrellas de primera magnitud. Después vendría el más importante 
mecenazgo de Pompadour, al que hemos de referirnos en el capítulo so-
bre Diderot. Belleuve, el exquisito palacio de la marquesa, era la cumbre 
de la “civilización francesa”, es decir, la más alta cima de la civiliza-
ción y punto. Pero es, asimismo, expresión del interés de la elite por 
las artes, la arquitectura y la jardinería, y de la protección que brindó a 
sus representantes mejores, como lo hizo también con los grandes escri-
tores del siglo, no tan desinteresadamente que no tuviera presente la frase 
de Malesherbes: “Proteged a los hombres de letras, porque ellos fueron 
quienes crearon una gloria inmortal para Luis XIV”. Fueron mujeres, la 
Maintenon, la Etioles y la Pompadour, quienes pavimentaron el camino 
de la Ilustración. Eso sin contar a Madame Du Deffand y las restantes 
dueñas y señoras del arte de conversar, es decir, de intercambiar cosas 
inteligentes y amenas. En ese sentido, el siglo XVIII es femenino hasta 
en razón de sus dos diosas mayores: la Razón y la Revolución.

El advenimiento y triunfo final de la Ilustración tampoco puede ex-
plicarse sin las disensiones en el seno de la élite gubernativa francesa, es 
decir y ante todo, las crisis y tensiones entre los Parlamentos y la Corte, 
personificada en el rey, que fueron aprovechadas para, hacer pasar, de 



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 9

contrabando, el corpus ideológico que ella produce. Choiseul primer y 
poderosísimo ministro de Luis XV se inspiró, por su parte, en los phi-
losophes para contender con los Parlamentos y la noblesse de robe. ¿Es 
parte esto de la “dialéctica de la Ilustración”? En todo caso, se trató, sin 
duda, de un provechoso intercambio y los ilustrados encontraron, en él y 
en la Pompadour, a sus protectores más poderosos, al propio tiempo que 
“inoculaban”, en las alturas, el germen de las libertades y los derechos. 
Choiseul acabó suprimiendo a los jesuitas pero a su vez la Du Barry se 
encargó de suprimirle a él con la sola fuerza de su gracia incomparable, 
para general desolación de sus innumerables detractores, entre los que se 
contaba Marie Antoinette.

La belleza empero no podía suplantar al talento y la educación, a “la 
cultura” de un Choiseul o de una marquesa de Pompadour, y en aquellas 
defenestraciones, l’ancien regime se asomó al abismo que, finalmente, lo 
engulliría, para lo cual el fracaso reformista e ilustrado de Turgot fue fac-
tor decisivo17 y uno de los heraldos de la Revolución.

—————O—————

Grimberg ha subrayado que en el siglo XVIII el “buen salvaje” se 
convirtió en “uno de los tipos favoritos de la época: no corrompido to-
davía por los artificios de la civilización, el buen salvaje sólo obedece 
a la madre naturaleza”.18 De ahí a la “moral natural”, y a los “derechos 
naturales” del hombre no había sino un paso, aun cuando fuera uno de 
alto grado de dificultad, pues suponía una radical crítica histórica, que 
equivalía a enfrentar las “verdades oficiales”, las preconcepciones y las 
leyendas, lo que implicaba contar con un trasfondo filosófico escepticista 
y, por ende, relativista. Ya se ve que absolutismo (político) y relativismo 
(filosófico-histórico) fueron los dos cordones de ese auténtico nudo gor-
diano, resuelto no de un golpe, sino mediante un proceso que tampoco 
fue lineal ni ininterrumpidamente progresivo: tentativas, ensayo y error, 
avances y retrocesos lo componen y lo definen, y su mero bosquejo exce-
dería la finalidad de este estudio.

No obstante, es necesario dejar asentado que, para explicar el interés 
y la atracción con que los ilustrados franceses atienden los escritos cien-

17		  Véase Grimberg, Carl, op. cit., nota 3, pp. 11-51.
18		  Ibidem, p. 55.



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN10

tíficos, históricos, jurídicos y literarios de los ingleses, es preciso tener 
presente, entre otras razones, el trasvase de la hegemonía, pues la france-
sa ya había desaparecido en el siglo XVIII para radicarse firmemente en 
Londres. Francia no tenía cómo competir ante Newton, Locke, Johnson, 
Blackstone, Pope y Haendel, y tal vez esa desventaja obligó a la pro-
verbial arrogancia francesa a doblar la cerviz ante tamaña superioridad. 
Quizá llegó a soñar que, aprendiendo de los exitosos ingleses, de sus ins-
tituciones y leyes, de sus libros y obras, París volvería a ser el centro del 
universo (fantasía que no se ha extinguido del todo, aun cuando ya sola-
mente la compartan algunos nostálgicos, incurablemente francólatras).

La vieja querella entre güelfos y gibelinos, entre el trono y el altar, 
prosigue en el siglo XVIII: ya presenciamos la manera en que Choi-
seul fue victimado por distintas intolerancias que, al menor intento de 
insubordinación, prorrumpían en anatemas, excomuniones y destierros. 
Entonces se multiplicó la inconformidad social. Al joven jurista italiano 
Pietro Giannone,19 graduado en Nápoles en el siglo anterior, se le había 
metido en la cabeza que ante la usurpación eclesiástica del poder guber-
nativo, no se podía permanecer indiferente. Por ello ideó una Istoria ci-
vile del regno di Napoli que, al decir de Paul Hazard, es obra valiosa por 
su intención y no por su factura ni su rigor (cosa que es debatible, pues 
supone una suerte de “calificación aprobatoria” a la mera “intención” de 
estudiar para el examen, lo que complicaría mucho las cosas). Pero de-
jemos pasar la objeción y atengámonos a lo esencial que estriba en que 
el libro expresa la tendencia general a denunciar una forma, resquebra-
jada y opresiva, del ejercicio del poder político, provista de los fueros y 
excepcionalidades eclesiásticas y aristocráticas ya incompatibles con la 
ascensión e inminente preeminencia de la burguesía europea. Pero el em-
bate no podía detenerse ahí, pues la lógica de las cosas llevó las denun-
cias al terreno de la religión revelada. (Por cierto, hay constancia de que 
Miguel Hidalgo y Costilla, doctor en teología muy dieciochesco y padre 
de la Independencia mexicana, tenía como lectura de cabecera, la Histoi-
re ecclesiastique del abate Fleury, en 36 volúmenes, obra que participa 
de aquella tendencia. Los comentarios imprudentes del cura ilustrado so-
bre este libro precipitaron denuncias y aceleraron el “grito” de Dolores, 
en 1810). La “globalización” emancipatoria de entonces ha de encontrar 

19		  Véase Hazard, Paul, op. cit., nota 7, pp. 78 y ss.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 11

su correlato en la que despunta hoy en nuestra “mundialización” que, por 
lo pronto, es meramente informativa hipertrofiadamente.

—————O—————

La tradición y su muy frecuente paralizante potencia tenía (ha tenido, 
repetida y pertinazmente) cuarteles generales en el pensamiento jurídico 
y político y las Luces lo señalaron con peculiar énfasis. Cassirer adelan-
ta la tesis de que les philosophes no pretendían sólo derribarla, dejando 
el campo sembrado de escombros y ruinas: “la filosofía de las Luces no 
considera su misión como un acto destructivo sino restaurador, restitutio 
in integrum por la cual la razón y la humanidad son restablecidas en sus 
viejos derechos”.20 Aparece entonces la radical relación, planteada desde 
Platón, entre el derecho y la fuerza (a la que Hart en Oxford respondió 
con la tesis de que el derecho es la fuerza organizada mediante reglas es-
tablecidas por quien puede hacerlo en virtud de un consenso social tácito 
pero que Cassirer no llegó a conocer). Hay en el diálogo de las Luces con 
la Antigüedad sobre estas materias una deslumbrante actualidad que per-
vive hoy en día: las grandes preguntas del Gorgias y de La República son 
también las de los ilustrados y debieran seguir siendo nuestras.

Finalmente es sólo una la cuestión acerca de la naturaleza de lo jus-
to, del “eidos de la justicia”. Si se demuestra que la idea de la justicia 
se disuelve ante un análisis penetrante, que no encierra ningún sentido 
esencial e inmutable, pues no hace sino designar una representación de 
cambiantes visos, entonces corresponderá idéntica suerte a todo lo que 
pretende dignidad de idea.21 La sentencia —que no puede ser más “cas-
sireriana”— es crucial ya que acota una área, la de la ley y su axiología 
en la que el escepticismo y el relativismo —a los que aludíamos arriba 
y que son supuestos filosóficos de algunos abordamientos críticos de los 
ilustrados a la historia la religión y las costumbres (recuérdese el volte-
riano Ensayo sobre las costumbres y el Espíritu de las naciones)— son 
aquí, por y contra, muy inconvenientes y hasta perjudiciales. La larga 
silueta de Leibniz extiende su sombra sobre el tema: “la ciencia del dere-
cho pertenece a las disciplinas que no dependen de experiencias sino de 
definiciones, no de hechos, sino de demostraciones rigurosamente lógi-

20		  Cassirer, Ernst, op. cit., nota 1, p. 261.
21		  Ibidem, p. 263.



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN12

cas”. Pues no es posible (pensábase desde entonces y mucho antes), sacar 
de la experiencia que sean en sí mismos el derecho y la justicia. Ambos 
(sostiene Cassirer) implican el concepto de una coincidencia, de una pro-
porción y armonía, que seguirían siendo válidos aunque no tuvieran veri-
ficación concreta en ningún caso, aunque nadie hubiera que practicara la 
justicia ni nadie para quien se practicara.22 Con esto el derecho se asimila 
a la aritmética pura, porque lo que ésta nos enseña sobre la naturaleza de 
los números y sus relaciones implica una verdad eterna, que no quedaría 
afectada aun desapareciendo todo el mundo empírico y que no existiera 
nadie para contar ni ningún objeto para ser contado. 

“Así como el espíritu es capaz de levantar y construir, puramente de sí 
mismo el seno de la magnitud y del número, este mismo poder construc-
tivo de creadora edificación, le corresponde en el dominio del derecho”.23 
Sólo así —añade— se logra una sistemática jurídica en la que cada ele-
mento se estructura en un todo y en que cada solución recibe su garantía 
y sanción del todo mismo. Dos obstáculos al ambicioso programa: la 
calidad absorbente de la teología y el absolutismo del Estado. Queda ex-
plicada la animosidad ilustrada para enfrentar estos impedimentos, cifra 
y compendio de su empeño racionalista y crítico en los grandes temas del 
derecho y la política y de la batalla contra el Leviatán, una de cuyas múl-
tiples cabezas todavía se asomaba en la ciudad teocrática de una Ginebra 
calvinista que produjo, empero, a Rosseau, Burlamaqui y Barbeyrac y 
que refugió al Voltaire de Des Delices con su espléndida biblioteca y sus 
salones de parquet, en los que se disfrutaba de las músicas de Haydn, 
Mozart y Gluck.

Al papel de tanquam famula et ministra que la Edad Media le asigna-
ba a la Razón frente a la Revolución, la Ilustración invierte los papeles 
o, mejor, casi elimina a esta última del cuadro del conocimiento. Dice 
Cassirer que, en los antecedentes, de aquel empeño esclarecedor, Galileo 
defendió la autonomía del conocimiento físico-matemático y Grocio la 
autonomía del conocimiento jurídico. Por otra parte, la decimonónica (y 
también vigésica) tesis de la separación de las ciencias de la naturaleza 
de las del espíritu es muy contraria al pensamiento del siglo XVIII: re-
cuérdese que Montesquieu comienza como un investigador empírico de 

22		  Véase Cassirer, Ernst, op. cit., nota 1, cap. VI. “Derecho, Estado y sociedad”, esp. 
pp. 263-275.

23		  Ibidem, p. 265.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 13

la naturaleza y, por este camino, se ve conducido a un problema peculiar: 
al análisis de las instituciones jurídico-políticas, “La loi dans la significa-
tion la plus étendue son les rapports necessaires qui derivent de la nature 
des choses”.24 Y la “naturaleza de las cosas” es la homogeneidad frente a 
la heterogeneidad y la justicia es la relación determinada, el rapport de 
convenance que sigue siendo la misma, cualquiera que sea el sujeto que 
la conciba, contemplada por Dios, por un hombre o por quien sea, inclu-
yendo a los ángeles. La conclusión es fundamento del derecho natural: 
“Avant qui el y eut des lois faites, et avant des rapports de justice possi-
bles. Dire qu’el n’y a rien de juste ni d’injuste que ce qu’ordonnent ou 
défendent les lois positives, c’est dire qu’avant qu’on eut tracé de cercle, 
tous les rayons n’étaient pas égaux”.25 Los ilustrados, que participaban 
en principio de este apriorismo del derecho, se vieron confrontados con 
su empirismo sensualista, como era de esperarse. Y se decantaron por el 
derecho natural intemporal y así adelantaron en su lucha mayor, que su-
ponía la erradicación de todo absolutismo, el político principalmente.

Voltaire, otra vez él, aclaró la cosa con inconfundible acento en su 
Tratado de metafísica:

Claro que Dios no ha dicho a los hombres: aquí tenéis, de mi boca, las leyes y 
con ellas habréis de regiros; pero ha hecho con ellos lo que con otros muchos 
animales. Así como ha dotado a las abejas de un instinto poderoso en cuya 
virtud pueden trabajar en común y alimentarse, ha prestado a los hombres 
determinados sentimientos de los que nunca podrán despojarse y son los 
vínculos eternos y las primeras leyes de la sociedad humana.

Y así queda constatada, una vez más, la analogía con las leyes de la 
naturaleza y el derecho. Igualmente en Diderot —dice Cassirer— la fe en 
la naturaleza moral invariable de los hombres y en un principio firme de 
justicia, que de ella emana, es inconmovible y constituye en su concep-
ción del mundo, puramente dinámica, el punto arquimédico. Helvetius se 
levantará contra dicha concepción y querrá ver en los impulsos morales 
solamente un disfrazado egoísmo. Fue necesario, para salirle al paso a la 
objeción, llevar el centro de gravedad del argumento desde un racionalis-
mo abstracto a los terrenos de la uniformidad de las inclinaciones y de los 

24		  Citado por Cassirer, Ernst, op. cit., nota 1, p. 270.
25		  Montesquieu, Lettres persanes, Lettre LXXXII, citado por Cassirer, Ernst, op. cit., 

nota 1.



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN14

impulsos del hombre, que son la clave de la verdadera unidad orgánica 
del género humano. Es por ello que toda moral y legislación jurídica que 
contraría a esa naturaleza humana están condenados a la impotencia y, de 
ser efectivas, habrían de sofocar, junto con lo sensual del hombre, todo lo 
moralmente grande y noble en él, todo su amor y sus desprendimientos 
generosos, cosa que nadie podría desear.

La doctrina (como lo califica Cassirer) de los derechos del hombre y 
del ciudadano en el siglo XVIII, se levantó sobre los principios que he-
mos examinado arriba. La famosa objeción de Jellinek (y su envidiosa 
óptica germánica ante todo lo francés) pretendió destruir la tesis que 
conecta a esos con los supuestos filosóficos a los que nos hemos venido 
refiriendo, pero hoy ya nadie puede hacerle caso (como tampoco hay 
que hacerlo a las “rivalidades” —históricas e ideológicas— franco-ale-
manas desaparecidas simbólicamente con el abrazo Mitterand-Kohl). La 
salida de Jellinek fue atribuir la Declaración de 1789 a los Bills of Rights 
norteamericanos soslayando, a sabiendas, que también éstos suponen el 
nuevo espíritu jusnaturalista y su elaboración doctrinal, en la que Francia 
ocupa un lugar destacado. Ya Boutmy se había encargado de subrayár-
selo inequívocamente. Ahí queda su polémica, para deleite de estudiosos 
de disputas académicas. Habríamos de concluir, con Voltaire: “Conozco 
muchos libros aburridos, pero ninguno que haya hecho mal de verdad”. 
Casi de acuerdo con él, aunque no del todo.

Dice Paul Hazard26 que la Ilustración postula la existencia de un solo 
orden jurídico (lo que inevitablemente lleva Kelsen en su ingeniosa su-
peración de las dicotomías, contenida en la Teoría general del derecho y 
Estado) y que habría de denominarse otra vez, como en la Edad Media, 
“derecho natural”. Entonces se advertirá que “la era de los inventores 
está cerrada, ha llegado la de los profesores”. Un potente y sostenido 
empeño por encontrar el fundamento de la legalidad en otra fuente que 
la voluntad divina es el sello más relevante de esta nueva era del pen-
samiento jurídico: la era del derecho natural plenamente laico y ya no 
habría medioevo jurídico que valiera de ahí en adelante.

No puede pasarse por alto el catálogo clásico de las obras que concur-
ren para obtener el hallazgo. Hazard lo consigna:

26		  Hazard, Paul, op. cit., nota 7, p. 193.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 15

1. Elementa juris naturae et Gentium, de Heineccius, a quien (por ra-
zón obvia) es preferible nombrarle con su gentilicio Heinecke, pro-
fesor de la Universidad de Halle. Se trata de un manual escolar 
para explicar a la jurisprudencia como fuente del derecho natural 
(1730).

2. Jus naturae methodo scientifica pertractatum, de Johan Chistian 
Wolff (a quien nos referimos al tratar la obra de Burlamaqui): 
“Como la naturaleza, siempre íntimamente unida a la verdad, no 
tolera la contradicción, enemiga eterna de la verdad, la única direc-
ción de las acciones humanas que le conviene es que estén deter-
minadas por las mismas razones finales que las naturales y que así 
tiendan al mismo fin”. Para que podamos cumplir esas obligaciones 
naturales hemos de tener la facultad —explica Hazard— de hacer 
aquello sin lo cual no podríamos cumplirlas; y de ahí viene un dere-
cho, ya a usar las cosas, ya a realizar ciertos actos. La organización 
en sociedad ha hecho nacer otros deberes que los que se imponen al 
individuo; luego ha hecho nacer otros derechos que se llaman el de-
recho privado, el derecho público y el derecho de gentes. “Y Wolff 
realiza el alarde de hacer derivar todos los casos particulares de esas 
premisas”.27 La influencia de Wolff fue muy grande y duradera, y 
su obra constituye quizá el más riguroso tratado filosófico jurídico 
del siglo (1740-1748).

3. Recherche nouvelle de l’origine et des fondements du droit de la 
nature, de Frederic Henri Strube de Piermont, quien concluyó que 
el único y verdadero fundamento del derecho natural es la conser-
vación del género humano. El mayor atractivo intelectual de esta 
obra pareciera estribar en el papel que le asigna a la pasión como 
“principio activo del alma”, que asegura la ejecución, la aplicación 
del derecho natural, toda vez que la razón (limitada a considerar las 
relaciones entre las ideas) y la voluntad (que obedece a influjos en 
ocasiones contradictorios) son incapaces de ello (1740).

4. Essai sur les principes du droit et de la morale, de Aube, sobrino de 
Fontenelle y experto en cuestiones militares, que no aporta mayor 
cosa al problema de los fundamentos del derecho natural, como era 
de esperarse de antemano, dada la inclinación en nada intelectual de 
su vida belicosa (1742).

27		  Idem.



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN16

5. Principes du droit naturel, que es la obra principal de Jean Jacques 
Burlamaqui, cuyos “Elementos” son objeto aquí de un capítulo en-
tero, al que remitimos al lector (1748).

6. Essai sur l’histoire du droit naturel, de Martin Hubner, quien de-
finió éste como “el conjunto de normas obligatorias que la razón 
sola nos prescribe para conducirnos seguramente a la felicidad”, 
caracterización que le debe mucho a la de Burlamaqui. Hazard lo-
gra un acierto regocijante cuando glosando sintéticamente la obra, 
dice: “la naturaleza misma del hombre ha sido, por decirlo así, el 
primer doctor en derecho natural”. Hubner va desde el tiempo an-
tidiluviano, Moisés, los chinos y los griegos, Cicerón y Séneca, 
Epícteto y Marco Aurelio, pasando (increíble y absurdamente) de 
largo la Edad Media “por bárbara y gótica” (también los ilustrados 
tuvieron sus tonterías monumentales, como esta) hasta arribar al 
Renacimiento (Bacon) y desembocar en Grocio, Pufendor, Cum-
berland, Wolff, Barbeyrac y Burlamaqui. Proliferan cátedras uni-
versitarias de derecho natural y también sus adversarios: Spinoza, 
Bayle, Mandeville y Bolingbroke, quienes habían perdido esa bata-
lla antes de declarar la guerra (1757).

7. Della scienza della legislazione, de Gaetano Filangieri, a quien Be-
nedetto Croce bautizó como “el apóstol del evangelio de la razón”. 
Dice Hazard28 que, con esta obra “el derecho acaba de perder su 
carácter de hecho histórico para convertirse en una ideología que, 
tan pronto entre en la práctica, reformará la vida”, pues el conoci-
miento histórico sólo podrá dar el espectáculo de una “desoladora 
confusión”, ya que únicamente mostrará un cúmulo caótico de le-
yes y legisladores: debe procederse de otro modo distinto del his-
tórico, reduciendo los hechos a una ciencia sistemática. Muy rous-
seauniano, Filangeri apostrofa: “Simple e inefable naturaleza, cada 
vez observo más tu plan y aborrezco más el de los hombres; intento 
más seguir el tuyo y estoy más contento de alejarme del suyo”, y en 
sus escritos no halló inconveniente mezclar la razón con el corazón. 
Por lo mismo su tarea fue, antes que apostólica, catequizadora, por 
un tono de predicador laico (1783-1788).

8. L’esprit des lois, de Charles Louis de Secondat, barón de Montes-
quieu: nada puede ya decirse sobre él que no haya sido dicho antes 

28		  Ibidem, p. 202.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 17

y, sin embargo, nunca concluye del todo el comentario y la glosa 
de su vida y su obra esta última la cima, no sólo de la Ilustración 
jurídico-política, sino de toda modernidad, Kant incluido.

La vida de Montesquieu, segundo hijo del señor de La Brède, es un 
sostenido esfuerzo por ir siempre más allá de sus éxitos, de los que su 
vida estuvo colmada. Su ejecutoria, su cursus honorum es expresión aca-
bada del afán enciclopédico distintivo del Siglo de las Luces. Fue hijo 
distinguido de la Universidad de Burdeos, en donde obtuvo la licencia de 
leyes el 12 de agosto de 1708, que lo deja insatisfecho, dolencia que le 
movió a París en donde, de 1709 a 1713 se recluye para estudiar —cosa 
harto increíble e inusitada en un joven rico y aristócrata— y cuyo resul-
tado fueron seis volúmenes de una Collectio juris que son resúmenes de 
lecturas del Digesto y de la Costumbre de Bretaña y de las actas de nueve 
procesos judiciales. También redacta un Discurso sobre Cicerón que ya 
anuncia —al decir de Louis Desgraves—29 el estilo de L’esprit des lois 
y en el que Montesquieu confiesa cuánto querría parecerse a Cicerón 
condenando a los filósofos “desalegrados” que, a diferencia del romano, 
son siempre mediocres: “Cicerón no dicta preceptos, pero los hace sen-
tir”. En París, Montesquieu conoce a Fontenelle y entra en contacto con 
la Academie des Sciences. De esos años data su interés por lo “exótico”, 
lo chino especialmente, que le llevará a las Lettres persanes. Le toca 
presenciar el revuelo de la bula Unigenitus… contra el jansenismo, y a 
la que hemos hecho referencia más arriba. Regresa a Burdeos y decide 
“contraer matrimonio” (¡curiosa expresión que lo analoga a las enferme-
dades infecciosas!) con Germaine Denis, dotada con 75,000 libras, pero 
los esponsales se anulan y al final acaba casándose con Jeanne de Lar-
tigue cuya dote es insuperable: 100,000 libras, pero con el ligero incon-
veniente del calvinismo, del que no abjura la novia, lo que no impide el 
matrimonio sacramental, canónico, católico e indisoluble (en principio). 
Pero el matrimonio de los ricos —de aquellos tiempos (y de otros, tengo 
entendido)— no ha de mezclarse con el amor y Montesquieu confiesa 
que: “J’de ete, dans ma jeunesse, assez heureux pour m’attacher a des 
femmes que j’ai cru qui m’amaient”. Y el presidente supo hallar así la 

29		  Desgraves, Louis, “Introduction et Chronologie”, Montesquieu: Pensées. Le Spi-
cilège, París, Robert Laffont, 1991, p. 112, y al que hemos seguido para datos de la bio-
grafía.



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN18

fórmula de su felicidad sin ofender a nadie; fórmula que incluía, en otro 
orden de ideas, mantener relaciones correctas con los calvinistas hugo-
notes, cuya influencia era enorme en los Parlamentos franceses, lo que le 
abriría camino de la presidencia del de Burdeos. Hombres graves y eru-
ditos, literatos y poetas a sus horas, los Parlamentos eran el contrapeso 
del poder regio, realidad que Montesquieu postularía más tarde como 
imprescindible para el recto entendimiento y aplicación del espíritu de 
las leyes, cuya teorización todavía estaba lejos; primero vendrían las Let-
tres… que prepararían su obra inmortal.

Fue avanzando para lograrlo gracias a la atmósfera intelectual y ga-
lante de París, especialmente la del salón de Anne-Marie Thèrése de 
Marguenat de Courcelles, marquesa de Lambert, en el Hotel de Nevers, 
situado en el ángulo que forman las calles Colbert y Vivienne que reunía 
a lo más granado de la intelectualidad francesa: Fontenelle, Mongault, 
Sacy y otros, sin cuya aprobación nadie podía aspirar a ingresar a la Aca-
demie Francaise. Sus reflexiones de aquel entonces le llevan a refutar a 
Spinoza y a Hobbes y a la concepción absolutista del poder político en 
su inconcluso Traité des devoirs, que tiene un capítulo “De la politique” 
y otro, que lo aproxima al enfoque de Diderot Réflexions sur le caractère 
de quelques princes et sur quelques événements de leur vie. También de 
aquel entonces es su crítica a Law y sus trapacerías —del que ya hemos 
hablado aquí— al que lapida con dos frases: “Il crut qu’il était le maître 
de l’Univers. Ce songe fut la cause de la misére publique”.

Sus apariciones en la Academie Francaise se ven desalentadas por las 
intrigas que sus enemigos presentan a los ojos del todopoderoso cardenal 
Fleury, a quien le disgustaron horriblemente las Lettres persanes. El ma-
riscal d’Estrées, director del cenáculo máximo, maniobra hábilmente a 
fin de tranquilizar los ánimos y serenar al cardenal, con quien finalmente 
llega Montesquieu a entrevistarse, obteniendo de él el placet anhelado.

Fue recibido entre los “inmortales” el 24 de enero de 1728, fecha de 
ese nuevo y sonado éxito en la larga cadena de logros de su vida y su 
obra.

A los 40 años de edad, Montesquieu hace realidad un proyecto “larga-
mente madurado”,30 un viaje de casi cinco años a lo largo de Europa, con 
objeto de reflexionar sobre la orientación de su vida exitosa, pero aun 

30		  Ibidem, p. 45.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 19

insatisfactoria a su juicio (crítico y ribeteado de elegante escepticismo, 
que su fortuna material le permitía).

Decide su itinerario: Austria, Italia, Países Bajos y, claro, Inglaterra, 
despidiéndose de Francia no sin cierta anticipada nostalgia. Hay en su 
viaje algo de la índole de las fugas y de las escapatorias de la abruma-
dora cadencia del día a día, “en la misma ciudad y con las mismas per-
sonas” que suele aquejarles a quienes la naturaleza dotó de imaginativa 
inquietud, como era el caso de Montesquieu, rico y un tanto hastiado de 
sus éxitos y sus inevitables secuelas: la admiración de los demás y ese 
“profundo disgusto” de uno mismo, que son en ocasiones inseparables e 
insufribles. Le era apremiante confrontarse, dialogar, interpelar a otros 
sabios y eruditos para quienes resultaba más o menos desconocido a fin 
de aprestarse para acometer su obra y su destino mayores: L’Esprit des 
Lois, que aun permanecían veladas y que habría de descubrirlos a resuel-
tas de su tenaz empeño, estudioso y optimista que ya daría sus frutos.

Su educada sensibilidad no habría podido permanecer indiferente a 
la revelación italiana del cinqueccento y otros siglos antes y después, ya 
que no hubiera hallado felicidad en Roma sin los artistas que le otorgaron 
a la Eterna su mejor fama y renombre en virtud del benéfico influjo de lo 
bello que es lo que a la postre resta de las guerras y las revoluciones, de 
las intrigas y las maniobras, de la política y la diplomacia de los credos 
y dogmas, con los que se atiborra nuestra historia de “ruido y furia”, de 
ayer y hoy. Fueron los ocho meses romanos los más felices de su ya de por 
si felicísima vida.

Pero la estética no era su objetivo y sí “las instituciones” políticas y 
jurídicas, de las que no cabía desentenderse. Para examinarlas usó de su 
criterio insuperable, que le dictaba no mirar a las leyes y su factura, en 
ocasiones ejemplar, pues lo que de verdad importaba era el hecho irreba-
tible de su aplicación, de su realidad factual (que es lo que continúa sien-
do lo único realmente relevante). Por ende la desastrada sentencia que 
postuló y propone “un país de leyes” es no sólo tramposa sino además 
reveladora de las deserciones del Estado de derecho (en México es frase 
canónica).

El providente bordelés, dueño de una paciente fortuna (que le venía de 
sus ancestros pero que él supo incrementar) se detuvo en Venecia para 
constatar el caso de una “falsa libertad” en perpetuos momentos electo-
rales, desordenados y caprichosos. Y lo que más habría de escandalizarle 



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN20

(aun cuando dicho estado de animo le fuera casi del todo ajeno) fue el es-
pectáculo de esas leyes venecianas que forzaran a los nobles a “la modes-
tia”, pues éstos no tenían ni la más remota noción del valor del ahorro, de 
modo tal que todos gastaban sin ton ni son, mientras que los “causantes 
cautivos” (que son quienes pagan al final todas esas “canciones de las 
cigarras”), llevaban una vida miserable.

También el despotismo turinés de Víctor Amadeo II de Saboya le fue 
repugnante, en tanto que el gobierno del gran duque de Florencia le pa-
reció “un gobierno moderado, una dominación muy suave y el pequeño 
país uno con aires de grandeza” (¡cuánto hubiera podido contrastarle 
aquello si viera hoy a México: un gran país con ese rostro de pequeñez 
aldeana que han terminado por pintarrajearle los mezquinos y cobardes 
de siempre!).

Del gobierno de los Estados del papa mejor ni hablar, puesto que fue-
ron una vergüenza mayúscula y odiosa. Un corrompido y criminal apa-
rato burocrático y un Benedicto XIII, auténtica “facha impresentable”, 
impotente en lo político y, además, ignorante y ausente del todo en asun-
tos del mundo real (que acabaría anonadándolo, en las interpósitas y pos-
teriores personas históricas a las que sentó el fascismo para obligarlas a 
firmar, ya en el siglo XX, los Tratados de Letrán y otros modus vivendi, 
que también México conoció, hasta la saciedad y el hartazgo).

A diferencia del innoble espectáculo del gobierno pontificio, intole-
rante, retrogrado y corrupto, la Alemania luterana y la Holanda calvinista 
le mostraron el valor (político y económico) de la pacífica coexistencia 
de los credos religiosos. Con esos materiales y los de la cosecha de su 
estancia en Inglaterra, en donde conoció a los más eminentes personajes 
de la Corte de Saint James, incluido al epistolar Lord Chesterfield (cuyas 
cartas paternales son otro monumento de la Ilustración),31 Montesquieu 
estaba ya en plena aptitud de dar a luz L’esprit des lois. Y esto ocurrió 
no sin sobresaltos, como debe serlo todo parto memorable (aunque esto 
suene muchísimo muy anticuado). Antes y regresando ya a tierra fran-
cesa, trabó conocimiento con Saint Simon, el memorialista favorito, de 

31		  Existe una traducción castellana de las Cartas completas de Lord Chesterfield a su 
hijo Felipe Stanhope, debida a Luis Maneiro, cónsul de México en París (Havre, 1873). 
Stanhope era hijo “natural” del inglés ilustrado y “objeto favorito de sus desvelos”. Esta 
pedagogía aristocrática no tiene desperdicio y representa otra vertiente del Siglo de 
las Luces; su clave elegante y mundana es muy contraria a las revoluciones de guillo-
tina.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 21

Marcel Proust, el mejor y más educado “chismógrafo” de todos los tiem-
pos. Y no tardó en ser asiduo de los salones de las grandes damas, dueñas 
del arte de la conservación: madames de Tencin, Geoffrin y Du Deffand, 
las hadas madrinas de la Ilustración francesa. ¿Qué más podía pedirse 
para acabar de ser plenamente feliz? Faltaba una cosa: L’esprit des lois, 
que fue su felicidad imperecedera, cuya gestación estaba ya concluida. 
En lontananza un peligroso inconveniente para su incansable empeño: 
la miopía progresiva que le atenazaba en una crónica inflamación de sus 
ojos, sabios y laboriosos y, al final, la exoftalmia, con avanzadas lesiones 
en la córnea, invadida de cataratas. Así y todo nació robusto L’esprit des 
lois.

Las fuentes bibliografícas del óptimo libro son, según Desgraves,32 68 
títulos, pero la cifra debe incrementarse pues esos eran los libros de su bi-
blioteca sobre los temas de L’esprit… y se sabe que, para redactarlo, hizo 
consultas en la Biblioteca de la Academia de Burdeos y en la del Rey de 
París, en la de Saint-Víctor y en la del Oratorio. Se trataba pues de algo 
muy serio. Starobinski ha dicho lo que ha aquí hemos venido sostenien-
do: “toute l’existence de Montesquieu a converge’ vers cette œuvre; tou-
tes las expériences y ont servi, toutes les forces y ont été’ consacrées… 
D’ou résulte un bonheur sans nul regret pour les plaisirs auxquels le tri-
vial s’est substitue”.33 Pocos habrán sido los que lograron hacer de su 
obra el mayor placer de su vida. Montesquieu fue uno de esos happy few 
a los que Stendhal dedicó su Cartuja (y él sabía muy bien lo valioso de 
dicha condición), aunque Montesquieu se le adelantó un siglo.

A la hora de entrar en materia, es decir, de examinar L’esprit des lois, 
vale refugiarse en la sentencia de Sainte-Beuve: “No abrigo la pretensión 
de hacer la crítica del Espíritu de las leyes, que no cabe aquí: se necesi-
tarían varios volúmenes y examinar la obra capítulo por capítulo”.34 Lo 
que dijo el adversario literario de Proust queda como hecho a la medida 
para este “Breve estudio preliminar”. Pero es ineludible recoger algo de 
la magnífica cosecha. Y comenzar diciendo que a la obra la constituyen 
31 “libros” o capítulos y que del XXIX, “Del modo de componer las 

32		  Desgraves, Louis, op. cit., nota 30, p. 69.
33		  Starobinski, Jean, Montesquieu, México, Fondo de Cultura Económica, 1989, p. 17.
34		  Sainte-Beuve, “Montesquieu”, Obras. El espíritu de las leyes. Grandeza y deca-

dencia de los romanos, trad. de Nicolás Estévanez y Matilde Huici, Buenos Aires, El 
Ateneo, 1951 p. 25.



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN22

leyes”, pueden entresacarse algunas líneas útiles para nuestro propósito 
suscinto: 

El espíritu de moderación debe ser el que inspire al legisladora)	
El estilo debe ser conciso: las de las Doce Tablas son un dechado b)	
de precisión y los niños las aprendían de memoria; las de Justi-
niano eran difusas por lo que fue necesario compendiarlas.
Además de lacónico, el estilo de las leyes ha de ser sencillo. Si c)	
es hinchado el estilo de las leyes parecen éstas una obra de os-
tentación.
Lo esencial es que la letra de la ley despierte las mismas ideas d)	
a todos.
Si la ley expresa las ideas con fijeza y claridad, no hay por qué e)	
volver sobre ellas con expresiones vagas.
Las leyes no deben ser sutiles: se hacen para gentes de entendi-f)	
miento mediano; han de estar al alcance de la razón vulgar de un 
pater familias y del sentido común, sin ser un arte de lógica ni 
una exposición de sutilezas.
Es menester que las leyes no estén en pugna con la naturaleza de g)	
las cosas y no trastornar con ellas las ideas del honor, las de la 
moral y las de la religión (que es lo que ocurre con las que pro-
meten recompensas por delaciones y capturas de delincuentes).
Las leyes siempre se encuentran con las pasiones del legislador: h)	
unas veces pasan a través de ellos y toman cierta tintura; otras 
veces, detenidas por las preocupaciones (los prejuicios) y las pa-
siones, se incorporan a ellos.

Con tales preceptos muy atendibles dejamos provisional y temporal-
mente el texto de Montesquieu, que no podrá ya abandonarnos nunca.

La obra comenzó a imprimirse en Ginebra, en 1747 y, como siempre 
ocurre con los autores de libros de ambiciosa concepción, Montesquieu 
se convirtió en un auténtico dolor de cabeza, para el librero, pues corre-
gía y añadía a cada paso y la lentitud del correo de entonces complicaba 
aún más las cosas. No obstante dificultades y contratiempos, el primer 
tomo terminó de imprimirse el 16 de marzo de1748 y el segundo el 4 de 
noviembre (que en el Santoral corresponde a su patrono, Carlos Borro-
meo quien, al contrario de su protegido terrenal, fue héroe de la contra-
rreforma). La portada de la edición ginebrina reza así:



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 23

DE L’ESPRIT
des

LOIX
ou du rapport que les loix doivent avoir avec la constitution de Chaque 

gouvernement, les mœurs, le climat, la religion, le commerce et
a quoi l’auteur a ajouté

Des recherches nouvelles sur les loix romanes touchant les successions, sur 
les loix françaises et sur les loix féodales.

A GENEVE
chez Barilot et fils35

El inmenso éxito del libro es tal que en 1749, a dos años de su publi-
cación registraba 22 ediciones, repartidas a todo lo largo de Europa. De 
ahí en adelante será irrefrenable, hasta el día de hoy.

—————O—————

Lucien Goldmann36 ha insistido en la necesidad de revisar la crítica 
de Adorno y Horkheimer y del pensamiento dialéctico en general (es de-
cir, del materialismo dialéctico, en ocasiones marxista) a la Ilustración: 
cuando se habla de crítica o de superación de la Ilustración se confunden 
a menudo, bajo una misma rúbrica, dos posiciones intelectuales diferen-
tes: por una parte, el pensamiento burgués que, con el renacimiento kier-
keegardiano en Europa occidental (categoría hoy por hoy inexistente, 
agregamos nosotros) había perdido, desde comienzos del siglo, su op-
timismo y fe en el individuo; por la otra, el materialismo dialéctico que 
—dice Goldmann en 1968— continúa la tradición humanista del idea-
lismo alemán.37 

Desde la perspectiva de las guerras mundiales, la Ilustración con su opti-
mismo, su fe y confianza en el hombre, tenía que aparecer como ingenua 
y superficial y su impronta, irreligiosa y libertina, le resultaba incomoda a 
la burguesía, que ya se había transformado en un “estamento” conservador, 

35		  La grafía incorrecta Barrillot, hizo fortuna pero Starobynsky ya la denunció.
36		  Goldmann, Lucien, La Ilustración y la sociedad actual, trad. de Julieta Fombona, 

Caracas, Ensayo, 1968.
37		  Ibidem, p. 109.



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN24

siendo la religión para ella garante de estabilidad social, aun cuando no la in-
teriorizará como para hacerla una sólida convicción y principio activo de la 
vida. Las contiendas mundiales y el consiguiente malestar y los instrumentos 
concomitantes de inestabilidad y desamparo, llevaron el péndulo hasta el otro 
extremo y despertaron una fe religiosa y manifestaciones de exaltada piedad 
y las filosofías de la desesperación y la angustia existencial. 

Para Goldmann, el joven Marx (del que se ocuparía Althusser con 
grande éxito) conservaría en sus primeros escritos el sello del Äufklarung 
y su tesis del doctorado versó sobre Epicuro, el gran filósofo ilustrado de la An-
tigüedad.

El vínculo entre la burguesía y la Ilustración nos parece fundamental, aun si 
temporalmente se aparta de ella… La superación de la filosofía de la Ilustra-
ción mediante una religiosidad subjetiva, individualista e irracional (Berg-
son, Heidegger, Jaspers, Jean Wahl y Gabriel Marcel) constituye por tanto, 
a nuestro entender, un episodio pasajero de la vida intelectual de la sociedad 
occidental, que ya la historia se está encargando de volver caduca…. Nos pa-
rece mucho más actual, subjetiva y objetivamente, el problema de las relacio-
nes entre el pensamiento dialéctico y la Ilustración… La toma de conciencia 
radical en Hegel y Goethe partió de una crítica radical del individualismo, 
sobre todo el que se manifestaba en el pensamiento de la Ilustración. El ser 
del hombre mismo o mejor, la comunidad humana en su acción histórica… 
El pensamiento dialéctico concibe al hombre como un ser que se trasciende 
constantemente mediante la acción histórica y al orientarse hacia la única 
conciliación posible de lo humano y lo sagrado, hacia la reconciliación del 
hombre y la naturaleza en una historia consciente se encamina hacia la liber-
tad.38

Golmann insiste en destacar que la filosofía de la Ilustración, que ha-
bía alcanzado la conciencia de sí, la autonomía del pensamiento humano 
y ello privando a ese pensamiento de todo contenido sustancial, atacaba a 
una religión y a un sentimiento religioso que, en realidad, no eran, como 
bien dijo Hegel, otra cosa que ella misma, su propia conciencia estruc-
turada por las categorías del entendimiento bajo la forma pervertida y 
reaccionaria de la superstición.

38		  Goldmann, Lucien, op. cit., nota 37, pp. 111-113.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 25

—————O—————

Interrogado por sus propios intelectuales, el siglo XVIII se preguntó 
por la índole de toda Ilustración y por su alcance. La más célebre de las 
respuestas a la cuestión fue la de Kant, que comentaremos a propósito de 
Diderot y otros autores. Su fórmula canónica es conocida por sus pala-
bras iniciales, que son “cifra y compendio” de la razón: ¡Sapere aude!,39 
contenida en su obra El conflicto de las facultades (1798), que para Fou-
cault constituía “una ontología de la actualidad revolucionaria” (1984). 
Las calificaciones que ellos mismos se asignaron son las siguientes:

Christoph Martin Wieland (1733-1813), fundador de un periódico ins-
pirado en el Mercure de France (Teuschen Merkur) fue racionalista po-
lemizador. Su respuesta sobre la Ilustración reza como sigue y fue publi-
cada en el año impar de 1789: “Tan pronto como se hace la luz se aclaran 
las cosas, se hacen visibles y pueden ser diferenciadas unas de otras… 
Pero hay que querer ver”.

Más concretamente, Wieland propuso

poner al día la muy sabia ley penal del viejo emperador de los siglos I y II 
contra las asambleas conventuales y no permitir ningún otro medio para la 
Ilustración que no sea la publicación de libros. Un loco que diga sandeces 
puede provocar daños; un libro no hace ningún daño pues, al margen del valor 
de lo que dice pronto será recompensado, diez o cien veces, por otros.40

Johann Gottfried Herder (1744-1803) alumno en la kantiana Könings-
berg y quien mejor representa —dice A. Mestre— las características de la 
literatura alemana del XVIII. Su respuesta viene en Cartas sobre la idea 
de humanidad (cartas 27 y 28):

El término derechos del hombre no puede ser mencionado si no es acompa-
ñado de la expresión deberes del hombre. Después de la autoconservación, 
el primer deber de la humanidad fue auxiliar a nuestros conciudadanos más 
débiles y protegerlos de la maldad de la naturaleza o de las torpes pasiones 
de su propio género. Hacia allí se dirigieron las preocupaciones de los legis-

39		  Agapito Mestre (que redactó el “Estudio preliminar”) y José Romagosa tradujeron 
al castellano muchas de aquellas respuestas. Kant, I., ¿Qué es Ilustración?, 2a. ed., Ma-
drid, Tecnos, 1989. De ella nos servimos a continuación.

40		  ¿Qué es Ilustración?, cit., nota anterior, p. 48.



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN26

ladores y sabios, que recomendaron a los hombres, con palabras y hábitos 
[habría que detenerse en esto de los hábitos, hoy que se cree resolverlo todo 
con palabras en textos legales producto del más chabacano griterío infrapar-
lamentario] estos imprescindibles y sagrados deberes para con el prójimo y 
con ello establecieron los más antiguos derechos del hombre… En Roma la 
humanidad se ganó un nombre como suavizadora de los duros derechos y 
leyes ciudadanas… Hubo un tiempo en que la palabra “hombre” significaba 
portador de deberes, súbdito, vasallo, siervo. Quien no era algo de esto no 
disfrutaba de ningún derecho, no tenía seguro de vida. El juramento al que se 
les sometía se llamaba deber humano (homagium) y así hombre significaba 
todo lo contrario de lo que representa.41 

Johann Baptist Geich (1767-?) fue editor anónimo en Colonia y un 
conservador monárquico ilustrado aunque refractario, inquietado enor-
memente cuando constató el vínculo entre la Ilustración y “el siglo de 
revoluciones” y por esta zozobra debe ser recordado. Para Geich no po-
día dejar así las cosas y se empeñó en deslindar la “auténtica y genuina” 
Ilustración de aquellos desvaríos, sentenciando que “la Ilustración no 
es otra cosa que progresión en el pensamiento propio y, con ello, en la 
moralidad”.42 Entonces concluyó

¿cómo se puede, pues, acusar a la Ilustración, o al mejor uso posible de la 
razón, de la infeliz revolución del Estado francés, o de la destrucción de los 
derechos y dignidades instituidos para el bienestar?... (al contrario) la Ilus-
tración infunde obediencia y respeto frente a los derechos de los gobernantes 
y los fundamenta.

No podría ser más sutil el enfoque aunque adolece de un desliz grama-
tical, cuya superación la haría inobjetable: Geich debiera haber escrito 
que las Luces infunden dicha obediencia y respeto a una autoridad cuan-
do los fundamenta. El adverbio hace aquí toda la diferencia.

Johann Benjamín Erhard (1766-1827), teorizó sobre el explosivo 
“derecho del pueblo a una revolución”. Los cambios revolucionarios 
—dijo— tienen que emprenderse a favor de los revolucionarios (lo que 
siempre ha sido una verdad tan evidente como desastrosa, si los “revo-
lucionarios” son únicamente los líderes del movimiento). La objeción 

41	 	 Ibidem, p. 82.
42		  Ibidem, p. 93.



BREVE ESTUDIO PRELIMINAR 27

no quedó desapercibida para Erhard, quien le salió al paso con aquello 
de que “se tiene que diferenciar una revolución del pueblo de la que es 
impuesta a través del pueblo, sublevado ignorantemente, incluso en su 
perjuicio”.43 Más aún, el linaje revolucionario no consiente ser confun-
dido con una mera “rebelión” (lo que saben muy bien algunos de nuestros 
historiadores, que han calificado algunas revoluciones mexicanas como 
meras rebeliones y viceversa: el caso de 1923 puede ilustrar esta tesis). 
La rebelión no persigue un cambio de gobierno. Y las “insurrecciones” 
son también otra cosa: pretenden la supresión de algunos derechos re-
primidos, comportamientos y exigencias excesivas del gobierno. No co-
nocía —claro está— nuestros textos constitucionales, que le hubieran 
dejado boquiabierto, pues Erhard sentenció inapelablemente que “de nin-
guna manera puede decidirse una revolución según el derecho positivo”. 
No sabía, como dijo Borges, que “los artificios y el candor del hombre no 
tienen fin” y que siempre aspira a insuflar la vida a sus innúmeros “go-
lems”. Para el autor de tan peligrosas máximas, “la Ilustración no hace 
al hombre moralmente bueno sino que solamente le da la capacidad de 
reconocer lo bueno”. La caracterización me parece insuperable y con ella 
concluyo esta introducción. 

Con ella y con el apotegma de Schiller (1759-1805): “el camino de la 
mente tiene que estar abierto a través del corazón”.

43		  Idem.




