(sTI%4ay,
“000 %

50

S £

5 s . e o1 N .

%47 £ Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto
o de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx

CAPITULO TERCERO

UN CELEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO
XVIII, DESPUES MARGINADO DURANTE SIGLOS:
EL CASO DE JEAN JACQUES BURLAMAQUI
Y SUS ELEMENTOS DE DERECHO NATURAL

A Jorge Carpizo, él también un pionero
de derechos

I. INTRODUCCION TEORETICA

Eric Wolff ha explicado, desde Friburgo de Brisgovia,”® que cuando se
concibe el derecho como “orden de la utilidad” el “derecho natural” co-
incide entonces con la utilidad; una concepcion juridica teleoldgica y ma-
terial exige, por lo tanto, su orientacidon por “intereses” (fines)... En este
aspecto —el “intereses” es Bentham— el derecho natural se presenta, asi,
como “derecho a la felicidad”, como derecho al propio desarrollo vital el
cual, segin Adam Smith, daria también lugar a la mayor felicidad posible
de la colectividad; ilusion naufragada tragicamente en nuestros dias...

Comienzos de un tal derecho natural se encuentran influyentes disci-
pulos del traductor de Pufendorf, Jean de Barbeyrac y el internacionalista
suizo Jean Jacques Burlamaqui cuyos Principes du droit natural (1747),
en pronta traduccion inglesa, fueron la base de la ensefianza jusnaturalis-
ta en los colleges de Cambridge y Oxford.

Su imagen del mundo social, eudemonista y optimista, coincidia con
las ideas expuestas contra Hobbes por Cumberland, un jurista cartesiano
inglés. Blackstone y Locke siguieron a los dos.30

79 Wollff, Eric, El problema del derecho natural, trad. de Manuel Etenza, Barcelona,
Ariel, 1960, pp. 188 y ss.
80 Renaut, Alain y Sosoe, Lukas, Philosophie du droit, Paris, PUF, 1991, p. 14.

65


www.juridicas.unam.mx

66 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

Hay que advertir que en la historia de la expresion “filosofia del de-
recho”, Burlamaqui pertenece a la corriente o escuela (con Pufendorf'y
Wolff) que la concibe como una “teoria del derecho natural” o “princi-
pios del derecho natural”.

Reviste la mayor importancia conocer el linaje intelectual y entorno
literario y politico en el que Burlamaqui destaca notoriamente. En efecto,
Renaut y Sosoe han logrado establecer que:

1. Todos los caminos de la modernidad conducen al sistema hegeliano
en el que la historia es el tribunal del mundo. En el tema de Ia fi-
losofia del derecho ello significara “la rearsobcion del derecho por
la historia”, que llevaria a la plena disolucion del “deber ser” en el
“ser”, que es tanto como constatar la irrupcion del historicismo y
sus dispositivos en el jusnaturalismo moderno de Grocio y Pufen-
dorf.

2. En esta direccion el ejemplo de la teoria del derecho, desarrollada
en la tradicion jusnaturalista, por el filosofo aleman Cristian Wolff
(1679-1754) es particularmente atinado y util, pues constituye la
ultima y mas vasta sintesis de la tradicion iniciada por Grocio.

3. De ahi que, para situar correctamente el lugar y la influencia de Jean
Jacques Burlamaqui sea indispensable visitar la obra de Wolff.

Wolff ejerce una influencia considerable sobre la Ilustracion francesa,
llegando a filtrarse en el trabajo declaratorio de 1789 (Thomann, 1968), y
domino el panorama europeo de la filosofia del derecho. Wolff'y sus dis-
cipulos formaron o influyeron a las élites alemanas hasta el siglo XX en
la medida en que casi todas la universidades protestantes y, sobre todo,
las catélicas de Alemania ensefiaron a generaciones de juristas el sistema
wolfiano; Herder, Goethe, Lessing, Humboldt, e inclusive Kant y Hegel
tuvieron en su formacion un importante aporte wolfiano, testimoniado,
por ejemplo, por el hecho que Kant, en su obra, cita 127 veces a Wolff.
Existio una “literatura wolfiana”, especialmente Moralische Wochens-
chiffen, revista que difundio, entre la pequeiia burguesia, la filosofia de
Wolff. Desde 1750 fueron los wolfianos quienes ocuparon las catedras
de las principales universidades catolicas. Esta, tan sorprendente cuanto
olvidada influencia, se explica, parcialmente, por el hecho de que, en
el campo de la filosofia del derecho, el wolfismo retoma el logro de la
escuela del derecho natural, a saber, el lazo que vincula explicitamente



UN CELEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 67

la moral y el derecho a las Unicas autoridades que hasta el principe mas
absolutista esta obligado a reconocer por encima de él: razon y dios. En
pleno absolutismo, Wolff tuvo el mérito de brindar la idea de un derecho
y una moral fundada fuera del poder temporal; esto explica su rapida di-
fusion como elemento esencial del “despotismo ilustrado” que se expan-
dird en Europa occidental en la segunda mitad del siglo XVIIL.®!

Hay mas para nuestro especifico tema. Wolff fue introducido en Fran-
cia gracias a traducciones y resimenes o sintesis debidos a Fomey y a
Deschamps. La marquesa de Chalet, célebre amiga del Voltaire opulento
de Des Delices y Ferney, publica en 1740 Institutiones Phisiques, pre-
sentado por ella misma como “una filosofia con sabor a Wolff pero con
un toque de salsa francesa” y, lo que es mas importante para el asunto de
estas lineas: la penetracion del sistema wolfiano en Francia se debio6 ante
todo a la intermediacion de Suiza en la que tres célebres jurisconsultos de
lengua francesa expondrian y adaptarian las ideas de Wolff:

a) Barbeyrac (traductor también de Pufendorf y Grocio y una de las
fuentes de Rousseau).

b) Vattel (cuyo “Derecho de gentes o principios de la ley natural” tuvo
21 ediciones), y

¢) Burlamaqui (cuyos muy wolfianos Principes du droit naturel, fue-
ron beneficiados con 64 ediciones).

En estas condiciones no resulta dificil comprender —como lo afirman
Renaut y Sosoe— que las ideas de Wolff hayan impregnado muchos ar-
ticulos de la Enciclopedia cuyos autores citan o parafrasean a los tres
suizos antedichos, relacionando sus tesis con Wolff.

“Por ejemplo, se sabe hoy que el importante articulo ‘Droit naturel’, fue
reescrito por Diderot a partes de la redaccion de Boucher d’Argis, quien
a su vez lo calco de Burlamaqui”. En fin, que 81 articulos de la Enciclo-
pedia tienen su fuente en Formey, traductor y discipulo de Wolff.3? Debe
puntualizarse que esta impregnacion wolfiana en el siglo XVIII francés
fue, sobre todo, juridica y en mucho menor medida, metafisica: se trataba
de aislar la filosofia del derecho, evitando asi un corto circuito (molesto
para los franceses) con la abstrusa metafisica leibniziana de Wolff, em-
penada ridiculamente en “conocer la esencia de las sustancias” (?). En
Wolff, hay una fundamentacion filosofica de la universalidad de los dere-

81 [bidem, pp. 280 y 281.
82 [bidem, p. 281.



68

CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

chos del hombre, declarados urbi et orbi por los revolucionarios france-
ses del tardoiluminismo, quienes, bien a bien, no supieron de los presu-
puestos filosoéficos (wolfianos) de ese nuevo concepto juridico-politico,
inventado por ellos y por los norteamericanos (sin necesidad, hoy en dia,
de tomar partido en la vieja polémica Jellinek-Boutmy sobre la primacia
de unos frente a otros).

Reviste en cambio el mayor interés recordar los cuatro elementos
constitutivos de la teoria de los derechos del hombre en la tradicion jus-
naturalista moderna.

El util cuadro que sigue se debe a Renuat y Sosoe:33

83

1. Una definicion a priori de la “naturaleza propia” del hombre, con-

cebido como un ser cuyas acciones, a diferencia de las de los ani-
males, son libres, es decir, determinadas por causas finales y que
suponen la consideracion racional de los fines: el hombre de los
“derechos del hombre” es, en consecuencia, una voluntad provista
de razon.

. Una determinacion de lo que constituye para el hombre “la ley de

la naturaleza”: en virtud de esta ley, estructural por asi decirlo, el
hombre, como todo ser vivo, busca acometer las acciones por las
que su naturaleza se perfecciona y evita las que impiden el logro
de aquélla; en otros términos, si denominamos “felicidad” la rea-
lizacion por el individuo de la perfeccion de su ser, la ley natural
que rige las acciones de todo ser vivo les impele a la busqueda de
su felicidad. A partir de la ley natural comin se puede deducir “la
obligacion moral” respecto de la cual el hombre se encuentra en po-
sicion de hacer lo que cumpla con su esencia incluso cuando otras
opciones se le ofrezcan, mientras que en los animales sus acciones
son mecanicas y sus actos se ordenan necesariamente de conformi-
dad con la ley natural, el hombre estd moralmente obligado (y no
ligado naturalmente) a omitir ciertas acciones y a cometer otras; le
es preciso, en consecuencia, adoptar un principio para la eleccion, a
fin de discernir, entre las conductas posibles, aquellas que merecen
ser atendidas: seran moralmente imposibles las que constituyen una
contradiccion con la naturaleza humana como “agente racional” y,

Renuat, Alain y Sosoe, Lukas, Philosophie du droit, Paris, PUF, 1991.



UN CELEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 69

al contrario, moralmente posibles las que no representan una tal
contradiccion, obligacion que deviene de la ley natural antedicha.

3. Una deduccion del principio del “derecho natural del hombre”, pues
no solamente la ley natural es preceptiva y prohibitiva sino también
permisiva: otorga el derecho (la facultad) para elegir los medios sin
los cuales resulta imposible arribar a los fines a los que apuntan la
preceptiva y la prohibitiva: “si la ley natural nos obliga a un fin nos
otorga también el derecho a elegir los medios para alcanzarlo”. Es
en este preciso punto teorético en que surge, en la légica jusnatura-
lista, la nocion de un derecho natural del hombre, concebido como
la condicion de posibilidad de la obediencia a la obligacion moral:
el hombre tendra, por ejemplo, un derecho natural a nutrirse, a ali-
mentarse, porque le es moralmente necesario conservarse vivo.

4. Una acotacion del contenido de los derechos del hombre. Por una
parte, el hombre tendria un “derecho natural, comun también a los
animales”, el derecho a los medios sin los que no podria cumplir en
¢l la porcion natural que comparte con los animales y que lo consti-
tuyen como ser vivo. Por otro lado, el hombre posee un derecho na-
tural propio y exclusivo que corresponde a los medios en ausencia
de los cuales le seria imposible la realizacion de su naturaleza es-
pecifica, propiamente “humana”. Este “derecho del hombre”, cuyo
contenido detallado (igualdad natural, libertad natural, derecho a la
seguridad, derecho de propiedad, derecho a la guerra, etcétera) que-
da deducido por reflexion de las condiciones de la moralidad y sera
descrito en términos de “potestades” sin las que el hombre quedaria
imposibilitado de actuar moralmente. Tales derechos son, por defi-
nicidn, universales y le corresponden al hombre en tanto que hom-
bre y seran asi, propiamente hablando, “los derechos del hombre”
de los que Wolff, decenios antes que la Revolucion, establece con
admirable perfeccion su precisa nocion filosofica, contenida en sus
Institutiones Juris Naturae et Gentium, de 1750:

Dado que la obligacion natural tiene su razon suficiente en la esencia y en la
naturaleza misma del hombre y atendiendo a que aquella esencia y esa natu-
raleza son idénticas en todo el género humano, la obligacion a la que el hom-
bre en tanto que tal esta sujeto es la misma para todos y en consecuencia, [os
derechos que corresponden al hombre son, asimismo, iguales para todos. De



70 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

ahi aparece con claridad la fuente de las obligaciones universales asi como la
de los derechos universales.

Pero una objecion desagradable asoma, pues Wolff no deslindé la mo-
ral del derecho, distincion sin la que no hay modernidad ni la concepcion
y la practica del Estado democratico de derecho tal y como se asume hoy
en dia.

Sirvan las escuetas notas inmediatamente precedentes para dar por
revisados el nicleo de Wolff no por lejano menos poderosamente influ-
yente en el corpus doctrinal de Jean Jacques Burlamaqui, pionero dejado
desaprensivamente de lado por el discurso historico de los derechos hu-
manos en su rutinaria confeccion canénica (mucho me temo que ya algo
adocenada).

II. A PROPOSITO DEL BICENTENARIO MEXICANO

Al paso que fue derrotado militarmente el primer impulso indepen-
dentista de la Nueva Espaiia, en los primeros afios de la segunda década
del siglo XIX, los inquisidores del Santo Oficio dejaron repetida cons-
tancia de la requisicion de una “literatura subversiva”, que acompanara
a los insurgentes durante los dias de esa revolucion radicalizada, libros y
opusculos paradodjicamente prestigiados precisamente por su condicion
de obras prohibidas, inscritas en el Index, la lista que pretendia salva-
guardar a los hombres de la heterodoxia, religiosa o politica —pesadilla
interminable del absolutismo— registro que dia con dia —por asi decir-
lo— recibia nuevas inscripciones, un catalogo de crecimiento incesante,
desmesurado y monstruoso y en el que habia de todo: jesuitas y franc-
masones, protestantes y ateos, novelistas de moda y secos tratadistas,
autores de rigidos canones académicos, aridos e impopulares. Las obras
censuradas, sobre todo las relativas a la materia politica, circulaban bajo
mano en aquellas clandestinas juntas conspiradoras, irreversiblemente
comprometidas a vencer o morir con impetu incontenible por romper
la subordinacion metropolitana, trasatlantica, lejana y desentendida de
estas vidas de ultramar, que reclamaban aqui su identidad singular, to-
mando —asi fuera por la fuerza— las riendas del destino en sus criollas
0 mestizas manos. Una y otra vez se consigna un decomiso sobresalien-
te: “el librito de Burlamaqui, en dos tomos”, portatiles y resguardados
por tapas forradas de becerro, de menuda tipografia pero limpia, legible



UN CELEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 71

sin esfuerzo, impresa en Paris, aunque en castellano. La inquietante fre-
cuencia merecia un analisis cuidadoso, pues todo parecia indicar que se
trataba de una suerte de “manual para insurrectos”, de un “catecismo de
revolucionarios”, aunque eso pudiera sonar un tanto cuanto sacrilego.
Hay aqui una razon adicional (jy hasta patridtica!) para adentrarse en el
tema, esto es, la presencia de Burlamaqui en nuestra independencia bi-
centenaria, que no le fue fiel (por cierto y por descontado).

II1. EXCURSUS BIOGRAFICO

Jean Jacques Burlamaqui, pionero fundador del discurso laico y del
argumento racional de los “derechos del hombre” (que consagraria el
Contrato social del otro ilustre ginebrino, su homoénimo) nacio a orillas
del Lemann, en julio de 1694, al final del siglo clasico y ya asomandose
a la ITlustracion, entre leviticos calvinistas que lo arroparon y signaron
desde la cuna.

Su infancia y sus juegos, en los jardines intramuros de Les Bastion-
nes son imprecisos, tanto o mas que hojas barridas por el viento las de
aquel minimo bosque, cuadrangular y sosegado, de pureza rectilinea, y
cambiante cuando la luz solar recorre la geometria del claroscuro de sus
ramas centenarias. Desde ahi, levantando la vista ante el muro mayor
de la villa austera y previsora, el joven burgués, estudioso y rutinario,
que todas las tardes iba y venia de las aulas, podia mirar la pujanza de la
ciudad, reflejada en las mansiones que arriba resplandecian y que habia
logrado derribar otro férreo bastion, el teologico, con que los reforma-
dores pretendieron cercarla, en una suerte de voluntario estado de sitio
y de religioso castillo de pureza imposible y anacroénica, inconveniente
ademas para el mundo de los negocios comerciales.

Ya habia quedado atras el auto de fe en que Servet fue devorado por
aquella hoguera, cruel y vergonzosa. Sin embargo, el recuerdo, aunque
amortiguado por el transcurso del tiempo, heria a ratos su sensibilidad de
joven despierto y curioso, sobre todo cuando el tema inevitable aparecia
como trasfondo de interminables disputas escolares (todavia escolasticas
en sus rigidas formalidades), aunque empapadas de novedades, literarias
y filosoéficas, con las que Inglaterra y Francia hervian en nuevos razo-
namientos y descubrimientos, memorables y asombrosos. Lo suyo, sin



72 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

embargo y sobre toda otra curiosidad intelectual, seria la jurisprudencia,
decision que adoptd con entusiasmo adolescente.

Esa su “vocacidon” no surgié de la noche a la mafana; la fueron alum-
brando y nutriendo lecturas y reflexiones precoces, apuradas gradual-
mente pero con una suerte de gula durante su diario trajinar por calle-
juelas empinadas y tortuosas, alrededor de la Catedral de Saint Pierre,
cuya portada neoclasica era para €l invitacion permanente a la reflexion
racionalista, asi como el aula de Calvino motivo de cierta imprecisa pre-
ocupacidn y desasosiego intimos, quizas a causa de la tensidon permanen-
te que suponian los extremos de la fe incondicional que se le exigia y la
luz desnuda de la razon humana, que no admite paliativos aunque ¢l se
negara entonces a admitirlo, o mas bien optando por postergar el dilema,
incomodo e irresoluble.

En aquel laberinto de la vieja ciudad menudeaban los libreros, quienes
exhibian su preciada mercancia en grandes y sélidos cajones cuadrados,
ofrecidos a los estudiantes casi en cada callejuela. Una fiebre de lectu-
ras habia prendido en la antigua fortaleza teocratica, que comenzaba a
despertar de los suefios de otras literaturas, eclesidsticas y apocalipticas,
que ya nada decian a los jovenes de la generacion de Jean Jacques y a él
menos que a ninguno, abismado sobre aquellas cajas de tesoros letrados,
rebuscando incansable entre libros, grabados, estampas y partituras los
nutrientes de su insaciable apetito por conocer todos los prodigios del
mundo sublunar. Al caer la tarde, la misma naturaleza ponia un obligado
paréntesis provisional a sus impacientes correrias espirituales, para ceder
el paso a otras menos etéreas y mas consonantes con su edad y condicion,
entre musicas y risas, pero a puerta cerrada y sin estridencias imposibles
de consentir en la ciudadela de Calvino y Melanchton, cuyas austeras
sombras vigilaban, dia y noche, la joya de los Alpes, que habia sido (to-
dos lo admitian) como cosa de la propiedad exclusiva de ambos.

Transcurridos los afios dorados en que los estudios y los amores suce-
dian indistintamente con el vértigo feliz que suele acompanarles, no sin
que alguna severa reprimenda paterna (ademas de otras medidas correc-
tivas) constrifieran su preciada libertad de andar de un lado a otro (disi-
paciones que mucho mortificaron a su padre), al fin llegd el momento de
cambiar ese estado desenfadado y muy suelto por otro, colmado de res-
ponsabilidades que el joven acometid, empero, con brio y buen talante,
asentandose, a los 26 afios como prometedor jurisconsulto y catedratico
de renombre.



UN CELEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 73

El dia de su recepcion en el claustro universitario la procesion acadé-
mica, que solicita le envolvia como resguardandole de toda tentacion que
pudiera apartarle de la senda de la sabiduria profesoral, le condujo desde
la Catedral hasta el Hotel de Ville, para ahi confirmarlo en su flamante
dignidad, conseguida a costa de tantos desvelos. Algo macilento y muy
palido, recorrio Jean Jacques aquella senda despaciosa sintiéndose lige-
ramente mareado y con una sensacion de incipiente nausea, que combatid
a lo largo de la hora que durd la interminable procesion, molesto consigo
mismo a causa de esa debilidad nerviosa que tanto le repugnaba y que,
sin embargo, era parte consustancial de ¢l mismo. Cuando concluy¢ la
marcha solemne en lo mas alto y gélido de la “ciudad vieja” y le fueron
impuestas las insignias de su licentia docendi, las piernas apenas ya le
sostenian y algin colega, al darse cuento de ello, lo sujeto, justo a tiempo
para que no cayera por los suelos, en un desmayo de escasos segundos.
Después, poco a poco, fue recobrandose durante las larguisimas diserta-
ciones en que consistia la dichosa ceremonia, al final de la cual, ya plena-
mente recompuesto, pronuncié una peroracion memorable, que fue muy
comentada en el mundillo universitario de entonces.

Al dia siguiente al de su investidura, Jean Jacques Burlamaqui partié
a Lausanne a bordo de una enorme caja con muelles, jalada por cuatro
corceles cuyos impetus imprimian un vaivén violento y sumamente inco-
modo al coche de posta que le trasport6 a lo largo de todo el dia hasta la
pequeiia y elegante villa lacustre, a la que llegd magullado, hambriento
muy fatigado y casi vencido por un creciente adormecimiento, que se
convirtié en un suefio, profundo e instantaneo, nada mas con llegar a la
austera habitacion de su modesta posada en la “Place de Justice”, frente
a un ayuntamiento descomunal, rematado por una cornisa decorada con
jabalies dorados, feroces y amenazadores, que proyectaban sombras y re-
flejos fantasmagoricos a la luz de las antorchas, de cuatro teas enormes,
encendidas en lo més alto del magno edificio civico, que veld su suefo,
prolongado hasta bien entrado el siguiente dia, que lo recibié con una luz
lechosa y rafagas de un viento veleidoso y desapacible.

Ya recuperado de su cansancio, Jean Jacques visitd, como primera
providencia (y en homenaje de gratitud al Altisimo por haberle protegi-
do sobreviviendo al raudo viaje en el que el coche estuvo varias veces a
punto de volcar) al pastor de la iglesia de San Francisco, casi suspendida
sobre el lago oblongo. Su techumbre de dos aguas y su ruastico portico



74 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

de sencillas columnas, no dejaban adivinar mas pretension que pureza
en la sencillez clasica, una afortunada hibridacion de lo romanico con el
gbtico primitivo.

El viejo eclesiastico le recibi6 en la sacristia con exclamaciones de fe-
licitacion por su recién adquirida catedra y le obsequié con un espléndi-
do Pufendorf impreso en Basilea, “in cuarto y con dorados al fuego”, lar-
gueza inaudita que dejé enmudecidamente confundido al novel profesor
Burlamaqui, que solo acert6 a balbucear un torpe y atropellado agradeci-
miento que, sin embargo, fue recibido con benevolencia. Y ahi surgio la
idea de los Elementos de derecho natural, al que se refieren estas lineas.

El sabio canonigo era experto reconocido en las materias del derecho
publico y el jus gentium; el didlogo que entablo6 con el joven durante va-
rios dias alumbr¢ el proyecto del ginebrino.

Al regresar cada tarde a su pension —muy fria y llena de corrientes de
aire— hacia un rapido resumen de esas conversaciones que se prolonga-
ron esos dias y que fueron, a no dudarlo, el trasfondo de su Elementos.
Mientras escribia aquello a la luz de una vela de sebo odorifero hasta la
pestilencia, envuelto en un erasmiano abrigo de pieles y tocado por un
gorro similar al del retrato que pintd Holbein, le llegaban del exterior los
rumores de la plaza y el canto cristalino de la fuente y, sin embargo, se
esforzaba en concentrarse a fin de recordar las frases exactas del dialogo
del dia.

Llegaba la hora de volver a Ginebra y la vispera de su partida el viejo
maestro le sorprendié con una misteriosa invitacion para reunirse con un
grupo de amigos, conciliabulo rodeado de hermetismo, que venia cele-
brandose la noche de cada viernes en la Catedral de San Juan, erguida,
majestuosa, en lo mas alto de la colina del mismo nombre. Unos minu-
tos antes de la hora convenida, Jean Jacques abandon6 su habitacion,
cruzo la plaza en direccion a la fuente rebosante, gir6d a la izquierda
y encontr6 la “calle de los escalones del viejo mercado”, curiosisima y
rara via ascendente, techada a todo lo largo, y que lo llevd, a su vez, a la
escalinata por la que ascendio a la obra mayor, fabrica gotica de 1127,
la imponente catedral, ahora calvinista, desnuda en su austero interior ya
sumergido en sombras. Al fondo, una luz parpadeante le indico la puerta,
estrecha y entreabierta, que el viejo de la iglesia de San Francisco, su an-
fitrion durante esos dias, le habia descrito con precision topografica, que
reconocid en seguida, encaminando sus pasos hacia ella.



UN CELEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 75

Transpuesto el umbral, el joven ginebrino se encontré con un grupo
que conversaba animadamente ante una mesa cubierta con un pafio ne-
gro, sobre el que brillaban un compas de oro, un martillo argentifero, una
daga del mas reluciente acero y una sorprendente cuchara puntiaguda
con su mango de pulido nogal. Al verlo llegar, los contertulios cesaron
la charla y dirigieron una mirada inquisitiva al clérigo de San Francisco,
anfitrion del joven profesor, que no ocultaba su turbacion, sin atreverse
a dar un paso mas. El viejo se apresurd a ir a su encuentro, dandole la
bienvenida con recatada cordialidad. Luego, toméandole del antebrazo lo
condujo hasta el grupo, cuyos integrantes al punto le ofrecieron una de
las sillas frente a la simbolica mesa, expresandole todos, casi al unisono,
el gusto que su presencia causaba entre ellos. Al oir sus nombres, el de
Barbeyrac le sond como pregon solemne, que le hizo abrir desmesurada-
mente los 0jos en una expresion de asombro e incredulidad que no deja-
ron de producir leves sonrisas y miradas de cierta alegre complicidad, en-
trecruzadas entre los demas so6lidos integrantes del simposio al advertir la
sorpresa del joven invitado a este cenaculo, tan exclusivo y enigmatico.

El clérigo invitante, concluidas la anteriores salutaciones, puesto de
pie ante la inquietante coleccion de instrumentos y con notoria solemni-
dad (de la que nunca solia abusar) aclarandose la voz expreso, de entrada,
la frase ritual que comprometia a todos a salvaguardar el hermetismo de la
reunion (de esa y de todas la precedentes) con la garantia del honor per-
sonal de cada concurrente, no sin advertir que la daga sobre la mesa era
el simbolo del castigo a toda delacion y a la menor infidencia, lo que pro-
dujo un leve estremecimiento en la magra humanidad de Jean Jacques,
ya de por si endeble.

Luego, dirigiéndose primero a Burlamaqui y después al resto del gru-
po, subrayd que esa noche “los compagnons” recibian a un hermano mas,
de modo excepcional y sin las probaciones de rigor, que le eran dispensa-
das en razon de su acrisolada valia, singular talento y firmeza de caracter
inequivoca, atributo este ultimo cuya mencion desconcertd, en primer
lugar, al propio ginebrino merecedor de dichos elogios.

No obstante ello y a partir de ese instante, Jean Jacques habria de vivir
y bregar por una causa eminente, con un trasfondo de cierta truculencia y
por distintos medios, no solamente los del mundo académico, al que tam-
bién acababa de ingresar de pleno derecho. Ambas iniciaciones marcaron
por siempre su vida.



76 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

Nadie de su entorno podria haber imaginado su afiliacion secreta, que
mucho contd para que su contribucion fuera eficaz: disenar juridicamen-
te el nuevo régimen que inaugurarian los franceses de 1789, auxiliados
de este suizo, laborioso y modesto, que hoy casi nadie acierta a recordar
y que en su época llegd a ser eminente y respetadisimo.

Regreso a Ginebra, a sus bosques perfumados y al lago que alimenta
el Rodano incesante. Y comenzo a labrar su fama y nombradia, primero
a la sombra herctlea del Mont-Blanc y después en la riberas del Sena,
en donde inicid su casi apostdlica misiéon juridica por el “derecho na-
tural” que (ya lo sabemos) fue traducido en los “derechos del hombre”
(y mas tarde en medio de la convulsion historica, también “del ciuda-
dano”). Lovaina —Ia de Erasmo, Lipsio y Vives— lo invitd para apro-
vechar sus novedosas luces; su “apoteosis académica” (disculpando lo
chocante que pueda parecer la expresion); sin embargo, tuvo lugar en
Cambridge y Oxford influyendo en ellas durante muchos afos y mas alla
de su muerte.

Sus talentos y su modestia le conciliaron de tal modo en Oxford la
estimacion de aquella célebre universidad, que quiso manifestarla pu-
blicamente, y por una deliberacion auténtica del 30 de junio de 1721, le
regalod la Historia de la Universidad en dos tomos en folio, “ricamente
encuadernados” (lo afirmé Masson el editor francés del libro en version
castellana de 1825, del que nos hemos servido para este trabajo).

En Groningen vio de nuevo a Barbeyrac, maestro “fraterno” desde
aquella velada crucial en la cima de Lausanne, tres o cuatro afios atras.

En aquel paraje holandés, los sabios suizos disectaron a Pufendorf, de
lo que resultd (después del indispensable debate de ideas entre el viejo
maestro y el fiel discipulo) la opcidén de ambos por Wolff, con las gravi-
das consecuencias que hemos resefiado.

Regresd a Ginebra en 1723 y durante 17 afios (1740) sirvid catedra
eminente, de magisterio superior tal y como consta en las prolijas croni-
cas de aquel entonces. Irremediablemente enfermo (posiblemente tuber-
culoso o enfisémico) falleciendo en abril de 1748 ya sembrada en buena
parte del continente su simiente intelectual cuya cosecha, la memorable,
habria de aguardar 40 afios para ser recogida plenamente en sus otras
latitudes.

El dia de su inhumacion fue general la pesadumbre y el llanto, pues
muchos ciudadanos recordaban a un esplendido hombre, inteligente y de
firmes convicciones profesadas lejos de toda acritud y sin ese vinagrillo



UN CELEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 77

con que alinan algunos sus virtudes, antipaticas y falsificadas, que nun-
ca fueron las de Jean Jacques Burlamaqui. Al contrario, supo dejar una
suerte de epitafio de oro en la linea de esa “4urea mediocritas” conforme
al pristino sentido latino de la frase. En efecto, sostuvo que /la felicidad
verdadera seria un “contento habitual” (fenere cum, contentarse con lo
que se tiene) aprobado siempre por la conciencia, sentimiento éste que
llenaria el alma todo entera, manteniendo perfecta la armonia de nuestras
facilidades. jCuantos hubieran querido poner en practica esta sencilla sa-
biduria de Jean Jacques Burlamaqui, estoico pero sin dramatismos!

IV. LA OBRA

Adviértase de entrada que, a causa de los motivos conmemorativos
de historia nacional antes apuntados, la siguiente descripcion se refiere
a una suerte de epitome, a una abreviacion sintética del libro mayor de
Jean Jacques Burlamaqui, a saber, sus célebres Principes du droit natu-
rel; aqui, en cambio, miraremos algunos fragmentos de su obra magna,
difundidos en virtud de otra suya de menor aliento aunque valiosa y qui-
zas, de mayor impacto y utilidad politica, presente a demas en la Inde-
pendencia mexicana: los Elementos de derecho natural, usando para ello
la edicion castellana de prensa parisina, datada en 1825, debida a José
René Masson, librero de la calle de Erfurth de aquella villa prenada de
futuro en los dias en que Burlamaqui se decidio6 a divulgar la buena nue-
va de los derechos del hombre que, afios mas tarde, serian solemnemente
consagrados ahi, iniciando su paulatina vigencia mundial y recorriendo
un camino no siempre rectilineo sino, mas bien, confuso, azaroso y que
no ha concluido del todo.

Cabe advertir, ademas, que Elementos del derecho natural (1774) es
obra pdstuma, concebida (ya lo dijimos), como un bosquejo inicial de los
Principios durante los dias que viviéo Burlamaqui en Lausanne en bue-
na y dialogante compaiiia, recién salido del cascaron ginebrino. Para el
editor francés de 1825, “nunca se han presentado con tanta perfeccion
el método y la claridad (?) como en este libro y todos los hombres de
bien tendrian un verdadero placer en aprender de memoria los Elemen-
tos”. jAl final ya se ve que se trataba (como lo sospech6 acertadamente
la mexicana Inquisicion contrainsurgente) del catecismo de revoltosos,
propincuos de los revolucionarios franceses fautores de los “derechos del



78 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

hombre y del ciudadano” tan temidos por los absolutistas espaifioles de
allende y aquende el mar!

Burlamaqui ide6 sus Elementos a partir de tres ejes de problemas, de
“cuestiones disputadas”, como solian decir los escolasticos:

1. La naturaleza del hombre y el derecho: la regla primitiva de sus
acunes, la ley natural, sus fundamentos y sus sanciones, el derecho
considerado facultad y la moralidad de las acciones humanas. Se
ve, a las claras, la impronta de Cristian Wolff en la forma que adop-
té Burlamaqui al trazar este primer eje conceptual, si nos atenemos
a la resefia del apartado teorético de este trabajo.

2. El hombre sujeto a la ley natural y los diferentes derechos del hom-
bre en los primitivos estados del ser humano y de las obligaciones
que le impone la ley natural, y

3. Descripcion particular de las principales leyes de la sociabilidad y
de los deberes que resultan de ellas.

Hay que destacar un apéndice que el catedratico de Salamanca D. M.
Garcia Suelto, traductor castellano de la obra, agreg6 al original latino (y
francés después, gracias a Barbeyrac, fiel amigo y traductor de Burlama-
qui) pues no deja de ser interesante y muy revelador del “estado del arte”
de estas cuestiones en Espafa y, por ende, en las primeras republicas del
otro lado del Atlantico.

La anadidura consiste en un largo ensayo sobre la constitucion politi-
ca y los derechos del ciudadano a fin de que con ello la obra sea, en esta
version, un manual que contenga los dos elementos de la formula con-
sagrada en 1789. A ello pudiera atribuirse el éxito y la popularidad del
“librito” de Burlamaqui.

La “naturaleza del hombre” resulta de una deduccion sucinta y brillan-
te: el hombre es un compuesto de cuerpo y alma, el clasico mixtum com-
positum de la tradicion cristiana y humanista que sufriria quiebra con el
materialismo filosofico del siglo XVIII, notablemente con Holbach, por
cierto ajeno a las lecturas y preocupaciones de Burlamaqui.

Las acciones del hombre son, en la concepcion del suizo, espirituales,
corporales o mixtas: todas las que dependen del alma, en su origen o di-
reccion se llaman acciones humanas y las demas son acciones puramente
fisicas. El alma, principio de las acciones humanas, tiene tres facultades
principales: entendimiento, voluntad y libertad, asumiendo que la expre-



UN CELEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 79

sion “facultad” ha de significar el poder de obrar, la potestad de obrar
con libertad y conocimiento. Conocer la verdad es tener ideas conformes
(adecuadas y correspondientes) a la naturaleza y al estado de las cosas
y la perfeccion del entendimiento consiste en conocer la verdad, que es
el fin al que estéd destinado. La voluntad es aquella facultad que tiene el
alma para determinarse a ejecutar una accion o a no ejecutarla. La liber-
tad es aquella facultad, aquella fuerza del alma con que, en ciertos casos,
puede suspender sus determinaciones o sus acciones sin otro motivo que
el quererlo asi.

Las acciones libres se llaman también costumbres cuando las conside-
ramos susceptibles de reglas y de aqui nace que se llame moral la ciencia
que nos ensefa estas reglas y los medios de acomodar a ellas nuestras
acciones. A esas facultades simples del alma es preciso afiadir una com-
puesta que se llama razon, que es aquella facultad que, reuniendo todas
las otras, sirve para que el alma perciba las cosas, se forme idea de ellas
y se determine o suspenda, con objeto de adquirir e/ conocimiento de la
verdad y, por consiguiente, la verdadera felicidad. De aqui resulta, lo pri-
mero, que el hombre es capaz de direccion y regla en sus acciones.

Burlamaqui sostiene, partiendo de esta reflexion, que el hombre, sien-
do el autor inmediato de sus acciones, es responsable de ellas y pueden
justamente imputarsele. El término imputar esta tomado de la aritmética
y significa poner alguna cosa a cuenta de uno. Imputar una accion a al-
guno es, por consiguiente, mirarle como verdadero autor de ella y, por
asi decirlo, ponérsela a su cuenta. Bien se ve que la imputacion se hace
de dos maneras, a saber, en alabanza o en vituperio, en recompensa o en
castigo (distincion de la que ocupara Kelsen siglos mas tarde).

También es evidente que uno de los “estados del hombre” es el estado
de sociedad pues los hombres, a quien Dios ha colocado en el mismo glo-
bo, no pueden existir sin socorrerse reciprocamente. Esta sociedad es de
igualdady de libertad. Por otra parte, es constante que no todas las cosas
convienen al hombre; que entre las que le convienen unas convienen mas
que otras y que muchas veces aun lo que se le presenta como un bien es
un verdadero mal, o al contrario, lo que se le presenta como mal es un
verdadero bien. No podemos descubrir la conveniencia o disconvenien-
cia de las cosas con nuestra felicidad sino examinando su naturaleza y las
relaciones que tienen entre si y con nosotros, y el medio para ello no es
otro sino la razon sola, a quien pertenecen estas operaciones. El capitulo



80 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

concluye con una ajustada serie silogistica, que es también una muy bien
lograda, “alabanza del derecho”, que reproducimos literalmente segun la
version castellana de 1825 que venimos siguiendo:

La razon sola es también la que puede comunicar al alma la fuerza que ne-
cesita para usar bien de su libertad y para determinarse conforme a las luces
del entendimiento. Concluyamos pues que la razon, bajo todos aspectos, es
el Ginico medio que tienen los hombres de conseguir la felicidad. De aqui se
saca también la definicion del derecho tomado en general que no es otra cosa
que todo lo que la razon aprueba como medio seguro y breve de lograr la
felicidad. Y en efecto, la palabra derecho significa en su primer origen, todo
lo que dirige y es bien dirigido; si la direccion supone un objeto o un fin al
cual se quiere llegar; si el ultimo fin del hombre es la felicidad; y en fin, si el
hombre no puede conseguirla sino por la razon si sigue necesariamente que
el derecho en general es todo lo que la razon apruebe como un medio seguro
y breve de conseguir la felicidad.

Burlamaqui, segtn el canon académico de entonces (;y de hoy?) dis-
tingue entre el derecho como facultad y el derecho como ley, el estricto
“derecho legal”.

Y cuando se dice que el derecho natural es el fundamento de la moral
o de la politica; que prohibe faltar a la palabra empefiada; que manda ser
fiel a sus obligaciones, en todos estos casos el derecho se toma por la ley.
Burlamaqui entonces define a la ley con palabras que en algo anticipan,
clarividentes, el analisis de H. Hart desde Oxford; una regla dada por el
soberano de una sociedad a sus subditos bajo de ciertas penas a fin de
que arreglen a ella sus acciones.

Por cierto que al definir “soberano” también resulta pionero y antici-
patorio de los actuales deslindes del positivismo juridico: “el soberano
de una sociedad es aquel que tiene derecho de mandarla sin apelacion”.
Mandar es dirigir con autoridad las acciones de los otros segn la vo-
luntad del que manda, que no puede reconocer otro fundamento que la
llamada por Burlamaqui potestad benéfica, pues ha de ser conforme a
la razén, que es imposible apruebe algo maléfico. Y entonces surge, a los
ojos del ginebrino generalmente olvidado una conclusion imponente; “la
ley no se ha hecho propiamente con la mira de sujetar la libertad de los
subditos, sino mas bien para hacerlos obrar de tal manera que su conduc-
ta sea acorde a sus intereses verdaderos”, y la jurisprudencia no puede



UN CELEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 81

ser otra cosa que el arte de formar leyes, de explicarlas y de aplicarlas a
las acciones humanas.

No habian corrido los afos en balde y el rio de sangre de las “gue-
rras de religion” habia fluido hasta precipitarse en el abismo de la into-
lerancia, que Burlamaqui conocia ya de oidas pero muy vividamente,
pues la ciudadela calvinista de lipidos cielos que le viera nacer guardaba
contrastada y, en ocasiones, conflictiva memoria y animo dispar hacia
los arios de oro de los reformadores y su teocracia excluyente, celosa y,
desde luego por definicion, intolerante. Por todo esto, diez paginas de
los Elementos sobre la religion considerada como un “derecho natural al
hombre” son un alegato, poderoso y convincente, en pro de la libertad
de conciencia, contribuyendo el imperecedero argumento racionalista e
ilustrado, concluyendo que

no hay cosa mas sagrada que la libertad natural del hombre en materia de re-
ligion y la ley natural no solo prohibe absolutamente tiranizar la conciencia
sino también autoriza a aquellos en quienes se intenta ejercer esta tirania, a
mantenerse en su libertad por toda especie de medios, y aun si es necesario
oponiendo la fuerza a la violencia...

(Distingo que, digamos de paso, debiera ser advertido hoy que tanto se
dice, sin ton ni son, de la “violencia legitima”, frase disparatada, acuiiada
oficialmente con burocratica ignorancia y estélida desaprension por los
aficionados politicos hoy en boga).

El discurso “burlamaquiano” (de raices wolffianas) contiene varios
apotegmas memorables. Sirva de ejemplo el siguiente: “el cuidado del
alma o la cultura de la razon es para el hombre de la mayor importancia,
porque no lograra una verdadera felicidad sino por medio de la razén, la
cual no podra conducirle a este fin si el hombre no cuida de cultivar y
perfeccionar sus facultades” mediante dos habitos nodales: la sabiduria
y la virtud, buscando, “con mucha circunspeccion” la estimacion de los
demas (y hasta la gloria) las riquezas (por medios honrados y virtuosos
proporcionando a las necesidades de la naturaleza y a las reglas de la mo-
deracion siendo preciso adquirir la firmeza que nos hace superiores a la
viscisitudes de la fortuna) y los placeres (los que Burlamaqui distingue
en dos categorias: los “inocentes y permitidos” y los “criminales y pro-
hibidos”: los primeros son necesarios para reanimar las fuerzas agotadas
por el trabajo; los segundos, en cambio, no contribuyen a la conservacion



82 CUESTIONES JURIDICO-POLITICAS DE LA ILUSTRACION

ni a la perfeccion del hombre y no pueden ser adquiridos sin injusticia
“pero como entre ellos las diferencias no son, en ocasiones, sino de gra-
do, es menester trabajar con aplicacion en dominar nuestras pasiones”,
concluye diciendo el buen ginebrino que (ya se trasluce) fue educado en
rigurosa templanza, en pudorosa austeridad y en el culto a la laboriosi-
dad).

“De la libertad natural” es el titulo capitulo V del “librito”. De los di-
ferentes derechos anejos a la humanidad, cuya posesion asegura al hom-
bre la ley natural, el primero y mas considerable es el de la libertad na-
tural, advierte el estudioso. La libertad natural es el derecho que tienen
los hombres de disponer de sus personas, acciones y bienes del modo
que juzguen mas conveniente a su felicidad, con la restriccion de no que-
brantar en nada sus deberes ni con respecto a Dios, ni a si mismo, ni a los
demas hombres. “Esta libertad se llama un derecho natural porque es una
prerrogativa inherente a la naturaleza del hombre”.

En “Del derecho del hombre sobre su vida”, Burlamaqui aborda, sin
ambages, entre otras cuestiones, la del suicidio (condenandolo tajante-
mente, excepcion hecha del que se lleva a cabo sin el convenio pleno de
la voluntad: los casos de locura “o en alglin otro acceso que les prive del
uso de la razon”, lo que abriria la puerta a nuevas consideraciones, férti-
les por cierto en Suiza, que hoy permite la eutanasia asistida).

“De la justa defensa de si mismo” se abre con el concepto, tan de
Rousseau y sin embargo antes de Burlamaqui, del “amor de si mismo”
(recordando el lector el “amor propio” que hace el binomio del discurso
del mas famoso Juan Jacobo) para explicar que, en ocasiones, el primero
puede chocar con los “deberes de la sociabilidad” resultando ineludible
optar entre ellos, alternativa en que debe preferirse, por razén evidente,
al primero distinguiendo ademas, el estado de naturaleza del estado civil:
en el primero, nadie velara por nosotros y nos compete nuestra defensa
exclusivamente; en el segundo, es deber del soberano. Burlamaqui pro-
cede con tales distinciones, agudas y hasta sutiles, que la cuestion acaba
por revelarse mucho mas compleja de lo que aparentaba ser, incluyen-
do los topicos de “defensa legitima™ “uso proporcionado de la fuerza”,
“perdon del ofendido” hasta la jrestauracion de la amistad con el agresor
arrepentido! (previo resarcimiento del bien, por supuesto). Y una adver-
tencia al soberano, que llega hasta nuestros dias de orfandad institucio-
nal: “deben pues los soberanos precaver e impedir por todos los medios
que los particulares rehagan justicia por si mismos (circunstancia que



UN CELEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 83

felizmente, para el mundo de Burlamaqui, se reducia a... jlos duelos de
honor!). Hoy se trata de otra cosa, trato diferente y lamentabilisima, “con
llanto y crujir de dientes”, a profusion.

La “Tercera parte”, el largo apartado final de la obra, se finca en las
llamadas “leyes de la sociabilidad y los deberes que de ella resultan”, y
la “Primera parte” es capital para efectos de estas lineas.

De la igualdad natural o de la obligacion que tienen todos los hombres
de considerarse naturalmente iguales (precision de gran valor intelectual
y moral, ausente en otros tratadistas y politicos, acaso mas renombrados)
pues —afade Burlamaqui— “no hay ningiin hombre en el mundo que
pueda racionalmente en esto (en orden a la sociabilidad y a la felicidad)
atribuirse ninguna prerrogativa superior a los demas: “La sociedad hu-
mana es por si misma una sociedad de igualdad, no solamente porque
todos los hombres estan igualmente obligados en ella a practicar las le-
yes naturales sino también porque todos gozan de igual libertad y estan
independientes los unos de los otros”. Y aparece, de pronto, la inevitable
y exacta precision: “es preciso observar con atencion que la igualdad de
que hablamos es propiamente una igualdad de derecho y no una igualdad
de hecho o de fuerza”.

Vienen después conmovedoras paginas, no exentas de rigor, sobre la
beneficencia, la necesidad de la verdad en las relaciones humanas, el
“problema” de la sinceridad absoluta y de la “disimulacion inocente”, y
el tema del juramento “poniendo a Dios como testigo”.

Finalmente el derecho de propiedad, un derecho natural de los hom-
bres a “las cosas o a los bienes de este mundo” que a todos les pertene-
ce igualmente (incluyendo una digresion interesantisima sobre la muerte
que propinamos a los animales) abre las puertas al tratamiento mas juri-
dico y riguroso del libro: testamentos, sucesion ab intestato, prescripcion
0 usucapio, precio y las cosas que entran en el comercio: los derechos del
hombre, no y de ninguna manera, en la vida y la obra de Jean Jacques
Burlamaqui.?*

84 Dado que las referencias utiles sobre Burlamaqui son mas bien raras y muy escasas
aqui s6lo presentamos éstas: Renuat, Alain y Sosoe, Lukas, Philosophie du droit, cit.,
nota 83; Truyol Serra, Antonio, Historia de la filosofia del derecho y del Estado, Madrid,
Alianza Editorial, 1975, y Wolff, Eric, El problema del derecho natural, trad. de Manuel
Etenza, Barcelona, Ariel, 1960.





