
Capítulo tercero 
 

UN CÉLEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO 
XVIII, DESPUÉS MARGINADO DURANTE SIGLOS: 

EL CASO DE JEAN JACQUES BURLAMAQUI 
Y SUS ELEMENTOS DE DERECHO NATURAL

A Jorge Carpizo, él también un pionero 
de derechos

I. Introducción teorética

Eric Wolff ha explicado, desde Friburgo de Brisgovia,79 que cuando se 
concibe el derecho como “orden de la utilidad” el “derecho natural” co-
incide entonces con la utilidad; una concepción jurídica teleológica y ma-
terial exige, por lo tanto, su orientación por “intereses” (fines)… En este 
aspecto —el “intereses” es Bentham— el derecho natural se presenta, así, 
como “derecho a la felicidad”, como derecho al propio desarrollo vital el 
cual, según Adam Smith, daría también lugar a la mayor felicidad posible 
de la colectividad; ilusión naufragada trágicamente en nuestros días...

Comienzos de un tal derecho natural se encuentran influyentes discí-
pulos del traductor de Pufendorf, Jean de Barbeyrac y el internacionalista 
suizo Jean Jacques Burlamaqui cuyos Príncipes du droit natural (1747), 
en pronta traducción inglesa, fueron la base de la enseñanza jusnaturalis-
ta en los colleges de Cambridge y Oxford.

Su imagen del mundo social, eudemonista y optimista, coincidía con 
las ideas expuestas contra Hobbes por Cumberland, un jurista cartesiano 
inglés. Blackstone y Locke siguieron a los dos.80

79		  Wolff, Eric, El problema del derecho natural, trad. de Manuel Etenza, Barcelona, 
Ariel, 1960, pp. 188 y ss.

80		  Renaut, Alain y Sosoe, Lukas, Philosophie du droit, París, PUF, 1991, p. 14.

65

www.juridicas.unam.mx


CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN66

Hay que advertir que en la historia de la expresión “filosofía del de-
recho”, Burlamaqui pertenece a la corriente o escuela (con Pufendorf y 
Wolff) que la concibe como una “teoría del derecho natural” o “princi-
pios del derecho natural”.

Reviste la mayor importancia conocer el linaje intelectual y entorno 
literario y político en el que Burlamaqui destaca notoriamente. En efecto, 
Renaut y Sosoe han logrado establecer que:

1. Todos los caminos de la modernidad conducen al sistema hegeliano 
en el que la historia es el tribunal del mundo. En el tema de la fi-
losofía del derecho ello significará “la rearsobción del derecho por 
la historia”, que llevaría a la plena disolución del “deber ser” en el 
“ser”, que es tanto como constatar la irrupción del historicismo y 
sus dispositivos en el jusnaturalismo moderno de Grocio y Pufen-
dorf.

2. En esta dirección el ejemplo de la teoría del derecho, desarrollada 
en la tradición jusnaturalista, por el filósofo alemán Cristian Wolff 
(1679-1754) es particularmente atinado y útil, pues constituye la 
última y más vasta síntesis de la tradición iniciada por Grocio.

3. De ahí que, para situar correctamente el lugar y la influencia de Jean 
Jacques Burlamaqui sea indispensable visitar la obra de Wolff.

Wolff ejerce una influencia considerable sobre la Ilustración francesa, 
llegando a filtrarse en el trabajo declaratorio de 1789 (Thomann, 1968), y 
dominó el panorama europeo de la filosofía del derecho. Wolff y sus dis-
cípulos formaron o influyeron a las élites alemanas hasta el siglo XX en 
la medida en que casi todas la universidades protestantes y, sobre todo, 
las católicas de Alemania enseñaron a generaciones de juristas el sistema 
wolfiano; Herder, Goethe, Lessing, Humboldt, e inclusive Kant y Hegel 
tuvieron en su formación un importante aporte wolfiano, testimoniado, 
por ejemplo, por el hecho que Kant, en su obra, cita 127 veces a Wolff. 
Existió una “literatura wolfiana”, especialmente Moralische Wochens-
chiffen, revista que difundió, entre la pequeña burguesía, la filosofía de 
Wolff. Desde 1750 fueron los wolfianos quienes ocuparon las cátedras 
de las principales universidades católicas. Esta, tan sorprendente cuanto 
olvidada influencia, se explica, parcialmente, por el hecho de que, en 
el campo de la filosofía del derecho, el wolfismo retoma el logro de la 
escuela del derecho natural, a saber, el lazo que vincula explícitamente 



UN CÉLEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 67

la moral y el derecho a las únicas autoridades que hasta el príncipe más 
absolutista está obligado a reconocer por encima de él: razón y dios. En 
pleno absolutismo, Wolff tuvo el mérito de brindar la idea de un derecho 
y una moral fundada fuera del poder temporal; esto explica su rápida di-
fusión como elemento esencial del “despotismo ilustrado” que se expan-
dirá en Europa occidental en la segunda mitad del siglo XVIII.81

Hay más para nuestro específico tema. Wolff fue introducido en Fran-
cia gracias a traducciones y resúmenes o síntesis debidos a Fomey y a 
Deschamps. La marquesa de Châlet, célebre amiga del Voltaire opulento 
de Des Delices y Ferney, publica en 1740 Institutiones Phisiques, pre-
sentado por ella misma como “una filosofía con sabor a Wolff pero con 
un toque de salsa francesa” y, lo que es más importante para el asunto de 
estas líneas: la penetración del sistema wolfiano en Francia se debió ante 
todo a la intermediación de Suiza en la que tres célebres jurisconsultos de 
lengua francesa expondrían y adaptarían las ideas de Wolff:

a) Barbeyrac (traductor también de Pufendorf y Grocio y una de las 
fuentes de Rousseau).

b) Vattel (cuyo “Derecho de gentes o principios de la ley natural” tuvo 
21 ediciones), y

c) Burlamaqui (cuyos muy wolfianos Príncipes du droit naturel, fue-
ron beneficiados con 64 ediciones).

En estas condiciones no resulta difícil comprender —como lo afirman 
Renaut y Sosoe— que las ideas de Wolff hayan impregnado muchos ar-
tículos de la Enciclopedia cuyos autores citan o parafrasean a los tres 
suizos antedichos, relacionando sus tesis con Wolff.

“Por ejemplo, se sabe hoy que el importante artículo ‘Droit naturel’, fue 
reescrito por Diderot a partes de la redacción de Boucher d’Argis, quien 
a su vez lo calcó de Burlamaqui”. En fin, que 81 artículos de la Enciclo-
pedia tienen su fuente en Formey, traductor y discípulo de Wolff.82 Debe 
puntualizarse que esta impregnación wolfiana en el siglo XVIII francés 
fue, sobre todo, jurídica y en mucho menor medida, metafísica: se trataba 
de aislar la filosofía del derecho, evitando así un corto circuito (molesto 
para los franceses) con la abstrusa metafísica leibniziana de Wolff, em-
peñada ridículamente en “conocer la esencia de las sustancias” (?). En 
Wolff, hay una fundamentación filosófica de la universalidad de los dere-

81		  Ibidem, pp. 280 y 281.
82		  Ibidem, p. 281.



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN68

chos del hombre, declarados urbi et orbi por los revolucionarios france-
ses del tardoiluminismo, quienes, bien a bien, no supieron de los presu-
puestos filosóficos (wolfianos) de ese nuevo concepto jurídico-político, 
inventado por ellos y por los norteamericanos (sin necesidad, hoy en día, 
de tomar partido en la vieja polémica Jellinek-Boutmy sobre la primacía 
de unos frente a otros).

Reviste en cambio el mayor interés recordar los cuatro elementos 
constitutivos de la teoría de los derechos del hombre en la tradición jus-
naturalista moderna.

El útil cuadro que sigue se debe a Renuat y Sosoe:83

1. Una definición a priori de la “naturaleza propia” del hombre, con-
cebido como un ser cuyas acciones, a diferencia de las de los ani-
males, son libres, es decir, determinadas por causas finales y que 
suponen la consideración racional de los fines: el hombre de los 
“derechos del hombre” es, en consecuencia, una voluntad provista 
de razón.

2. Una determinación de lo que constituye para el hombre “la ley de 
la naturaleza”: en virtud de esta ley, estructural por así decirlo, el 
hombre, como todo ser vivo, busca acometer las acciones por las 
que su naturaleza se perfecciona y evita las que impiden el logro 
de aquélla; en otros términos, si denominamos “felicidad” la rea-
lización por el individuo de la perfección de su ser, la ley natural 
que rige las acciones de todo ser vivo les impele a la búsqueda de 
su felicidad. A partir de la ley natural común se puede deducir “la 
obligación moral” respecto de la cual el hombre se encuentra en po-
sición de hacer lo que cumpla con su esencia incluso cuando otras 
opciones se le ofrezcan, mientras que en los animales sus acciones 
son mecánicas y sus actos se ordenan necesariamente de conformi-
dad con la ley natural, el hombre está moralmente obligado (y no 
ligado naturalmente) a omitir ciertas acciones y a cometer otras; le 
es preciso, en consecuencia, adoptar un principio para la elección, a 
fin de discernir, entre las conductas posibles, aquellas que merecen 
ser atendidas: serán moralmente imposibles las que constituyen una 
contradicción con la naturaleza humana como “agente racional” y, 

83		 Renuat, Alain y Sosoe, Lukas, Philosophie du droit, París, PUF, 1991.



UN CÉLEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 69

al contrario, moralmente posibles las que no representan una tal 
contradicción, obligación que deviene de la ley natural antedicha.

3. Una deducción del principio del “derecho natural del hombre”, pues 
no solamente la ley natural es preceptiva y prohibitiva sino también 
permisiva: otorga el derecho (la facultad) para elegir los medios sin 
los cuales resulta imposible arribar a los fines a los que apuntan la 
preceptiva y la prohibitiva: “si la ley natural nos obliga a un fin nos 
otorga también el derecho a elegir los medios para alcanzarlo”. Es 
en este preciso punto teorético en que surge, en la lógica jusnatura-
lista, la noción de un derecho natural del hombre, concebido como 
la condición de posibilidad de la obediencia a la obligacion moral: 
el hombre tendrá, por ejemplo, un derecho natural a nutrirse, a ali-
mentarse, porque le es moralmente necesario conservarse vivo.

4. Una acotación del contenido de los derechos del hombre. Por una 
parte, el hombre tendría un “derecho natural, común también a los 
animales”, el derecho a los medios sin los que no podría cumplir en 
él la porción natural que comparte con los animales y que lo consti-
tuyen como ser vivo. Por otro lado, el hombre posee un derecho na-
tural propio y exclusivo que corresponde a los medios en ausencia 
de los cuales le sería imposible la realización de su naturaleza es-
pecífica, propiamente “humana”. Este “derecho del hombre”, cuyo 
contenido detallado (igualdad natural, libertad natural, derecho a la 
seguridad, derecho de propiedad, derecho a la guerra, etcétera) que-
da deducido por reflexión de las condiciones de la moralidad y será 
descrito en términos de “potestades” sin las que el hombre quedaría 
imposibilitado de actuar moralmente. Tales derechos son, por defi-
nición, universales y le corresponden al hombre en tanto que hom-
bre y serán así, propiamente hablando, “los derechos del hombre” 
de los que Wolff, decenios antes que la Revolución, establece con 
admirable perfección su precisa noción filosófica, contenida en sus 
Institutiones Juris Naturae et Gentium, de 1750:

Dado que la obligación natural tiene su razón suficiente en la esencia y en la 
naturaleza misma del hombre y atendiendo a que aquella esencia y esa natu-
raleza son idénticas en todo el género humano, la obligación a la que el hom-
bre en tanto que tal está sujeto es la misma para todos y en consecuencia, los 
derechos que corresponden al hombre son, asimismo, iguales para todos. De 



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN70

ahí aparece con claridad la fuente de las obligaciones universales así como la 
de los derechos universales.

Pero una objeción desagradable asoma, pues Wolff no deslindó la mo-
ral del derecho, distinción sin la que no hay modernidad ni la concepción 
y la práctica del Estado democrático de derecho tal y como se asume hoy 
en día.

Sirvan las escuetas notas inmediatamente precedentes para dar por 
revisados el núcleo de Wolff no por lejano menos poderosamente influ-
yente en el corpus doctrinal de Jean Jacques Burlamaqui, pionero dejado 
desaprensivamente de lado por el discurso histórico de los derechos hu-
manos en su rutinaria confección canónica (mucho me temo que ya algo 
adocenada).

II. A propósito del bicentenario mexicano

Al paso que fue derrotado militarmente el primer impulso indepen-
dentista de la Nueva España, en los primeros años de la segunda década 
del siglo XIX, los inquisidores del Santo Oficio dejaron repetida cons-
tancia de la requisición de una “literatura subversiva”, que acompañara 
a los insurgentes durante los días de esa revolución radicalizada, libros y 
opúsculos paradójicamente prestigiados precisamente por su condición 
de obras prohibidas, inscritas en el Index, la lista que pretendía salva-
guardar a los hombres de la heterodoxia, religiosa o política —pesadilla 
interminable del absolutismo— registro que día con día —por así decir-
lo— recibía nuevas inscripciones, un catálogo de crecimiento incesante, 
desmesurado y monstruoso y en el que había de todo: jesuitas y franc-
masones, protestantes y ateos, novelistas de moda y secos tratadistas, 
autores de rígidos cánones académicos, áridos e impopulares. Las obras 
censuradas, sobre todo las relativas a la materia política, circulaban bajo 
mano en aquellas clandestinas juntas conspiradoras, irreversiblemente 
comprometidas a vencer o morir con ímpetu incontenible por romper 
la subordinación metropolitana, trasatlántica, lejana y desentendida de 
estas vidas de ultramar, que reclamaban aquí su identidad singular, to-
mando —así fuera por la fuerza— las riendas del destino en sus criollas 
o mestizas manos. Una y otra vez se consigna un decomiso sobresalien-
te: “el librito de Burlamaqui, en dos tomos”, portátiles y resguardados 
por tapas forradas de becerro, de menuda tipografía pero limpia, legible 



UN CÉLEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 71

sin esfuerzo, impresa en París, aunque en castellano. La inquietante fre-
cuencia merecía un análisis cuidadoso, pues todo parecía indicar que se 
trataba de una suerte de “manual para insurrectos”, de un “catecismo de 
revolucionarios”, aunque eso pudiera sonar un tanto cuanto sacrílego. 
Hay aquí una razón adicional (¡y hasta patriótica!) para adentrarse en el 
tema, esto es, la presencia de Burlamaqui en nuestra independencia bi-
centenaria, que no le fue fiel (por cierto y por descontado).

III. Excursus biográfico

Jean Jacques Burlamaqui, pionero fundador del discurso laico y del 
argumento racional de los “derechos del hombre” (que consagraría el 
Contrato social del otro ilustre ginebrino, su homónimo) nació a orillas 
del Lemann, en julio de 1694, al final del siglo clásico y ya asomándose 
a la Ilustración, entre levíticos calvinistas que lo arroparon y signaron 
desde la cuna.

Su infancia y sus juegos, en los jardines intramuros de Les Bastion-
nes son imprecisos, tanto o más que hojas barridas por el viento las de 
aquel mínimo bosque, cuadrangular y sosegado, de pureza rectilínea, y 
cambiante cuando la luz solar recorre la geometría del claroscuro de sus 
ramas centenarias. Desde ahí, levantando la vista ante el muro mayor 
de la villa austera y previsora, el joven burgués, estudioso y rutinario, 
que todas las tardes iba y venía de las aulas, podía mirar la pujanza de la 
ciudad, reflejada en las mansiones que arriba resplandecían y que había 
logrado derribar otro férreo bastión, el teológico, con que los reforma-
dores pretendieron cercarla, en una suerte de voluntario estado de sitio 
y de religioso castillo de pureza imposible y anacrónica, inconveniente 
además para el mundo de los negocios comerciales.

Ya había quedado atrás el auto de fe en que Servet fue devorado por 
aquella hoguera, cruel y vergonzosa. Sin embargo, el recuerdo, aunque 
amortiguado por el transcurso del tiempo, hería a ratos su sensibilidad de 
joven despierto y curioso, sobre todo cuando el tema inevitable aparecía 
como trasfondo de interminables disputas escolares (todavía escolásticas 
en sus rígidas formalidades), aunque empapadas de novedades, literarias 
y filosóficas, con las que Inglaterra y Francia hervían en nuevos razo-
namientos y descubrimientos, memorables y asombrosos. Lo suyo, sin 



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN72

embargo y sobre toda otra curiosidad intelectual, sería la jurisprudencia, 
decisión que adoptó con entusiasmo adolescente.

Esa su “vocación” no surgió de la noche a la mañana; la fueron alum-
brando y nutriendo lecturas y reflexiones precoces, apuradas gradual-
mente pero con una suerte de gula durante su diario trajinar por calle-
juelas empinadas y tortuosas, alrededor de la Catedral de Saint Pierre, 
cuya portada neoclásica era para él invitación permanente a la reflexión 
racionalista, así como el aula de Calvino motivo de cierta imprecisa pre-
ocupación y desasosiego íntimos, quizás a causa de la tensión permanen-
te que suponían los extremos de la fe incondicional que se le exigía y la 
luz desnuda de la razón humana, que no admite paliativos aunque él se 
negara entonces a admitirlo, o más bien optando por postergar el dilema, 
incómodo e irresoluble.

En aquel laberinto de la vieja ciudad menudeaban los libreros, quienes 
exhibían su preciada mercancía en grandes y sólidos cajones cuadrados, 
ofrecidos a los estudiantes casi en cada callejuela. Una fiebre de lectu-
ras había prendido en la antigua fortaleza teocrática, que comenzaba a 
despertar de los sueños de otras literaturas, eclesiásticas y apocalípticas, 
que ya nada decían a los jóvenes de la generación de Jean Jacques y a él 
menos que a ninguno, abismado sobre aquellas cajas de tesoros letrados, 
rebuscando incansable entre libros, grabados, estampas y partituras los 
nutrientes de su insaciable apetito por conocer todos los prodigios del 
mundo sublunar. Al caer la tarde, la misma naturaleza ponía un obligado 
paréntesis provisional a sus impacientes correrías espirituales, para ceder 
el paso a otras menos etéreas y más consonantes con su edad y condición, 
entre músicas y risas, pero a puerta cerrada y sin estridencias imposibles 
de consentir en la ciudadela de Calvino y Melanchton, cuyas austeras 
sombras vigilaban, día y noche, la joya de los Alpes, que había sido (to-
dos lo admitían) como cosa de la propiedad exclusiva de ambos.

Transcurridos los años dorados en que los estudios y los amores suce-
dían indistintamente con el vértigo feliz que suele acompañarles, no sin 
que alguna severa reprimenda paterna (además de otras medidas correc-
tivas) constriñeran su preciada libertad de andar de un lado a otro (disi-
paciones que mucho mortificaron a su padre), al fin llegó el momento de 
cambiar ese estado desenfadado y muy suelto por otro, colmado de res-
ponsabilidades que el joven acometió, empero, con brío y buen talante, 
asentándose, a los 26 años como prometedor jurisconsulto y catedrático 
de renombre.



UN CÉLEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 73

El día de su recepción en el claustro universitario la procesión acadé-
mica, que solícita le envolvía como resguardándole de toda tentación que 
pudiera apartarle de la senda de la sabiduría profesoral, le condujo desde 
la Catedral hasta el Hotel de Ville, para ahí confirmarlo en su flamante 
dignidad, conseguida a costa de tantos desvelos. Algo macilento y muy 
pálido, recorrió Jean Jacques aquella senda despaciosa sintiéndose lige-
ramente mareado y con una sensación de incipiente náusea, que combatió 
a lo largo de la hora que duró la interminable procesión, molesto consigo 
mismo a causa de esa debilidad nerviosa que tanto le repugnaba y que, 
sin embargo, era parte consustancial de él mismo. Cuando concluyó la 
marcha solemne en lo más alto y gélido de la “ciudad vieja” y le fueron 
impuestas las insignias de su licentia docendi, las piernas apenas ya le 
sostenían y algún colega, al darse cuento de ello, lo sujetó, justo a tiempo 
para que no cayera por los suelos, en un desmayo de escasos segundos. 
Después, poco a poco, fue recobrándose durante las larguísimas diserta-
ciones en que consistía la dichosa ceremonia, al final de la cual, ya plena-
mente recompuesto, pronunció una peroración memorable, que fue muy 
comentada en el mundillo universitario de entonces.

Al día siguiente al de su investidura, Jean Jacques Burlamaqui partió 
a Lausanne a bordo de una enorme caja con muelles, jalada por cuatro 
corceles cuyos ímpetus imprimían un vaivén violento y sumamente incó-
modo al coche de posta que le trasportó a lo largo de todo el día hasta la 
pequeña y elegante villa lacustre, a la que llegó magullado, hambriento 
muy fatigado y casi vencido por un creciente adormecimiento, que se 
convirtió en un sueño, profundo e instantáneo, nada más con llegar a la 
austera habitación de su modesta posada en la “Place de Justice”, frente 
a un ayuntamiento descomunal, rematado por una cornisa decorada con 
jabalíes dorados, feroces y amenazadores, que proyectaban sombras y re-
flejos fantasmagóricos a la luz de las antorchas, de cuatro teas enormes, 
encendidas en lo más alto del magno edificio cívico, que veló su sueño, 
prolongado hasta bien entrado el siguiente día, que lo recibió con una luz 
lechosa y ráfagas de un viento veleidoso y desapacible.

Ya recuperado de su cansancio, Jean Jacques visitó, como primera 
providencia (y en homenaje de gratitud al Altísimo por haberle protegi-
do sobreviviendo al raudo viaje en el que el coche estuvo varias veces a 
punto de volcar) al pastor de la iglesia de San Francisco, casi suspendida 
sobre el lago oblongo. Su techumbre de dos aguas y su rústico pórtico 



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN74

de sencillas columnas, no dejaban adivinar más pretensión que pureza 
en la sencillez clásica, una afortunada hibridación de lo románico con el 
gótico primitivo.

El viejo eclesiástico le recibió en la sacristía con exclamaciones de fe-
licitación por su recién adquirida cátedra y le obsequió con un espléndi-
do Pufendorf impreso en Basilea, “in cuarto y con dorados al fuego”, lar-
gueza inaudita que dejó enmudecidamente confundido al novel profesor 
Burlamaqui, que sólo acertó a balbucear un torpe y atropellado agradeci-
miento que, sin embargo, fue recibido con benevolencia. Y ahí surgió la 
idea de los Elementos de derecho natural, al que se refieren estas líneas.

El sabio canónigo era experto reconocido en las materias del derecho 
público y el jus gentium; el diálogo que entabló con el joven durante va-
rios días alumbró el proyecto del ginebrino.

Al regresar cada tarde a su pensión —muy fría y llena de corrientes de 
aire— hacía un rápido resumen de esas conversaciones que se prolonga-
ron esos días y que fueron, a no dudarlo, el trasfondo de su Elementos. 
Mientras escribía aquello a la luz de una vela de sebo odorífero hasta la 
pestilencia, envuelto en un erasmiano abrigo de pieles y tocado por un 
gorro similar al del retrato que pintó Holbein, le llegaban del exterior los 
rumores de la plaza y el canto cristalino de la fuente y, sin embargo, se 
esforzaba en concentrarse a fin de recordar las frases exactas del diálogo 
del día.

Llegaba la hora de volver a Ginebra y la víspera de su partida el viejo 
maestro le sorprendió con una misteriosa invitación para reunirse con un 
grupo de amigos, conciliábulo rodeado de hermetismo, que venía cele-
brándose la noche de cada viernes en la Catedral de San Juan, erguida, 
majestuosa, en lo más alto de la colina del mismo nombre. Unos minu-
tos antes de la hora convenida, Jean Jacques abandonó su habitación, 
cruzó la plaza en dirección a la fuente rebosante, giró a la izquierda 
y encontró la “calle de los escalones del viejo mercado”, curiosísima y 
rara vía ascendente, techada a todo lo largo, y que lo llevó, a su vez, a la 
escalinata por la que ascendió a la obra mayor, fábrica gótica de 1127, 
la imponente catedral, ahora calvinista, desnuda en su austero interior ya 
sumergido en sombras. Al fondo, una luz parpadeante le indicó la puerta, 
estrecha y entreabierta, que el viejo de la iglesia de San Francisco, su an-
fitrión durante esos días, le había descrito con precisión topográfica, que 
reconoció en seguida, encaminando sus pasos hacia ella.



UN CÉLEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 75

Transpuesto el umbral, el joven ginebrino se encontró con un grupo 
que conversaba animadamente ante una mesa cubierta con un paño ne-
gro, sobre el que brillaban un compás de oro, un martillo argentífero, una 
daga del más reluciente acero y una sorprendente cuchara puntiaguda 
con su mango de pulido nogal. Al verlo llegar, los contertulios cesaron 
la charla y dirigieron una mirada inquisitiva al clérigo de San Francisco, 
anfitrión del joven profesor, que no ocultaba su turbación, sin atreverse 
a dar un paso más. El viejo se apresuró a ir a su encuentro, dándole la 
bienvenida con recatada cordialidad. Luego, tomándole del antebrazo lo 
condujo hasta el grupo, cuyos integrantes al punto le ofrecieron una de 
las sillas frente a la simbólica mesa, expresándole todos, casi al unísono, 
el gusto que su presencia causaba entre ellos. Al oír sus nombres, el de 
Barbeyrac le sonó como pregón solemne, que le hizo abrir desmesurada-
mente los ojos en una expresión de asombro e incredulidad que no deja-
ron de producir leves sonrisas y miradas de cierta alegre complicidad, en-
trecruzadas entre los demás sólidos integrantes del simposio al advertir la 
sorpresa del joven invitado a este cenáculo, tan exclusivo y enigmático.

El clérigo invitante, concluidas la anteriores salutaciones, puesto de 
pie ante la inquietante colección de instrumentos y con notoria solemni-
dad (de la que nunca solía abusar) aclarándose la voz expresó, de entrada, 
la frase ritual que comprometía a todos a salvaguardar el hermetismo de la 
reunión (de esa y de todas la precedentes) con la garantía del honor per-
sonal de cada concurrente, no sin advertir que la daga sobre la mesa era 
el símbolo del castigo a toda delación y a la menor infidencia, lo que pro-
dujo un leve estremecimiento en la magra humanidad de Jean Jacques, 
ya de por sí endeble.

Luego, dirigiéndose primero a Burlamaqui y después al resto del gru-
po, subrayó que esa noche “los compagnons” recibían a un hermano más, 
de modo excepcional y sin las probaciones de rigor, que le eran dispensa-
das en razón de su acrisolada valía, singular talento y firmeza de carácter 
inequívoca, atributo este último cuya mención desconcertó, en primer 
lugar, al propio ginebrino merecedor de dichos elogios.

No obstante ello y a partir de ese instante, Jean Jacques habría de vivir 
y bregar por una causa eminente, con un trasfondo de cierta truculencia y 
por distintos medios, no solamente los del mundo académico, al que tam-
bién acababa de ingresar de pleno derecho. Ambas iniciaciones marcaron 
por siempre su vida.



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN76

Nadie de su entorno podría haber imaginado su afiliación secreta, que 
mucho contó para que su contribución fuera eficaz: diseñar jurídicamen-
te el nuevo régimen que inaugurarían los franceses de 1789, auxiliados 
de este suizo, laborioso y modesto, que hoy casi nadie acierta a recordar 
y que en su época llegó a ser eminente y respetadísimo.

Regresó a Ginebra, a sus bosques perfumados y al lago que alimenta 
el Ródano incesante. Y comenzó a labrar su fama y nombradía, primero 
a la sombra hercúlea del Mont-Blanc y después en la riberas del Sena, 
en donde inició su casi apostólica misión jurídica por el “derecho na-
tural” que (ya lo sabemos) fue traducido en los “derechos del hombre” 
(y más tarde en medio de la convulsión histórica, también “del ciuda-
dano”). Lovaina —la de Erasmo, Lipsio y Vives— lo invitó para apro-
vechar sus novedosas luces; su “apoteosis académica” (disculpando lo 
chocante que pueda parecer la expresión); sin embargo, tuvo lugar en 
Cambridge y Oxford influyendo en ellas durante muchos años y más allá 
de su muerte.

Sus talentos y su modestia le conciliaron de tal modo en Oxford la 
estimación de aquella célebre universidad, que quiso manifestarla pú-
blicamente, y por una deliberación auténtica del 30 de junio de 1721, le 
regaló la Historia de la Universidad en dos tomos en folio, “ricamente 
encuadernados” (lo afirmó Masson el editor francés del libro en versión 
castellana de 1825, del que nos hemos servido para este trabajo).

En Groningen vio de nuevo a Barbeyrac, maestro “fraterno” desde 
aquella velada crucial en la cima de Lausanne, tres o cuatro años atrás.

En aquel paraje holandés, los sabios suizos disectaron a Pufendorf, de 
lo que resultó (después del indispensable debate de ideas entre el viejo 
maestro y el fiel discípulo) la opción de ambos por Wolff, con las grávi-
das consecuencias que hemos reseñado.

Regresó a Ginebra en 1723 y durante 17 años (1740) sirvió cátedra 
eminente, de magisterio superior tal y como consta en las prolijas cróni-
cas de aquel entonces. Irremediablemente enfermó (posiblemente tuber-
culoso o enfisémico) falleciendo en abril de 1748 ya sembrada en buena 
parte del continente su simiente intelectual cuya cosecha, la memorable, 
habría de aguardar 40 años para ser recogida plenamente en sus otras 
latitudes.

El día de su inhumación fue general la pesadumbre y el llanto, pues 
muchos ciudadanos recordaban a un esplendido hombre, inteligente y de 
firmes convicciones profesadas lejos de toda acritud y sin ese vinagrillo 



UN CÉLEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 77

con que aliñan algunos sus virtudes, antipáticas y falsificadas, que nun-
ca fueron las de Jean Jacques Burlamaqui. Al contrario, supo dejar una 
suerte de epitafio de oro en la línea de esa “áurea mediocritas” conforme 
al prístino sentido latino de la frase. En efecto, sostuvo que la felicidad 
verdadera sería un “contento habitual” (tenere cum, contentarse con lo 
que se tiene) aprobado siempre por la conciencia, sentimiento éste que 
llenaría el alma todo entera, manteniendo perfecta la armonía de nuestras 
facilidades. ¡Cuántos hubieran querido poner en práctica esta sencilla sa-
biduría de Jean Jacques Burlamaqui, estoico pero sin dramatismos!

IV. La obra

Adviértase de entrada que, a causa de los motivos conmemorativos 
de historia nacional antes apuntados, la siguiente descripción se refiere 
a una suerte de epítome, a una abreviación sintética del libro mayor de 
Jean Jacques Burlamaqui, a saber, sus célebres Principes du droit natu-
rel; aquí, en cambio, miraremos algunos fragmentos de su obra magna, 
difundidos en virtud de otra suya de menor aliento aunque valiosa y qui-
zás, de mayor impacto y utilidad política, presente a demás en la Inde-
pendencia mexicana: los Elementos de derecho natural, usando para ello 
la edición castellana de prensa parisina, datada en 1825, debida a José 
René Masson, librero de la calle de Erfurth de aquella villa preñada de 
futuro en los días en que Burlamaqui se decidió a divulgar la buena nue-
va de los derechos del hombre que, años más tarde, serían solemnemente 
consagrados ahí, iniciando su paulatina vigencia mundial y recorriendo 
un camino no siempre rectilíneo sino, más bien, confuso, azaroso y que 
no ha concluido del todo.

Cabe advertir, además, que Elementos del derecho natural (1774) es 
obra póstuma, concebida (ya lo dijimos), como un bosquejo inicial de los 
Principios durante los días que vivió Burlamaqui en Lausanne en bue-
na y dialogante compañía, recién salido del cascarón ginebrino. Para el 
editor francés de 1825, “nunca se han presentado con tanta perfección 
el método y la claridad (?) como en este libro y todos los hombres de 
bien tendrían un verdadero placer en aprender de memoria los Elemen-
tos”. ¡Al final ya se ve que se trataba (como lo sospechó acertadamente 
la mexicana Inquisición contrainsurgente) del catecismo de revoltosos, 
propincuos de los revolucionarios franceses fautores de los “derechos del 



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN78

hombre y del ciudadano” tan temidos por los absolutistas españoles de 
allende y aquende el mar!

Burlamaqui ideó sus Elementos a partir de tres ejes de problemas, de 
“cuestiones disputadas”, como solían decir los escolásticos:

1. La naturaleza del hombre y el derecho: la regla primitiva de sus 
acunes, la ley natural, sus fundamentos y sus sanciones, el derecho 
considerado facultad y la moralidad de las acciones humanas. Se 
ve, a las claras, la impronta de Cristian Wolff en la forma que adop-
tó Burlamaqui al trazar este primer eje conceptual, si nos atenemos 
a la reseña del apartado teorético de este trabajo. 

2. El hombre sujeto a la ley natural y los diferentes derechos del hom-
bre en los primitivos estados del ser humano y de las obligaciones 
que le impone la ley natural, y

3. Descripción particular de las principales leyes de la sociabilidad y 
de los deberes que resultan de ellas.

Hay que destacar un apéndice que el catedrático de Salamanca D. M. 
García Suelto, traductor castellano de la obra, agregó al original latino (y 
francés después, gracias a Barbeyrac, fiel amigo y traductor de Burlama-
qui) pues no deja de ser interesante y muy revelador del “estado del arte” 
de estas cuestiones en España y, por ende, en las primeras repúblicas del 
otro lado del Atlántico.

La añadidura consiste en un largo ensayo sobre la constitución políti-
ca y los derechos del ciudadano a fin de que con ello la obra sea, en esta 
versión, un manual que contenga los dos elementos de la fórmula con-
sagrada en 1789. A ello pudiera atribuirse el éxito y la popularidad del 
“librito” de Burlamaqui.

La “naturaleza del hombre” resulta de una deducción sucinta y brillan-
te: el hombre es un compuesto de cuerpo y alma, el clásico mixtum com-
positum de la tradición cristiana y humanista que sufriría quiebra con el 
materialismo filosófico del siglo XVIII, notablemente con Holbach, por 
cierto ajeno a las lecturas y preocupaciones de Burlamaqui.

Las acciones del hombre son, en la concepción del suizo, espirituales, 
corporales o mixtas: todas las que dependen del alma, en su origen o di-
rección se llaman acciones humanas y las demás son acciones puramente 
físicas. El alma, principio de las acciones humanas, tiene tres facultades 
principales: entendimiento, voluntad y libertad, asumiendo que la expre-



UN CÉLEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 79

sión “facultad” ha de significar el poder de obrar, la potestad de obrar 
con libertad y conocimiento. Conocer la verdad es tener ideas conformes 
(adecuadas y correspondientes) a la naturaleza y al estado de las cosas 
y la perfección del entendimiento consiste en conocer la verdad, que es 
el fin al que está destinado. La voluntad es aquella facultad que tiene el 
alma para determinarse a ejecutar una acción o a no ejecutarla. La liber-
tad es aquella facultad, aquella fuerza del alma con que, en ciertos casos, 
puede suspender sus determinaciones o sus acciones sin otro motivo que 
el quererlo así.

Las acciones libres se llaman también costumbres cuando las conside-
ramos susceptibles de reglas y de aquí nace que se llame moral la ciencia 
que nos enseña estas reglas y los medios de acomodar a ellas nuestras 
acciones. A esas facultades simples del alma es preciso añadir una com-
puesta que se llama razón, que es aquella facultad que, reuniendo todas 
las otras, sirve para que el alma perciba las cosas, se forme idea de ellas 
y se determine o suspenda, con objeto de adquirir el conocimiento de la 
verdad y, por consiguiente, la verdadera felicidad. De aquí resulta, lo pri-
mero, que el hombre es capaz de dirección y regla en sus acciones.

Burlamaqui sostiene, partiendo de esta reflexión, que el hombre, sien-
do el autor inmediato de sus acciones, es responsable de ellas y pueden 
justamente imputársele. El término imputar está tomado de la aritmética 
y significa poner alguna cosa a cuenta de uno. Imputar una acción a al-
guno es, por consiguiente, mirarle como verdadero autor de ella y, por 
así decirlo, ponérsela a su cuenta. Bien se ve que la imputación se hace 
de dos maneras, a saber, en alabanza o en vituperio, en recompensa o en 
castigo (distinción de la que ocupará Kelsen siglos más tarde).

También es evidente que uno de los “estados del hombre” es el estado 
de sociedad pues los hombres, a quien Dios ha colocado en el mismo glo-
bo, no pueden existir sin socorrerse recíprocamente. Esta sociedad es de 
igualdad y de libertad. Por otra parte, es constante que no todas las cosas 
convienen al hombre; que entre las que le convienen unas convienen más 
que otras y que muchas veces aun lo que se le presenta como un bien es 
un verdadero mal, o al contrario, lo que se le presenta como mal es un 
verdadero bien. No podemos descubrir la conveniencia o disconvenien-
cia de las cosas con nuestra felicidad sino examinando su naturaleza y las 
relaciones que tienen entre sí y con nosotros, y el medio para ello no es 
otro sino la razón sola, a quien pertenecen estas operaciones. El capítulo 



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN80

concluye con una ajustada serie silogística, que es también una muy bien 
lograda, “alabanza del derecho”, que reproducimos literalmente según la 
versión castellana de 1825 que venimos siguiendo:

La razón sola es también la que puede comunicar al alma la fuerza que ne-
cesita para usar bien de su libertad y para determinarse conforme a las luces 
del entendimiento. Concluyamos pues que la razón, bajo todos aspectos, es 
el único medio que tienen los hombres de conseguir la felicidad. De aquí se 
saca también la definición del derecho tomado en general que no es otra cosa 
que todo lo que la razón aprueba como medio seguro y breve de lograr la 
felicidad. Y en efecto, la palabra derecho significa en su primer origen, todo 
lo que dirige y es bien dirigido; si la dirección supone un objeto o un fin al 
cual se quiere llegar; si el último fin del hombre es la felicidad; y en fin, si el 
hombre no puede conseguirla sino por la razón si sigue necesariamente que 
el derecho en general es todo lo que la razón apruebe como un medio seguro 
y breve de conseguir la felicidad.

Burlamaqui, según el canon académico de entonces (¿y de hoy?) dis-
tingue entre el derecho como facultad y el derecho como ley, el estricto 
“derecho legal”.

Y cuando se dice que el derecho natural es el fundamento de la moral 
o de la política; que prohíbe faltar a la palabra empeñada; que manda ser 
fiel a sus obligaciones, en todos estos casos el derecho se toma por la ley. 
Burlamaqui entonces define a la ley con palabras que en algo anticipan, 
clarividentes, el análisis de H. Hart desde Oxford; una regla dada por el 
soberano de una sociedad a sus súbditos bajo de ciertas penas a fin de 
que arreglen a ella sus acciones.

Por cierto que al definir “soberano” también resulta pionero y antici-
patorio de los actuales deslindes del positivismo jurídico: “el soberano 
de una sociedad es aquel que tiene derecho de mandarla sin apelación”. 
Mandar es dirigir con autoridad las acciones de los otros según la vo-
luntad del que manda, que no puede reconocer otro fundamento que la 
llamada por Burlamaqui potestad benéfica, pues ha de ser conforme a 
la razón, que es imposible apruebe algo maléfico. Y entonces surge, a los 
ojos del ginebrino generalmente olvidado una conclusión imponente; “la 
ley no se ha hecho propiamente con la mira de sujetar la libertad de los 
súbditos, sino más bien para hacerlos obrar de tal manera que su conduc-
ta sea acorde a sus intereses verdaderos”, y la jurisprudencia no puede 



UN CÉLEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 81

ser otra cosa que el arte de formar leyes, de explicarlas y de aplicarlas a 
las acciones humanas.

No habían corrido los años en balde y el río de sangre de las “gue-
rras de religión” había fluido hasta precipitarse en el abismo de la into-
lerancia, que Burlamaqui conocía ya de oídas pero muy vívidamente, 
pues la ciudadela calvinista de lípidos cielos que le viera nacer guardaba 
contrastada y, en ocasiones, conflictiva memoria y ánimo dispar hacia 
los años de oro de los reformadores y su teocracia excluyente, celosa y, 
desde luego por definición, intolerante. Por todo esto, diez páginas de 
los Elementos sobre la religión considerada como un “derecho natural al 
hombre” son un alegato, poderoso y convincente, en pro de la libertad 
de conciencia, contribuyendo el imperecedero argumento racionalista e 
ilustrado, concluyendo que

no hay cosa más sagrada que la libertad natural del hombre en materia de re-
ligión y la ley natural no sólo prohíbe absolutamente tiranizar la conciencia 
sino también autoriza a aquellos en quienes se intenta ejercer esta tiranía, a 
mantenerse en su libertad por toda especie de medios, y aun si es necesario 
oponiendo la fuerza a la violencia...

(Distingo que, digamos de paso, debiera ser advertido hoy que tanto se 
dice, sin ton ni son, de la “violencia legítima”, frase disparatada, acuñada 
oficialmente con burocrática ignorancia y estólida desaprensión por los 
aficionados políticos hoy en boga).

El discurso “burlamaquiano” (de raíces wolffianas) contiene varios 
apotegmas memorables. Sirva de ejemplo el siguiente: “el cuidado del 
alma o la cultura de la razón es para el hombre de la mayor importancia, 
porque no logrará una verdadera felicidad sino por medio de la razón, la 
cual no podrá conducirle a este fin si el hombre no cuida de cultivar y 
perfeccionar sus facultades” mediante dos hábitos nodales: la sabiduría 
y la virtud, buscando, “con mucha circunspección” la estimación de los 
demás (y hasta la gloria) las riquezas (por medios honrados y virtuosos 
proporcionando a las necesidades de la naturaleza y a las reglas de la mo-
deración siendo preciso adquirir la firmeza que nos hace superiores a la 
viscisitudes de la fortuna) y los placeres (los que Burlamaqui distingue 
en dos categorías: los “inocentes y permitidos” y los “criminales y pro-
hibidos”: los primeros son necesarios para reanimar las fuerzas agotadas 
por el trabajo; los segundos, en cambio, no contribuyen a la conservación 



CUESTIONES JURÍDICO-POLÍTICAS DE LA ILUSTRACIÓN82

ni a la perfección del hombre y no pueden ser adquiridos sin injusticia 
“pero como entre ellos las diferencias no son, en ocasiones, sino de gra-
do, es menester trabajar con aplicación en dominar nuestras pasiones”, 
concluye diciendo el buen ginebrino que (ya se trasluce) fue educado en 
rigurosa templanza, en pudorosa austeridad y en el culto a la laboriosi-
dad).

“De la libertad natural” es el título capítulo V del “librito”. De los di-
ferentes derechos anejos a la humanidad, cuya posesión asegura al hom-
bre la ley natural, el primero y más considerable es el de la libertad na-
tural, advierte el estudioso. La libertad natural es el derecho que tienen 
los hombres de disponer de sus personas, acciones y bienes del modo 
que juzguen más conveniente a su felicidad, con la restricción de no que-
brantar en nada sus deberes ni con respecto a Dios, ni a sí mismo, ni a los 
demás hombres. “Esta libertad se llama un derecho natural porque es una 
prerrogativa inherente a la naturaleza del hombre”.

En “Del derecho del hombre sobre su vida”, Burlamaqui aborda, sin 
ambages, entre otras cuestiones, la del suicidio (condenándolo tajante-
mente, excepción hecha del que se lleva a cabo sin el convenio pleno de 
la voluntad: los casos de locura “o en algún otro acceso que les prive del 
uso de la razón”, lo que abriría la puerta a nuevas consideraciones, férti-
les por cierto en Suiza, que hoy permite la eutanasia asistida).

“De la justa defensa de sí mismo” se abre con el concepto, tan de 
Rousseau y sin embargo antes de Burlamaqui, del “amor de sí mismo” 
(recordando el lector el “amor propio” que hace el binomio del discurso 
del más famoso Juan Jacobo) para explicar que, en ocasiones, el primero 
puede chocar con los “deberes de la sociabilidad” resultando ineludible 
optar entre ellos, alternativa en que debe preferirse, por razón evidente, 
al primero distinguiendo además, el estado de naturaleza del estado civil: 
en el primero, nadie velará por nosotros y nos compete nuestra defensa 
exclusivamente; en el segundo, es deber del soberano. Burlamaqui pro-
cede con tales distinciones, agudas y hasta sutiles, que la cuestión acaba 
por revelarse mucho más compleja de lo que aparentaba ser, incluyen-
do los tópicos de “defensa legítima” “uso proporcionado de la fuerza”, 
“perdón del ofendido” hasta la ¡restauración de la amistad con el agresor 
arrepentido! (previo resarcimiento del bien, por supuesto). Y una adver-
tencia al soberano, que llega hasta nuestros días de orfandad institucio-
nal: “deben pues los soberanos precaver e impedir por todos los medios 
que los particulares rehagan justicia por sí mismos (circunstancia que 



UN CÉLEBRE PROFESOR DE JURISPRUDENCIA DEL SIGLO XVIII 83

felizmente, para el mundo de Burlamaqui, se reducía a… ¡los duelos de 
honor!). Hoy se trata de otra cosa, trato diferente y lamentabilísima, “con 
llanto y crujir de dientes”, a profusión.

La “Tercera parte”, el largo apartado final de la obra, se finca en las 
llamadas “leyes de la sociabilidad y los deberes que de ella resultan”, y 
la “Primera parte” es capital para efectos de estas líneas.

De la igualdad natural o de la obligación que tienen todos los hombres 
de considerarse naturalmente iguales (precisión de gran valor intelectual 
y moral, ausente en otros tratadistas y políticos, acaso más renombrados) 
pues —añade Burlamaqui— “no hay ningún hombre en el mundo que 
pueda racionalmente en esto (en orden a la sociabilidad y a la felicidad) 
atribuirse ninguna prerrogativa superior a los demás: “La sociedad hu-
mana es por sí misma una sociedad de igualdad, no solamente porque 
todos los hombres están igualmente obligados en ella a practicar las le-
yes naturales sino también porque todos gozan de igual libertad y están 
independientes los unos de los otros”. Y aparece, de pronto, la inevitable 
y exacta precisión: “es preciso observar con atención que la igualdad de 
que hablamos es propiamente una igualdad de derecho y no una igualdad 
de hecho o de fuerza”.

Vienen después conmovedoras páginas, no exentas de rigor, sobre la 
beneficencia, la necesidad de la verdad en las relaciones humanas, el 
“problema” de la sinceridad absoluta y de la “disimulación inocente”, y 
el tema del juramento “poniendo a Dios como testigo”.

Finalmente el derecho de propiedad, un derecho natural de los hom-
bres a “las cosas o a los bienes de este mundo” que a todos les pertene-
ce igualmente (incluyendo una digresión interesantísima sobre la muerte 
que propinamos a los animales) abre las puertas al tratamiento más jurí-
dico y riguroso del libro: testamentos, sucesión ab intestato, prescripción 
o usucapio, precio y las cosas que entran en el comercio: los derechos del 
hombre, no y de ninguna manera, en la vida y la obra de Jean Jacques 
Burlamaqui.84

84		  Dado que las referencias útiles sobre Burlamaqui son más bien raras y muy escasas 
aquí sólo presentamos éstas: Renuat, Alain y Sosoe, Lukas, Philosophie du droit, cit., 
nota 83; Truyol Serra, Antonio, Historia de la filosofía del derecho y del Estado, Madrid, 
Alianza Editorial, 1975, y Wolff, Eric, El problema del derecho natural, trad. de Manuel 
Etenza, Barcelona, Ariel, 1960.




