
61

DECLARACIÓN UNIVERSAL DE LOS DERECHOS 
DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS. CONVENIO 169 DE La OIT. 
ADMINISTRACIÓN DE JUSTICIA INDÍGENA. PERDURACIÓN 

DE LA HERENCIA CULTURAL

                                                                Botón de fuego 
El gobernador, Miguel Marino Torralvo, 
expide el certificado exigido por las em-
presas petroleras que operan en las cos-
tas de Colombia. Los indios no existen, 
certifica el gobernador, ante escribano 
con testigos. Hace tres años que la ley 
número 1905/55, aprobada en Bogotá por 
el Congreso Nacional, estableció que los 
indios no existían en San Andrés de Sota-
vento y otras comunidades indias donde 
habían brotado súbitos chorros de petró-
leo. Ahora el gobernador no hace más que 
confirmar la ley. Si los indios existieran 
serían ilegales. Por eso han sido enviados 
al cementerio, al destierro.

Eduardo Galeano75

I. Antecedentes

En la Declaración de San José Costa Rica, sobre Etnocidio y Etnodesarro-
llo, expertos y dirigentes de los pueblos originarios al analizar la proble-

75		 Memorias del fuego. III. El siglo del viento. A lo escrito por Eduardo Galeano, 
cabe recordar que el presidente liberal guatemalteco, Justo Rufino Barrios, en el tercer 
cuarto del siglo XIX, en una aberración jurídica, decretó que los indígenas de San Pedro 
Sacatepequez, departamento de San Marcos, fueran declarados ladinos. Decreto 165 del 
13 de octubre de 1876, derogado por el dictador Jorge Ubico. Skiner Klee, Legislación 
indigenista de Guatemala, México, Instituto Indigenista Interamericano, 1954, p. 33.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA62

mática de la pérdida de la identidad cultural fueron del parecer que este 
proceso complejo, que tiene raíces históricas, sociales, políticas y econó-
micas, debe ser calificado de etnocidio.

El “etnocidio” significó —a su parecer— que a un grupo étnico, co-
lectivo o individualmente, se le niegue su derecho a disfrutar, desarrollar 
y transmitir su propia cultura y su propia lengua. Esto implica una forma 
extrema de violación masiva de los derechos humanos, y particularmen-
te del derecho de los grupos étnicos al respeto a su identidad cultural tal 
como lo establecen numerosas declaraciones, convenios y pactos de Na-
ciones Unidas y sus organismos especializados.

La Declaración de San José consideró al etnocidio como un delito de 
derecho internacional, al que al igual que el genocidio están basados en 
el derecho a las diferencias, a los principios de autonomía requeridos por 
los grupos étnicos, a las formas propias de organización social interna 
en todas sus manifestaciones; asimismo se hizo patente, en un undéci-
mo y doceavo puntos, que el desconocimiento de los principios aludidos 
constituye una violación fragante al derecho de todo individuo y de los 
pueblos a ser diferentes, y a considerarse y ser considerados como tales, 
derecho reconocido en la Declaración sobre la Raza y los Prejuicios Ra-
ciales, adoptado por la Conferencia General de la UNESCO en 1978, y 
por lo cual debe ser condenado, sobre todo cuando crea un riesgo de et-
nocidio. El doceavo y último punto de la Declaración, en forma tajante, 
advierte que crear desequilibrio y falta de armonía en el seno de la socie-
dad puede llevar a los pueblos al supremo recurso de la rebelión contra la 
tiranía y la opresión, y a poner en peligro la paz mundial, y, consecuente-
mente, es contrario a la Carta de Naciones Unidas y al Acta Constitutiva 
de la UNESCO.76

Lo importante de la Declaración de San José es que formuló la primera 
crítica seria al indigenismo integracionista, signado en la Convención de 
Pátzcuaro (México) y en el Convenio 107 de la OIT, que fue revisado por 
el Convenio 169.

Naturalmente esta revisión abrió un espacio hacia la “reconquista de 
la identidad” como un objetivo del proceso descolonizador. Los países 
afro-asiáticos son, muy frecuentemente, países de muy antigua civiliza-
ción (Egipto, China, India y, más recientemente, los grandes imperios de 
África negra y, en América Latina, los incas, los mayas y los aztecas). 

76		 Reunión de expertos sobre etnocidio y etnodesarrollo en América Latina, San José, 
Costa Rica, FLACSO, 1982.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



ADMINISTRACIÓN DE JUSTICIA INDÍGENA 63

Estos países, bajo la acción de factores convergentes, han conocido una 
ruptura de su proceso de desarrollo, ruptura que más tarde favoreció a la 
colonización. Por consiguiente, para estos países, se trata de la recupera-
ción de su ser histórico.

Los procesos de destrucción cultural dieron lugar a lo que se denomi-
nó “antropología de urgencia”, o sea, el estudio que debía hacerse de los 
grupos étnicos que, a causa de la penetración de la cultura llamada occi-
dental, están sometidos a un proceso de cambio tan violento que existe el 
riesgo de que desaparezcan. Se especificó que este tipo de riesgo afectaba 
especialmente a pueblos rezagados en su evolución, como por ejemplo, 
las tribus amazónicas, constituidas por grupos humanos pequeños y dis-
persos. Se consideró urgente que la etnología dejara una imagen lo más 
completa posible de estos pueblos, del conjunto de sus creaciones, de sus 
normas de vida, de su concepción del mundo, etcétera, a fin de que que-
dara este testimonio para la ciencia y para las artes en el inmenso fichero 
de la variedad cultural humana. El antropólogo mexicano Cámara Bar-
bachano manifestaba que la antropología de la urgencia debía extenderse 
también a las culturas menos vulnerables a estos riesgos extremos; que 
en México, lo indígena o lo indio era y seguiría siendo uno de los funda-
mentos, y el más importante de la nacionalidad mexicana.77

Desde otra perspectiva, el etnocidio es una práctica que niega la exis-
tencia de la diversidad cultural, que ha sido reconocida con la aprobación 
de la Convención sobre la Protección y Promoción de la Diversidad de 
las Expresiones Culturales, aprobada el 20 de diciembre de 2005, cuando 
se aceptó, como señala este mismo instrumento, que “la diversidad cultu-
ral constituye un patrimonio común de la humanidad que debe valorarse 
y preservarse en provecho de todos”. Lo anterior dio pie a la Declaración 
de Friburgo sobre Derechos Culturales, signada el 7 de mayo de 2007, 
que reúne y hace explícitos derechos que ya están reconocidos en nume-
rosos instrumentos, aunque de manera dispersa; que demuestra la impor-
tancia de los derechos culturales, así como también de las dimensiones 
culturales de los demás derechos humanos.

La Declaración, en su artículo 2o., alude a tres voces fundamentales:

1. Cultura. “Abarca los valores, las creencias, las convicciones, los 
idiomas, los saberes y las artes, las tradiciones, instituciones y modos de 

77		 Arguedas, José María, Formación de una cultura nacional indoamericana, Méxi-
co, Siglo XXI, p. 183.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA64

vida por medio de los cuales una persona o un grupo expresa su humani-
dad y los significados que da su existencia y a su desarrollo”.

2. Identidad cultural. “Conjunto de referencias culturales por el cual 
una persona, individual o colectivamente, se define, se constituye, comu-
nica y entiende ser reconocida en su dignidad”.

3. Comunidad cultural. “Grupo de personas que comparten las refe-
rencias constitutivas de una identidad cultural común, que desea preser-
var y desarrollar”.78

A mi entender, la preservación cultural debe comprender aspectos so-
ciogeográficos y socioculturales, como la tierra, formas de gobierno (au-
toridad) y un desarrollo autónomo; los recursos; el medio ambiente; la 
cultura, la lengua y la educación; la salud y las condiciones sociales y 
económicas. Tal como lo indican el Convenio 169 de la OIT y, con mayor 
definición, la Declaración Universal de los Derechos de los Pueblos Indí-
genas: el derecho a la consulta y la obligación de los Estados a consultar. 

Como se afirma: “El discurso etnocida es un discurso que no puede 
plantearse la diferencia. El otro no tiene derecho a ser otro; debe ser el 
mismo y, si no lo es, el objetivo de nuestra civilización será justamente 
promover la identidad occidental (ulteriormente se explicará su asimila-
ción imperfecta por medio de su inferioridad”. Para Guatemala, recorde-
mos los prejuicios raciales contra los pueblos originarios explicados por 
Severo Martínez Peláez, Jean Loup Herbert, Marta Casaus Arzú y José 
Emilio Rolando Ordóñez Cifuentes.79

Ahora bien, la tendencia a considerar los patrones de conducta de la 
propia sociedad como los únicos correctos, y los de otras sociedades 
como extraños e impropios, creyendo que la propia cultura es la única 
importante y válida, se conoce como “etnocentrismo”. A contrario sen-
su, desde una perspectiva sociológica,80 el pluralismo, es decir, la diver-
sidad cultural, se basa en la presuposición de que existen perspectivas 
culturales diversas que incluso pueden llegar a entrar en conflicto. La 
utilización del punto de vista del pluralismo cultural es muy importante 

78		 Véase Ramírez, Gloria et al., Cultura, educación y desarrollo, México, Cátedra 
UNESCO-UNAM, 2007.

79		 En su orden: La patria del criollo, Costa Rica, Educa, 1970; Guatemala una inter-
pretación histórico social, México, Siglo XXI, 1970; Diagnóstico del racismo en Gua-
temala, Guatemala, Vicepresidencia de la República, 2006, y Rostros de las prácticas 
etnocidas en Guatemala, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1996.

80		 Seguimos a Puga, Cristina et al., Hacia la sociología, Alhambra Mexicana, 1989. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



ADMINISTRACIÓN DE JUSTICIA INDÍGENA 65

en sociedades como la nuestra, en las cuales es innegable la existencia de 
varios grupos indígenas, que se diferencian del resto de la población por 
su lengua, sus costumbres, su forma de vestir, etcétera.

Paradójicamente, 

... la propia resistencia cultural que atrasa a los pueblos dominados, les da 
la oportunidad de sobrevivir y mantener su identidad bajo las condiciones 
más desafortunadas… la alternativa para ellos hubiese sido que se disol-
vieran entre las multitudes de gente sin rostro, que se volvieran pueblos 
genéricos, amorfos y anodinos y sería allí donde encontraran los sinsa-
bores de la búsqueda dolorosa su identidad perdida. Habrá para ellos, en 
consecuencia, una perspectiva de reconstrucción étnico-cultural, que les 
permitirá, de ahora en adelante, no sólo mantener, sino acelerar y acentuar 
su singularidad. Así que ellos permanecerán, a la espera de una futura ci-
vilización que haga propicio su florecimiento.81

De esa suerte, tenemos que los movimientos de liberación y descolo-
nización son también los movimientos que para el siglo XXI serán los 
únicos capaces de reelaborar una nueva concepción de los derechos hu-
manos (doctrina), que tome en cuenta los derechos colectivos de los pue-
blos, bajo los signos de la tolerancia y el pluralismo cultural, para luchar 
contra las prácticas neoliberales, que afectan a todos los sectores. Estos 
movimientos, además, contribuyen notablemente a la construcción de la 
paz mundial, y sobre el particular tenemos como muestra los Acuerdos de 
Paz, en Guatemala, y el Acuerdo de San Andrés Larráinzar, en México.

I. Definición del término

Robert Jaulin, en su intento de definición, sostiene: “Etnocidio indica 
el acto de destrucción de una civilización, el acto des-civilización”. En 
este sentido lo retoma Jaulin en sus informes sobre los derechos humanos 
en Guatemala, como justicia y paz.82

El término acuñado por Jaulin se construye como el de “genocidio”, el 
cual fue formado con “homicidio”.

81		 Ribeiro, Darcy, “Autonomía cultural: una clave para el futuro”, Diálogo, Caracas, 
UNESCO, vol. 9, julio de 1993, p. 5.

82		 Jaulin, Robert, La des-civilización. Política y práctica del etnocidio, México, Nue-
va Imagen, 1974; La paz blanca, Buenos Aires, Tiempos Contemporáneos, 1973, pp. 
9-31. Situación de los derechos humanos en Guatemala, 1982 y 1983, pp. 96-99.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA66

A Jaulin este término le fue sugerido por Jean Malaurie, en mayo o 
junio de 1968, cuando utilizaba la expresión “genocidio cultural” para 
referirse a la liquidación de las civilizaciones indígenas; regresaba del 
Amazonas; desde 1962, no cesaba de denunciar esta liquidación o de tra-
tar de frenarla, moviéndose de un lado a otro.

Jaulin agrega que Georges Condominas reivindicaba su utilización en 
su libro Lo exótico es lo cotidiano, y que sin duda fue ahí donde Jean 
Malaurier, editor de esta obra, lo encontró.

Con toda probabilidad, esta palabra debe haber sido conocida o in-
ventada en repetidas ocasiones y desde hace tiempo, pero rechazada o 
dejada al olvido a falta de un contexto que autorizara su uso. Para Jaulin, 
la ausencia de contexto no data de ayer, la explicación pública o popular, 
y, con mayor motivo, la oficial del problema de etnocidio ha sido desde 
hace siglos, si no es que milenios, prohibida, hecho posible o anecdótico 
en Occidente.

Es de hacer notar que tanto el calificativo de “genocidio cultural” 
como el de “etnocidio” han confrontado problemas de aceptación en las 
Naciones Unidas. Veamos:

En 1947 y 1948 la comisión número seis de las Naciones Unidas, al 
examinar la noción de “genocidio”, rechazó la idea del genocidio cultu-
ral, con el pretexto de que podía atentar contra la noción de genocidio en 
su sentido estricto. El mundo salía de la guerra, los espíritus estaban jus-
tificadamente obsesionados por el recuerdo de los hornos crematorios.

Después de este fracaso se intentó, en 1950, introducir en la Carta de 
los Derechos del Hombre un texto relacionado con la autodeterminación 
de los pueblos. Los grandes Estados opusieron a este texto una eficaz re-
sistencia. La Carta fue poco a poco enterrada y dejada en el abandono.

Así, la destrucción de civilizaciones es lo que quizá imperfectamen-
te defina el término “etnocidio”. La 21a. edición del Diccionario de la 
lengua española (1992), en ocasión del V centenario de la invasión, no 
contempló el término.

Frente al vacío legal internacional, es importante rescatar su regula-
ción en la Declaración Universal de los Derechos de los Pueblos Indíge-
nas y en otros antecedentes, que, sin duda, fueron tomados en cuenta.83

83		 Entre los esfuerzos cabe mencionar los aportes de Jaulin a partir del Coloquio sobre 
“Etnocidio a través de las Américas” (Francia, 1970), con el precedente de las unida-
des de enseñanza sobre etnocidio y etnología colonial (1968). Así como los debates con 
ocasión del XXXIX Congreso de Americanistas (Lima, Perú, 1970), donde se dictaron 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



ADMINISTRACIÓN DE JUSTICIA INDÍGENA 67

Los propios pueblos originarios han signado importantes declaracio-
nes frente al etnocidio. Recordemos las declaraciones de Quito, Ecuador 
y la de Xelajú, en el marco de la Campaña Continental: India, Negra y 
Popular en contra de la celebración del V Centenario del “Descubrimien-
to de América”, propuesto por España, y del “Encuentro de dos Mun-
dos”; también las declaraciones de las cumbres de los pueblos indígenas 
celebradas en Chimaltenango, Guatemala, en 1993, y en Oaxtepec, esta-
do de Morelos, México, convocadas por la señora Rigoberta Menchú.

Son dos importantes acuerdos: el de San Andrés Larráinzar (México) 
y de Identidad y Derechos de los Indígenas (Guatemala), los cuales los 
gobiernos no han cumplido, y al igual que la regulación constitucional 
de sus derechos, son asignaturas pendientes que los abogados mesoame-
ricanos debemos exigir a nuestros gobiernos, pues más que mexicanos y 
guatemaltecos somos mesoamericanos con raíces indias.

Recordemos que el movimiento indígena comprende a las poblacio-
nes históricamente sometidas a las formas más crueles de exclusión. En 
Latinoamérica, durante el primer siglo de la conquista española y depen-
diendo del área, entre el 50% y el 90% de la población indígena murió, 
y sólo unos cuantos grupos tribales sobrevivieron a la asimilación de los 
Estados poscoloniales, y continúan siendo los más pobres entre los po-
bres, por debajo de la línea de la pobreza, y los más perjudicados en la 
globalización.

En torno a la definición del término, encontramos que para el pueblo 
quiché, estas prácticas son denominadas: “Ri u ojer tzij tajin ka quisic”:84 
“Vienen acabando con nuestros conocimientos, nuestra cultura”. Obvia-

importantes resolutivos sobre el genocidio en América Latina; la Declaración de San 
José sobre Genocidio y Etnocidio, bajo los auspicios de FLACSO/UNESCO (1982); el 
Simposio Internacional de expertos sobre el tema “Derecho de solidaridad y derechos de 
los pueblos” República de San Marino, octubre de 1982. Cita especial merece que, en 
noviembre de 1969, representantes de numerosas tribus ocuparon el islote de Alcatraz, 
en la Bahía de San Francisco, recordando de esa forma su existencia y su derecho a 
estas tierras que fueron los primeros en habitar. Su proclama afirma su fe en los valores 
tradicionales de las civilizaciones indígenas, y su voluntad de apoyarse en ellas para 
enfrentarse a los problemas políticos, económicos, ecológicos y morales que plantea el 
mundo blanco. Renaul, Roger, “A propósito del American Indian Movement”, La des-
civilización, México, Nueva Imagen, 1974, p. 33.

84		 Información recogida en trabajo de campo. Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolan-
do, Rostros de las prácticas etnicidas en Guatemala, México, Corte de Constitucionali-
dad de Guatemala-UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1996, p. 30.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA68

mente, esto desde la invasión española y las políticas del Estado guate-
malteco, desde la asimilación, la integración y, ahora, la simulación.

II. Acceso y administración de justicia indígena

La herencia colonial y el Convenio 169 de la OIT

El Convenio regula: artículo 8o. “Al aplicar la legislación nacional a 
los pueblos interesados deberá tomarse debidamente en consideración 
sus costumbres o su derecho consuetudinario”. Lo que implica que es una 
obligación del juzgador aplicar el Convenio. Debe recordarse que es un 
principio general del derecho: que no puede alegarse ignorancia, desuso 
o práctica en contrario y se puede tener responsabilidades.

Dichos pueblos deberán tener el derecho de conservar sus costumbres e 
instituciones propias, siempre que éstas no sean incompatibles con los de-
rechos fundamentales definidos en el sistema jurídico nacional ni con los 
derechos humanos internacionalmente reconocidos. Siempre que sea ne-
cesario deberán establecerse procedimientos para solucionar los conflictos 
que puedan surgir de la aplicación de este principio. Siempre que sea ne-
cesario deberán establecerse procedimientos para solucionar los conflictos 
que puedan surgir en la aplicación de este principio.

La aplicación de los párrafos 1 y 2 de este artículo no deberá impedir 
a los miembros de dichos pueblos ejercer los derechos reconocidos a to-
dos los ciudadanos del país, y asumir las obligaciones correspondientes.

Para el caso, también son aplicables los artículos 9o., 10, 11 y 12, que 
en términos generales, permiten que en la medida en que sea compati-
ble con los derechos humanos internacionalmente reconocidos deberán 
respetarse los métodos a que los pueblos indígenas y tribales recurren en 
materia penal; que las autoridades deben tomar en cuenta las costumbres 
de dichos pueblos en materia penal; se ordenan los estudios de carácter 
antropológico y socioeconómicos; sanciones distintas a los encarcela-
mientos, y, finalmente, se les concede la gracia de acciones judiciales 
frente a la violación de sus derechos en la materia.

A mi juicio, las disposiciones del Convenio son limitadas en la me-
dida en que no reconocen expresamente un proceso autonómico de los 
pueblos originarios para aplicar su propio derecho, recrear sus propias 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



ADMINISTRACIÓN DE JUSTICIA INDÍGENA 69

construcciones jurídicas y dialectizarlas para superarlas, y participar en 
la construcción del derecho nacional, más allá de su etnicidad, sino a lo 
que se le denomina el “bien común”.

El Convenio 169 de la OIT es limitado también en relación con el de-
sarrollo de los derechos colectivos, y para el caso de los pueblos étnicos, 
al no aceptar la voz “pueblo” como se rige en el derecho internacional 
público moderno, lo cual una seria limitación de naturaleza sociopolítica. 
Sus limitaciones, seguramente, se deben a las reservas en su construcción 
por parte de las representaciones gubernamentales.

La clásica “muletilla” en cuanto a la aplicación del sistema jurídico 
indígena, “siempre que no sea contraria a la ley, siempre que no sean con-
trarias a la Constitución, siempre que no sean contrarias…”, es un “apor-
te” formulado, como si fuera necesario imponer una barrera para evitar la 
violación de los derechos humanos por parte de las propias instituciones 
de los pueblos indígenas.

En relación con este problema, en el Grupo de Trabajo sobre Pueblos 
Indígenas de la ONU, muchos indígenas expresaron su punto de vista 
argumentativo respecto a que los derechos humanos —tal como están 
formulados en el derecho positivo nacional e internacional— no son ade-
cuados para sus pueblos, puesto que estos derechos son el resultado de 
una étnica individualista, que puede ser contraproducente para sus aspi-
raciones.85

Decimos que su origen es colonial, si recordamos que se aceptaban las 
costumbres de los naturales de aquellos lugares, que no fueran contrarias 
a la religión y al derecho natural, y con las costumbres que fueran sur-
giendo en el Nuevo Mundo, por obra de los mismos españoles.86

85		 Algunas observaciones sobre la relación de instituciones indígenas y los derechos 
humanos: IV Jornadas Lascasianas. Cosmovisión y prácticas jurídicas de los pueblos 
indios, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1994, p. 46.

Asies y Naciones Unidas, Acceso de los pueblos indígenas a la justicia desde un en-
foque de derechos humanos. Perspectivas en el derecho indígena y el sistema de justicia 
oficial, Guatemala, mayo de 2008; Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando, Derecho 
indígena en Mesoamérica, México, Tinta Negra, 2007.

86		 En el derecho indiano la aplicación de la “costumbre de los naturales” hizo del 
derecho indígena un sistema complejo, por la diversidad y dispersión de las fuentes, por 
el casuismo de la legislación especial y por las normas, que sólo regían en un virreinato o 
en una provincia. Para el estudio del derecho precortesiano, hispánico y novohispánico en 
cuanto a sus fuentes, son sugerentes las observaciones de F. Margadant, S., Introducción 
a la historia del derecho mexicano, México, Esfinge, 1986, pp. 9-108. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA70

El fundamento de la Corona de Castilla para legitimar su dominio po-
lítico y jurídico en la Indias, afirma Gustavo García Fong, fue la bula 
pontificia conocida como intercaeteras, del papa Alejandro VI. Dicho 
documento autorizaba a los reyes Católicos, el gobierno de aquellas tie-
rras, con objeto de extender la predicación del catolicismo.87

Pero, para hacer justicia, hay propuestas jurídicas en favor de los pue-
blos indígenas, y así en el derecho indiano encontramos fruto de las ini-
ciadas por Bartolomé de las Casas.88

La herencia de las propuestas rivales a las Casas y Vitoria es de corte 
aristotélico, es así: “como lo perfecto debe dominar sobre lo imperfec-
to…”. Lo imperfecto es la visión del otro, para el caso su derecho.89

Para concluir este apartado, coincido con Francisco Palacios Romeo en 
“que entre las fuentes de los conflictos en el mundo colonial y aquí en el 
colonialismo interno, es la diferencia en creencias y valores fundamen-
tales. Los de la civilización occidental difieren radicalmente de la de los 
otros (individualismo, liberalismo, constitucionalismo, derechos humanos, 
igualdad, libertad, imperio de la ley, democracia, mercados libres y separa-
ción de Iglesia y Estado”. En el sentido de estas ideas, afirma Palacios, “ha-
brá que valorar el ideal de occidente de una “civilización universal…”.90

Para nuestro caso, el Convenio 169 es una norma mínima cuyo proceso 
de ratificación fue difícil.91 A nivel declarativo tenemos ahora la Decla-

87		 La construcción del pluralismo en Guatemala: convenios internacionales en mate-
ria de derechos humanos y su aplicación, Cuadernos de Estudio (Lascasianos), núm. 77, 
Guatemala, Universidad Rafael Landívar, abril de 2006, p. 4. Véase Tau Anzoátegui, La 
ley en América hispana, desde el descubrimiento hasta la emancipación, Buenos Aires, 
Academia Nacional de Historia, 1992.

88		 Pereña, Luciano, Carta magna de los indios, Madrid, Universidad Pontificia de 
Salamanca (siglos XVI y XVIII), 1987 (Cátedra V Centenario). Véase Zavala, Silvio, La 
defensa de los derechos de los hombres en América Latina. Siglos XVI y XVIII), México, 
UNAM, 1982; Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando y Ordóñez Mazariegos, Carlos, 
“Etnicidad y derechos humanos”, Revista Crítica Jurídica, México, núm. 12, 1993.

89		 Véase Castañeda Delgado, Paulino, La teocracia pontifical en las controversias 
sobre el nuevo mundo, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1996, p. 
492; Zavala, Silvio, Ensayos sobre la colonización española en América, Buenos Aires, 
1944.

90		 La civilización en choque. Hegemonía occidental, modernización y Estado perifé-
rico, Madrid, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 1999, p. 17. 

91		 Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando, La opinión consultiva de la Corte de Gua-
temala sobre la constitucionalidad del Convenio 169 de la OIT, México, Corte de Consti-
tucionalidad de la República de Guatemala-UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 
1998.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



ADMINISTRACIÓN DE JUSTICIA INDÍGENA 71

ración Universal de los Derechos de los Pueblos Indígenas de Naciones 
Unidas, que es motivo de este trabajo. Sin embargo, las legislaciones 
nacionales de Colombia, Bolivia, Nicaragua, Perú y Venezuela son más 
avanzadas.

Pero no debemos dejar de lado las concertaciones políticas, como el 
Acuerdo sobre Identidad y Derechos de los Pueblos Indígenas,92 cuyo 
tránsito de compromiso de Estado pasó a ser un cuerpo normativo.93

No obstante estos relativos avances y la preocupación en este Congre-
so sobre el tema, practicamos etnocidio en contra del derecho indígena, 
y como todas las prácticas culturales siguen siendo subordinadas y no es 
posible la práctica del pluralismo cultural y jurídico en la medida en que 
se estima que la concepción jurídica occidental es superior a la indíge-
na, por lo anterior, se hace necesario hacer efectivos los principios de la 
igualdad jurídica, la diferencia cultural, la tolerancia, la solidaridad, en 
el marco de la diferencia cultural, y la tolerancia y la solidaridad en el 
marco de sociedades no sólo pluriétnicas, sino también pluriculturales. 
Las facultades de derecho y ciencias sociales deben instaurar no sólo 
cátedras en la materia, sino desarrollar, a su vez, investigaciones. Na-
ciones Unidas ha preparado un informe que puede dar pie a una discu-
sión sobre la administración de justicia estatal e indígena en México y 
en Guatemala94 del monismo jurídico. En nuestro programa de maestría 
sobre etnicidad, etnodesarrollo y derecho indígena, en la Facultad de De-

92		 No obstante, para Rachel Sieder, en cuanto a la justicia guatemalteca, “su naturale-
za ineficiente y discriminatoria contribuye a la permanencia de la impunidad y a la falta 
del acceso a la justicia mínimamente eficaz para la gran mayoría de la población, con el 
resultado de que grandes sectores de la población, y en particular los pueblos indígenas 
no tienen confianza en él”. El derecho consuetudinario, la reforma judicial y la imple-
mentación de los Acuerdos de Paz, Guatemala, FLACSO, 1998, p. 8.

93		 Sin embargo, hay circunstancias negativas: la militarización de las comunidades 
indígenas afecto seriamente su derecho indígena hasta la fecha, la reforma a la Cons-
titución de 1985 elimina las funciones de justicia de los alcaldes y sanciona, dejando 
sin ventana al derecho indígena y a la justicia comunitaria; en 1998 fracasa la consulta 
popular o referéndum para la reforma constitucional, no se regula la ley indígena mania-
tada en la propia Constitución. Véase Irigoyen, Raquel, Pautas de coordinación entre 
el derecho indígena y el derecho estatal, Guatemala, Fundación Mirna Mack, 1999; Fe-
rrigno, Víctor, “Proyecto de justicia multicultural”, Quetzaltenango, Guatemala, Misión 
de Naciones Unidas, Minugua, informe de seguimiento 1998 y 1999; Irigoyen Fajardo, 
Raquel et al., Acceso a la justicia en Guatemala: situación y propuestas, Guatemala, 
Agencia Sueca para el Desarrollo, mayo de 2003. 

94		 El acceso a la justicia para los pueblos indígenas en México, México, 2007.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA72

recho de la UNAM,95 hemos implementado el curso sobre administración 
de justicia estatal e indígena.

IV. Declaración Universal de los Derechos 
de los Pueblos Indígenas

Fue aprobada por la Asamblea General en su resolución 61/295 del 
2 de octubre de 2007, y en su artículo 8o. muy puntualmente proclama: 
“Los pueblos y las personas indígenas tienen derecho a no sufrir la asimi-
lación forzada o la destrucción cultural”. Especifica las cinco causales.96

A partir del artículo 9o. fortalece la propuesta señalando ampliamente 
los derechos culturales y sobre un futuro quehacer en materia de protec-
ción de éstos como políticas de Estado en materia de pluralismo cultural 
y revitalización étnica.

Llama la atención su artículo 34, que señala: 

Los pueblos indígenas tienen derecho a promover, desarrollar y mante-
ner sus estructuras institucionales y sus propias costumbres, espirituali-
dad, tradiciones, procedimientos, prácticas y, cuando existan, costumbres 
o sistemas jurídicos, de conformidad con las normas internacionales de 
derechos humanos.

Persiste, como dijimos, la herencia colonial, al igual que en el Conve-
nio 169 de la OIT. Sólo que cabe agregar que la aceptación del derecho 
de los pueblos originarios devino de un actitud tolerante y pragmática en 
tanto que percibieron las bondades en la organización social y en muchas 
costumbres indígenas (como la política colonial española).97

95		 Tema que hemos trabajando también en nuestras Jornadas Lascasianas Internacio-
nales, las cuales pueden consultarse en www.juridicas.unam.mx/inst/evacad/lascasianas.. 

96		 “a) Todo acto que tenga por objeto o consecuencia privar a los pueblos y las per-
sonas indígenas de su integridad como pueblos distintos o de sus valores culturales o 
su identidad étnica, b) Todo acto que tenga por objeto o consecuencia enajenarles sus 
tierras, territorios o recursos; c) Toda forma de traslado forzado de población que tenga 
por objeto o consecuencia la violación o el menoscabo de cualquiera de sus derechos; d) 
Toda forma de asimilación o integración forzada; e) Toda forma de propaganda que tenga 
como fin promover o incitar a la discriminación racial o étnica dirigida contra ellos”.

97		 Pérez Perdomo, Rogelio, Los abogados en América Latina. Una introducción his-
tórica, Colombia, Universidad Externado de Colombia, 2004, p. 43.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



ADMINISTRACIÓN DE JUSTICIA INDÍGENA 73

Por tanto, hablar de “derechos humanos” en el contexto colonizador, 
no se da como una fórmula de “respeto de los valores alternos, sino pre-
cisamente, como un procedimiento de anulación de la diversidad”.98

Sin duda, la reproducción del discurso colonial en el Convenio 169 
de la OIT y en la Declaración Universal de los Derechos de los Pueblos 
Indígenas implica “La constante interiorización material y simbólica de 
las sociedades nativas que conduce al desarrollo de procesos tipificables 
como etnocidio… no supone una acción coyuntural del Estado, sino par-
te de una misma definición estructural de acuerdo con el modelo unina-
cional tradicionalmente tomado como paradigma”.99 Así, hay “gente de 
costumbres y gente de razón”.

Sin embargo, si nos avocamos al derecho en la globalización y las se-
rias limitaciones del derecho internacional, encontramos contribuciones 
más allá del supuesto “aldeanismo” de las propuestas jurídicas indígenas, 
que proponen desde abajo una contribución mundial.

Dicen los expertos que hay dos características igualmente promiso-
rias:

Que los pueblos indígenas reclaman la autodeterminación y su dere-a)	
cho a la tierra con el propósito de reivindicar sus costumbres, leyes 
y territorios ancestrales locales, y se han movilizado globalmente 
en alianzas con otros pueblos indígenas y organizaciones trasnacio-
nales en defensa de sus derechos.
Que los movimientos indígenas sean de carácter identitario pone de b)	
relieve la dimensión claramente cultural de la globalización con-
trahegemónica, es decir, el hecho de que los movimientos sociales 
globales se constituyen a partir de diferencias, como la igualdad. 
De hecho, el carácter icónico de la lucha zapatista (y el movimiento 
indígena en su conjunto) para el movimiento por la justicia global 
reside en su capacidad de unir su aspiración a la justicia económica 
(justicia étnica y de género).100

98		 Pérez Collados, José María, “El proceso intercultural de formación de los derechos 
del hombre hispanoamericano”, Anuario Mexicano de Historia del Derecho, México, 
1994, pp. 187-218.

99		 Bartolomé, Miguel Alberto, Gente de costumbre y gente de razón, México, Siglo 
XXI, 1997, p. 70.

100		 Rodríguez Garavito, César y Arenas, Luis Carlos, “Derechos indígenas, activismo 
trasnacional y movilización legal: la lucha del pueblo U´wa en Colombia”, en Sousa San-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA74

Por las razones enunciadas en este contexto, conviene distinguir entre 
globalización de arriba hacia abajo, y globalización de abajo hacia arriba, o 
entre la globalización hegemónica y la globalización contrahegemónica.101

Para este Congreso resultaría importante un resolutivo que llamara la 
atención sobre las limitaciones del Convenio 169 de la OIT y la Declara-
ción Universal de los Derechos de los Pueblos Indígenas.

Desde la antropología y sociología simbólica, podríamos hablar que 
hay de mito a mito, y el otro puede ser:

... la negación de la cultura propia sería la manifestación subordinada a po-
deres externos de economía y política. Desde este punto de vista la cultura 
estará en la sucesión de las figuras pasivas, imágenes del mundo o cosmo-
visiones que se asumen como imposturas en el curso de la historia. En ese 
sentido la cultura mixe tiene que afirmar su propia historia.102

V. Pluralismo

1. Pluralismo cultural y jurídico

El pluralismo jurídico es un tema que surge en Europa a principios 
del siglo pasado, proclamando la necesidad de alternativas al insufi-
ciente derecho del Estado. Hoy aparecen con fuerza las teorías plura-
listas del derecho debido a las siguientes razones: a) la presión contra el 
derecho estatal de las comunidades étnicas y de los colectivos sociales 
marginados; b) el mayor conocimiento de la cultura jurídica existente en 
el mundo, y c) la mayor posibilidad de políticos y juristas por el hecho de 
la diversidad cultural y jurídica, al decir de Ramón Soriano.103

La regulación del pluralismo jurídico en el Convenio 169 de la OIT 
se adscribe a lo que se ha denominado “pluralismo jurídico formal uni-
tario”.

tos, Boaventura et al., El derecho en la globalización desde abajo, México, Universidad 
Autónoma Metropolitana-Antropos, p. 216.

101		 Sousa Santos, Boaventura, Por una concepción multicultural de los derechos hu-
manos, México, UNAM, 1998, p. 18.

102		 Munch Galindo, Guido, Historia y cultura de los mixes, México, UNAM, 1996, 
p. 78.

103		 Sociología del derecho, España, Ariel Derecho, 1997, p. 359. Para una bibliografía 
sobre el tema pueden consultarse las siguientes páginas www.bibliojuridicas.org y www.
juridicas.unam.mx. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



ADMINISTRACIÓN DE JUSTICIA INDÍGENA 75

André Hoekema distingue un pluralismo formal “unitario” y un plu-
ralismo jurídico “igualitario”. La diferencia estriba en determinar si el 
derecho oficial se reserva o no la facultad unilateralmente, de determinar 
la legitimidad y el ámbito de los demás sistemas de derecho reconoci-
dos.104

Carlos Federico Mares de Souza estima que se habla “de un derecho 
propio, pero inferior, porque debe normarse por los derechos fundamen-
tales, por el sistema jurídico nacional, o de los derechos humanos inter-
nacionalmente reconocidos”.105

Para el caso guatemalteco, la composición pluriétnica y pluricultural 
es una de las razones fundamentales, por ser el asiento de los denomina-
dos pueblos testimonios, en particular los mayas. Por su parte, el sistema 
jurídico indígena tiene una larga data compartida con México, en tanto 
que las fronteras nacionales no son necesariamente las fronteras étnicas, 
mismas que se dibujaron en el siglo XIX con los criollos que formularon 
la independencia, y los ladinos que construyeron el Estado-nación. Dicho 
en otros términos, las dos identidades que asume el colonialismo interno 
y excluyen a los pueblos originarios que conforman un extraordinario 
abanico multicultural. Por lo tanto, el pluralismo cultural y pluralismo ju-
rídico son un fenómeno que con retardo quiere descubrir la antropología 
jurídica, en tanto que etnocéntricamente olvidan las raíces prehispánicas 
y afroamericanas que le dieron su más remoto antecedente.

2. Legalidad y legitimidad del derecho indígena

La legitimidad y la legalidad del derecho indígena tiene, a nuestro en-
tender, tres vertientes:

104		 Hoekema, André, “Hacia un pluralismo jurídico formal de tipo igualitario”, América 
Indígena, México, vol. LVIII, 2000, pp. 269-272.

105		 “Autodeterminación de los pueblos indígenas y jusdiversidad”, América Indígena, 
México, vol. LVIII, 2000, p. 308. En esta línea se pronuncia Cabedo Mallol, Vicente, 
“Reconocimiento del derecho y la jurisdicción indígena y el Convenio 169 de la OIT”, 
en Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando, Pueblos indígenas y tribales: respeto, par-
ticipación y consulta, México, Plaza y Valdés, 2008; también González Galván, Jorge, 
“Reconocimiento del derecho indígena en el Convenio 169 de la OIT”, en Ordóñez Ci-
fuentes, José Emilio Rolando, Análisis interdisciplinario del Convenio 169 de la OIT, 
IX Jornadas Lascasianas Internacionales, México, UNAM, Instituto de Investigaciones 
Jurídicas, 2000. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA76

a) Por cuanto que los pueblos indígenas lo consideran como un siste-
ma jurídico. Tienes sus operadores (sistemas de autoridad/ejercicio juris-
diccional), construcción epistemológica y ética.

Coincidente con la opinio juris (doctrina) guatemalteca que se inició 
con los trabajos de don Manuel García Elgueta,106 en el siglo XIX, en 
pleno auge de la implementación del juspositivismo, y los trabajos pio-
neros de Flavio Rojas Lima y Julio Hernández Sifontes, precursores de la 
antropología jurídica en Guatemala, a partir de sus reflexiones realizadas 
en el marco de la Universidad de San Carlos de Guatemala, cuando resal-
tan “que en Guatemala se puede hablar, con suficiente base empírica, de 
la existencia prolongada de un sistema de normas consuetudinarias que 
encajarían en los distintos campos del moderno derecho occidental”.107

2. En el marco del derecho internacional público moderno: Convenio 
169 de la OIT y la Declaración de Naciones Unidas sobre Derechos de 
los Pueblos Indígenas, con las reservas asentadas, las cuales, para el caso, 
deberían ser llevadas al denominado derecho positivo nacional y a sus 
operadores de justicia. La Constitución vigente en Guatemala se funda 
en dos principios básicos: la supremacía constitucional y el pluralismo 
político; este segundo dado “la estructura social es por naturaleza hetero-
génea, como suma de muchas realidades económicas, sociales, profesio-
nales, étnicas, que muchas veces generan intereses contrapuestos”.108

En lo jurídico podemos hablar de que el derecho indígena o consuetu-
dinario, como se le asigna en el Convenio 169 de la OIT y el Acuerdo de 

106		 Carranza, Jesús y García Elgueta, Manuel, Historia de un pueblo de los altos, Quet-
zaltenango, Guatemala, Establecimiento Tipográfico Popular, 1897. 

107		Rojas Lima, El derecho consuetudinario en el contexto de la etnicidad en Guate-
mala, Guatemala, Procuraduría de Derechos Humanos, 1955; El derecho guatemalteco 
como un hecho social, Guatemala, Universidad de San Carlos, 1975; Hernández Sifon-
tes, Realidad jurídica del indígena guatemalteco, Guatemala, Universidad de San Carlos, 
1965. En 1970 trabajé la temática en mi tesis de grado de licenciatura: Una comunidad 
indígena guatemalteca frente a la ignorancia del derecho, Facultad de Derecho de Quet-
zaltenango, Universidad de San Carlos, 1970. Hoy existen significativos aportes sobre el 
derecho indígena desde una visión interior de los propios pueblos indígenas, que es muy 
significativa. El Instituto de Investigaciones Jurídicas de la Universidad Rafael Landívar 
viene editando los Cuadernos Lascasianos (apoyo a las Jornadas Lascasianas del Instituto 
de Investigaciones Jurídicas de la UNAM) sobre la temática del derecho indígena, plura-
lismo jurídico y otros temas sobre Guatemala.

108		 Véase García Laguardia, Jorge Mario, Política y Constitución. La Constitución de 
1985, Guatemala, Procuraduría de Derechos Humanos, 1993, pp. 55 y ss.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



ADMINISTRACIÓN DE JUSTICIA INDÍGENA 77

Identidad, constituye en su conjunto parte del Corpus Juris Guatemal-
ensis.109

3. En el derecho nacional, aceptado en la Opinión consultiva sobre la 
aplicación del Convenio 169 de la OIT de la Corte de Constitucionalidad, 
la Constitución de la República de Guatemala, el Código Municipal (De-
creto núm. 12-2002 del Congreso), en especial su artículo 65; en el Códi-
go Procesal Penal (CPP), al normar el principio de oportunidad como un 
medio de aplicación de los usos y costumbres para la resolución de los 
conflictos en forma alternativa, y en el Acuerdo de Paz sobre Identidad y 
Derechos de los Pueblos Indígenas (AIDPI), en su capítulo IV, inciso B.110

Tenemos resoluciones en favor de su aplicación, dadas por la propia 
Corte Suprema de Justicia y otros tribunales nacionales de menor jerar-
quía, sin constituir, por ahora, jurisprudencia como sucede en algunos 
países, como Colombia, y la implementación con su bendición de los tri-
bunales comunitarios indígenas en cinco zonas del país, y, en particular, 
con la propia y legítima administración de justicia de los pueblos origina-
rios en algunos casos “clandestina” por la persecución etnocida-jurídica 
del Estado guatemalteco. Aparece en lo legal y en los compromisos de 
Estado, en el Acuerdo de Identidad y Derechos de los Pueblos Indígenas, 
y como sugerencia, pero a puerta cerrada y sin espacios políticos y físi-
cos, en la experiencia de los denominados centros de administración de 
justicia, CAJ.111

En materia de pluralismo, el derecho indígena exige respeto y agrade-
cimiento por sus bondades a la madre tierra (la naturaleza), el ser humano 
y el Creador; el respeto y el agradecimiento permiten el equilibrio y la 
armonía. Pugna por la igualdad social, y, de esa suerte, los servicios co-
munitarios sirven para compensar las diferencias económicas y permitir 
al prestatario el goce del prestigio social. Por supuesto, no hablamos del 

109		 Lemus, Isidro, Cuatro grandes claves en la interpretación de la cultura, Guatema-
la, Editorial Universitaria USAC, 1976, p. 88.

110		 Véase Marroquín Guerra, El peritaje cultural indígena como forma del pluralismo 
indígena en Guatemala, Cuadernos de Estudio (Lascasianos), núm. 70, Guatemala, Uni-
versidad Rafael Landívar-UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, marzo de 2006, 
y Ordóñez Mazariegos, Carlos, El pueblo maya-kichee´frente al neoliberalismo, la mun-
dialización y la globalización, Cuadernos de Estudio (Lascasianos), núm. 64, Guatemala, 
Universidad Rafael Landívar-UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, septiembre 
de 2005. 

111		 Ordóñez Cifuentes José Emilio Rolando et al., Pueblos indígenas y tribales. Respe-
to, participación y consulta, cit. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA78

caciquismo económico ni político “indígena”; el pluralismo jurídico tie-
ne, entonces, otro referente: la vida económica diferenciada y la educa-
ción igualitaria y socializante del mundo indígena. En ese orden de ideas, 
la “constitucionalidad indígena” y/o “El derecho internacional publico 
indígena” parte de los derechos económicos, sociales y culturales y no 
de las denominadas garantías individuales. No es lo “tuyo y lo mío”, es 
lo nuestro.

En Guatemala las prácticas etnocidas ofrecen múltiples rostros, uno de 
ellos es la persecución del derecho indígena y sus sistemas de cargos, y 
con ellos la negación del pluralismo jurídico, hoy de “baja intensidad”, si 
recordamos los años del conflicto armado, o quizá más sofisticado o más 
perverso. La destrucción de las prácticas económicas, sociales y comuni-
tarias conlleva a la desarticulación de las prácticas jurídicas indígenas y, 
en el mejor de los casos, a su invisibilidad como un mecanismo de defen-
sa legítimo, pero debe tomarse en cuenta que también la operacionalidad 
de su derechos es distinta a las formas de organización judicial estatal, 
en donde el prestigio social, el servicio comunitario, la experiencia ciu-
dadana indígena y, además, estatal-nacional, su adscripción calendárica 
maya y xinca, y otras circunstancias valorativas dentro del régimen de la 
sustentación política y moral en la comunidad son definitorias.112

Sin embargo, como dice Guillermo Goussen, en el prólogo del libro de 
Guido Munich, los pueblos indígenas tienen “la desgracia de ser etnias 
dominadas en un país que entró a la modernidad con los ases de la mise-
ria ocultos en la manga”.

112		 Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando, Economía, sociedad y derecho indígena, 
Guatemala, Universidad Rafael Landívar, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Cuader-
nos de Estudio (Lascasianos), núm. 67, 2006, pp. 28-31.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas




