
79

LA RESISTENCIA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS

La verdad es que toda la historia de Amé-
rica puede leerse como una larga guerra 
entre las fuerzas de la dignidad; y las que 
nos niegan la posibilidad de ser voces, 
nos condena a ser ecos, nos niegan la 
posibilidad de tener cuerpo propio y nos 
obligan a ser sombra de otros.

Eduardo Galeano

La ponencia pretende dar cuenta de cuatro tesis encaminadas a tratar la 
temática propuesta para este Congreso Internacional de Mayistas: “Una 
lucha milenaria por su permanencia”.

Los mitos de la denominada “siesta colonial” 
y la del “indio pasivo”

Don Vicente Cobarrubias, autor de las Rebeliones indígenas en la 
Nueva España, daba cuenta de que muy extendida e intencionalmente se 
afirma que durante los tres siglos de la dominación española, la vida de la 
sociedad novohispana devino de un conformismo colectivo, y que como 
consecuencia de esa actitud, la pasividad y la quietud fueron las caracte-
rísticas dominantes durante la colonia, y advierte cómo en esa forma se 
ha falseado y se sigue falseando la verdad histórica y que por ese camino 
se ha tratado y se sigue tratando de ocultar la realidad. Su esfuerzo con-
sistió en argumentar la falsedad de ese argumento dando cuenta de las 
rebeliones indígenas.113

113		 Rebeliones indígenas en la Nueva España, Guatemala, Ministerio de Educación 
pública, 1951 (con una introducción sobre las rebeliones indígenas en Guatemala).

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA80

Por su parte, Norma Stolls refuta también el mito del “indio pasivo”

Sobre el particular, es importante tener presente lo que se ha denominado 
el “mito del indio pasivo” la pacificación de los indios rebeldes ha tenido 
que hacerse una y otra vez y todavía no se ha consumado. La iglesia in-
tervino en lugares donde el ejército no logro pacificar a los indios: en las 
provincias del norte guatemalteco (conocida en la actualidad como Alta 
y Baja Verapaz) los frailes dominicos pacíficamente pusieron a los indios 
bajo control español, rebelándose unos veinte años después en 1556.114

Estamos en total acuerdo con las propuestas, pero las razones de las 
afirmaciones mitómanas devienen de la dominación colonial castellana, 
los colonialismos internos (criollo-ladino) y ahora neoliberales. La his-
toria forma parte de los instrumentos por medio de los cuales la clase 
dirigente mantiene su poder. El aparato de Estado trata de controlar el 
pasado, al nivel de la política práctica y al nivel de la ideología. El poder 
controla el pasado, sobre todo el más reciente, tal como lo conoce por 
medio de su policía, sus oficinas de investigación y sus informes admi-
nistrativos.

Se trata de una historia inmediata de Estado, que opera en secreto, tan-
to para reunir sus materiales como para utilizarlos. Seguramente para el 
dominado la voluntad de liberar el pasado, de apoyarse en él para afirmar 
la identidad nacional es igualmente fuerte en los movimientos de libe-
ración del tercer mundo. La reivindicación del pasado, su reconquista, 
suelen adoptar la forma de una inversión de signos y de valores, que dan 
motivo de burla, como lo afirma Jean Chesneaux.115

114		 Stolls, Norma, “La minoría que es una mayoría los indios de Guatemala”. Guate-
mala una historia inmediata, México, Siglo XXI, 1970, pp. 211-231.

115		 ¿Hacemos tabla rasa del pasado? Apropósito de la historia y de los historiadores, 
México, Siglo XXI, 1988. Nuestro autor, reforzando su planteamiento, hace referencia al 
fenómeno histórico de las experiencias del tercer mundo y cita como ejemplos de África: 
los nombres mismos de los nuevos Estados: Ghana, Malí, reavivan las tradiciones de la 
Edad Media negra, completamente olvidada en la época colonial, cuando esos países 
se llamaban Costa de Oro o Sudán. Los revolucionarios tupamaros que han recogido y 
popularizado el nombre del último inca (Túpac Amaru, que se opuso a los españoles en 
el siglo XVI); el proceso de los revolucionarios vietnamitas o palestinos sugiere que es lo 
mismo. Alude a la toma de Alcatraz por los indios norteamericanos en 1970, que ofrecie-
ron pagar simbólicamente 25 dólares de plata por el precio ofrecido con desdén por los 
blancos a los indios a cambio de instalarse en la isla de Manhattan en el siglo XVII. (p. 41). 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA RESISTENCIA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS 81

Dominique Perrot y Rey Preiswerk, después de una muy buena docu-
mentada investigación sobre los textos históricos de los países europeos, 
incluso la Unión Soviética (en su momento), advierten el enfoque etno-
céntrico, por lo que entre sus conclusiones insisten en la influencia de la 
descolonización no sólo en las relaciones entre los Estados, sino sobre 
el modo de estudiarlas (derecho internacional), y cómo, refiriéndose a 
los manuales de historia aludidos, el etnocentrismo se presenta como un 
fenómeno, sin duda más sutil, que orienta los pasos del autor sin que él 
lo perciba.116

Infortunadamente, los latinoamericanos también fuimos “educados” 
en esa visión, cuando nos enseñaron historia universal. Vimos la cultu-
ra mediterránea como modelo de civilizaciones. Nuestro primer conoci-
miento sobre el continente africano, más bien el África negra, partió de 
los grandes mitos —como afirma Hilda Varela— que Occidente ha crea-
do en torno a ese continente: Tarzán, el “superman blanco”, y los “negros 
salvajes” agrupados en tribus, sin cultura y sin historia.117

Para el caso del los indígenas norteamericanos, la figuras “heroicas”, 
como el llanero solitario. A los indígenas, en lo que define el campo an-
tropológico: compulsiones ideológicas, se les hace perder confianza en 
su propia cultura, tanto que terminan por renegar de sus valores y tradi-
ciones milenarias a fuerza de repetir y escuchar afirmaciones etnocéntri-
cas que menosprecian el quehacer indígena;118 así como en las reserva-
ciones norteamericanas, donde no hay un solo niño que no regrese a su 
casa avergonzado y lloroso después de una de esas sesiones en las que se 
le enseña que su pueblo es sucio y parecido a los animales, y que son una 
especie de seres inferiores.119

El meollo de la cuestión estaba en la forma en que los europeos “vieron” 
y “conocieron” a los indígenas, es decir, la forma en que los fueron inte-
grando cognoscitivamente en su universo semiótico e ideológico. En otras 

116		 Etnocentrismo e historia. América indígena, África y Asia en la visión distorsiona-
da de la cultura occidental, México, Nueva Imagen, 1979, pp. 11-39.

117		 Varela, Hilda, África: crisis del poder político. Dictaduras y procesos populares. 
México, Cestem y Nueva Imagen, 1981, p.13.

118		 Cueva Jaramillo, Juan, ”Etnocentrismo y conflictos culturales. Antropología de la 
aculturación”, en UNESCO, América Latina y el Caribe. Identidad y pluralismo, vol. 5, 
núm. 3, 1978, p. 27. 

119		 Johansen, Bruce y Maestas, Robert, Wasi´chu. El genocidio de los primeros norte-
americanos, México, Fondo de Cultura Económica, 1982, pp. 78 y 79.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA82

palabras, se trata de determinar el encuentro y la relación con el otro. Tema 
que ha sido magistralmente tratado por Todorov cuado se refiere a la Con-
quista de América.120

Cardoza y Aragón, refiriéndose a Guatemala, señaló: “El complejo 
creado por el explotador no nos deja ver la delicadeza de las cosas indí-
genas. Alguien a manera de excusa, me dice al sentarme a su mesa. Los 
indios se la ponen” quienes explotan a los indios los consideran holgaza-
nes y perezosos, taimados y lentos, sin iniciativa. Sin redención posible, 
borrachos y degenerados. No hay defecto que no tengan.121

La antropología colonial partió después del reconocimiento de la hu-
manidad del indio, con un avance del debate religioso y se dio paso al 
“hombre primitivo”, al “buen salvaje”, a los “bárbaros”, o los “pueblos 
sin historia”, en referencia a México, como lo señalaron los padres del 
marxismo.

Sergio Bagu señala que la idea de que existen pueblos civilizados y 
otros semicivilizados y bárbaros, con la coincidencia que los primeros 
son del centro y oeste de Europa y también de los Estados Unidos, apa-
rece en el principio del comunismo, que Engels redactara en 1847, en 
donde explica que la gran industria ha nivelado la evolución social dan-
do nacimiento a las “dos clases decisivas de la sociedad” (burguesía y 
proletariado) en todos “los países civilizados”. La revolución comunista, 
como consecuencia, tendrá que desarrollarse simultáneamente en todos 
los países civilizados: Inglaterra, Norteamérica y Alemania.122

Samir Amin señala que los posicionamientos eurocéntricos también alcan-
zaron al marxismo respecto a la definición de la “nación”, que son los de 
Lenin, Estalin; son también los de la segunda internacional y de los mar-
xistas austriacos, y están también implícitos en la teoría burguesa revolu-
cionaria de la Revolución francesa.123

Los argumentos citados son los utilizados por Occidente para descali-
ficar a los hombres y a las mujeres de los pueblos colonizados, y señalar, 

120		  Stavenhagen, Rodolfo et al., Derecho indígena y derechos humanas en Améri-
ca Latina, México, Instituto Interamericano d Derechos Humanos-Colegio de México, 
1988.

121		 Guatemala las líneas de su mano, México, FCE, 1956. pp. 399 y 350, respectiva-
mente.

122		 Bagu, Sergio, Marx y Engels, diez conceptos fundamentales en proyección históri-
ca, México, Nuestro Tiempo, 1980, p. 142.

123		 El eurocomunismo en la teoría de la nación, México, Siglo XXI, 1975.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA RESISTENCIA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS 83

además, su sentido del honor justamente por ese viejo repertorio discri-
minador de su calidad humana.

De esa manera, nos dice Josefina Oliva de Coll: 

La historia tradicional presenta la conquista como una hazaña prodigiosa 
realizada por un puñado de valientes que dominan casi con solo su presen-
cia, en nombre de Dios y Castilla, a millares de seres primitivos y salvajes. 
Una simple lectura de las Crónicas demuestran lo contrario: la oposición 
fue encarnizada y sistemática a partir del momento en que pasada la sor-
presa y confusión del encuentro, la presencia en la llegada de los supues-
tos dioses anunciados por la tradición es substituida por la conciencia de 
la excesivamente terrenal naturaleza de los invasores. La resistencia es 
decidida y valiente, suicida a menudo de aquellos hombres y mujeres des-
nudas e indefensos que luchan contra las armas de fuego, los caballos, los 
perros amaestrados “cebados en indios cosa de grande crueldad, que los 
despedazaban bravamente”. Se manifiesta con el incendio de pueblos y 
sembradías al aproximarse las tropas invasoras; con la huida a las monta-
ñas de los moradores de pueblos y ciudades con los abortos de las mujeres 
desesperadas se provocaban ante la esclavitud y el hambre que esperaban 
a sus hijos “para no dar a luz a bastardos”; con los suicidios de millares de 
personas convencidas de su impotencia para sacudirse el yugo con la lucha 
armada constante y tantas veces admirable de los valientes.124

Esta leyenda, denunciada por Bartolomé de las Casas y descrita como 
triunfo de los cronistas de los invasores, es la otra historia: la de la resis-

124		 El panorama sobre la resistencia indígena lo encontramos en Oliva de Coll, Josefi-
na, La resistencia indígena ante la conquista, México, Siglo XXI, 1991. Véase, también, 
Barre, Marie Chantal, Ideologías indigenista y movimientos indios, México, Siglo XXI, 
1983; Bastos, Santiago y Camus, Manuela, Quebrando el silencio. Organizaciones del 
pueblo maya y sus demandas, Guatemala, FLACSO, 1993; Carmack, Robert, Historia 
social de los quichés, Guatemala, Seminario de Integración Social, 1970; Falla, Ricardo, 
Quiché rebelde, Guatemala, Universidad de San Carlos, 1979; León Portilla, Miguel, La 
visión de los vencidos, México, UNAM, 1987; Escárzaga y Gutiérrez, Raquel (coords.), 
Movimiento indígena en América Latina: resistencia y proyecto alternativo, México, Go-
bierno del Distrito Federal, 2005; García de León, Antonio, Resistencia y utopía, México, 
ERA, 1986; Gibson, Charles, Los aztecas bajo el dominio español; Martínez Peláez, 
Severo, La patria del criolla, Universidad de San Carlos de Guatemala, 1980; Motines 
de indios, México, Universidad de Puebla, 1985; Semo, Enrique, México un pueblo en 
la historia, México, 1981; Soriano Hernández, Silvia, “La lucha contra el cristianismo 
una forma de resistencia indígena”, Revista CIMECH/UNAM, enero-junio de 1993, y 
Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando, “La insurgencia de 1820 en el partido de Toto-
nicapán”, Revista CIMECH/UNAM, enero-junio de 1993. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA84

tencia permanente, y la que se repite contra los pueblos originarios en las 
políticas genocidas de los “Estados modernos” es la historia de Guatema-
la y también la de México. Pero Bartolomé, al mismo tiempo que denun-
ció los horrores del sistema colonial, hizo una apología de las culturas 
nativas con base en su vasta recopilación de materiales etnográficos.125

El registro histórico de la lucha de los pueblos de las primeras nacio-
nes deviene del inicio de la invasión castellana.

Las resistencias pasivas, movimientos mesiánicos, rebeliones y re-
vueltas armadas que fueron apareciendo desde el principio de la conquis-
ta ilustran esta larga lucha en contra de la opresión y de la dominación 
de la que son víctimas los pueblos originarios, e indican la senda de esta 
historia. Si bien estas diferentes formas de resistencia dejaron un saldo de 
fracasos y represiones muy duros desde hace cinco siglos ha alimentado 
la memoria colectiva indígena, que conforma, hoy en día, esta indiani-
dad. El pluralismo cultural no es el verdadero obstáculo para la forma-
ción de una sociedad nacional en América Latina, sino esta estructura 
colonial.126

Debemos insistir en la constitución de un Estado multinacional, plu-
riétnico, plurilingüístico, pluricultural frente a las políticas “indigenis-
tas” de segregación, integración y simulación que vivimos. El ejemplo 
boliviano es ejemplar: “22 de enero de 2010. Nace el Estado Plurinacio-
nal de Bolivia. En esta histórica fecha muere el Estado liberal y colonial 
y nace el Estado Plurinacional de Bolivia, que garantizará la igualdad de 
derechos entre todas y todos los bolivianos, la distribución de la riqueza 
y la soberanía” “ama sua (no ser ladrón) ama llulla (no ser mentiroso) y 
ama qhella (no ser flojo)”.127

125		 Matos Mar, José, “Nuevos retos del indigenismo”, en Ordóñez Cifuentes, José, I 
Jornadas Lascasianas, Derechos humanos de los pueblos indígenas, México, UNAM, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1991, p. 220. Véase Ordóñez Cifuentes, José Emi-
lio Rolando, Reflexiones lascasianas: antecedentes en materia de derechos humanos de 
los pueblos indígenas, México, Tinta Negra, 2000, y “Discurso inaugural: el debate de 
Valladolid”, La defensa de los derechos de los pueblos originarios, afroamericanos y 
migrantes. XVI Jornadas Lascasianas Internacionales, México, UNAM, 2008. 

126		 Véase Morin, Francoise et al., Indignidad, etnocidio e indigenismo en América 
Latina, México, CEMCA-Instituto Indigenista Interamericano, 1982, p. 16. 

127		 Bolivia, Ministerio de Justicia, Boletín informativo, La Paz, febrero de 2010. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA RESISTENCIA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS 85

La resistencia de los primeros pueblos de Abya Yala 
como una contribución civilizatoria

Debemos considerar que frente a la destrucción, a veces irreversible, 
de la cultura y la identidad de los pueblos sometidos al yugo colonial y 
neocolonial, los pueblos originarios tomaron conciencia de su destruc-
ción cultural como un hecho inseparable de la dominación y el imperati-
vo de asumir una política de resistencia de reafirmación de su identidad.

De esa suerte tenemos que los movimientos de liberación y descoloni-
zación son también los movimientos que en los umbrales del siglo XXI 
serán los únicos capaces de reelaborar una nueva concepción de los dere-
chos humanos, que tome en cuenta los derechos colectivos de los pueblos 
bajo los signos de la tolerancia, del pluralismo cultural y en contra de las 
prácticas neoliberales, que les afectan más que a otros sectores. Estos 
movimientos, además, contribuyen notablemente a la construcción de la 
paz mundial, y sobre el particular tenemos como muestra los acuerdos 
de paz que para Guatemala y México se dieron con la esperanza de su 
cumplimiento como un compromiso de honor de los gobiernos de estos 
países.

Se trata de rescatar lo que se ha denominado los aportes “tercermun-
distas” en materia de derechos colectivos de los pueblos, que son fruto 
de la lucha descolonizadora. Seguramente en ellos se inscriben las pro-
puestas frente al etnocidio, en tanto que uno de los principales proble-
mas en el campo de los derechos humanos es el etnocentrismo cultural e 
ideológico. El problema, como lo señaló el Departamento de Sociología 
del Derecho, de la Universidad de Lund, Suecia, es cómo superar el indi-
vidualismo occidental con una justicia atomista frente a los reclamos de 
un nuevo discurso en el marco del derecho internacional, que dé cabida 
a los derechos colectivos, y, sobre todo, a reclamos de grupos en desven-
taja, como es el caso de la mayoría de los países del tercer mundo. Este 
problema se agudiza cuando tomamos en cuenta los reclamos de los de-
rechos colectivos. Este grupo de derechos está basado en el proceso de 
descolonización, lo mismo que el surgimiento de la lucha de un nuevo 
orden internacional.

Por lo tanto, la lucha radica en la creación de un nuevo discurso en el 
marco del derecho internacional público moderno, que dé cabida a estos 
postulados y abra brecha, tal como sucede con el Convenio 169 de la 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA86

OIT y la Declaración de Derechos de los Pueblos Indígenas de Naciones 
Unidas.

Naturalmente que las contribuciones de los pueblos originarios en el 
marco internacional enriquecen las limitaciones etnocéntricas dominan-
tes del Occidente, ante la agresión y la dominación, y cambian ante la 
esperanza, en el sentido que propuso Bonfil Batalla.128

 Los reclamos indígenas se dan frente a la imposibilidad de su desarro-
llo material y espiritual que impone el modelo capitalista y ahora con ma-
yor razón las políticas denominadas neoliberales y conforman un plexo 
de demandas globalizadoras de los oprimidos. De esa suerte en la Decla-
ración de Quito en Ecuador, con ocasión del encuentro Continental “500 
años de resistencia india, negra y popular” se reiteraron sus reclamos a la 
autodeterminación como base fundamental de sus derechos colectivos.

Al año siguiente, en el II Encuentro Continental en Quetzaltenango, 
Guatemala (12 de octubre de 191), se acordó que la campaña se denomi-
naría “Resistencia indígena, negra y popular”, y se propuso a Rigoberta 
Menchú al Premio Nobel de la Paz.129

Los principios básicos sobre los derechos fundamentales de los pueblos 
indios de Centroamérica, México y Panamá se fundan en la autonomía 
y autodeterminación, igualdad de derechos, identidad cultural, tierras y 
recursos naturales, educación intercultural, información y comunicación, 
participación política, jurisdicción (autoridades, derecho) movilidad y li-
bre tránsito, autodefensa, relaciones internacionales, internacionalismo 
indio,130 en donde las formas, los contenidos y los “valores” de su cultura 
asumen como patrón para medir las culturas ajenas, que proclaman por 
parte de las culturas dominantes la discriminación y las prácticas etnoci-
das sobre las culturas oprimidas y la resistencia de los grupos periféricos 
y subalternos a las imposiciones “civilizadoras”, al decir de Cirese. Esta 
resistencia se vincula a las propuestas del desarrollo de una “cultura pro-
pia”, o sea, a la capacidad de las respuestas autónomas.

128		 Bonfil Batalla, Guillermo, Utopía y revolución, México, Nueva Imagen, 1981; id.,  
México profundo, México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1989.

129		 Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando, Reflexiones en torno a la esperanza de 
armonía, equilibrio y paz duradera en Guatemala, Guatemala, Óscar de León Palacios, 
2009, p. 76.

130		 Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando, Reclamos jurídicos de los pueblos indios, 
México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1993; id., La cuestión étnico na-
cional y derechos humanos: el etnocidio, México, UNAM, Instituto de Investigaciones 
Jurídicas, 1996.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA RESISTENCIA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS 87

La contribución sociopolítica al derecho internacional 
público moderno del Acuerdo de Identidad y Derechos 

de los Pueblos (Guatemala) y del Acuerdo de San Andrés 
Larráinzar (México), tomando como referencia 

el derecho a la identidad

Como hemos advertido, las justas demandas de los pueblos originarios 
y la satisfacción de éstas buscan una relación de respeto y armonía frente 
a las relaciones asimétricas con los Estados nacionales. En ese sentido, 
los pueblos originarios en lo individual y colectivo (derechos civiles, po-
líticos, sociales, culturales y colectivos de los pueblos) sufren por su con-
dición de discriminación ya que son despreciados por el racismo inheren-
tes a los sentimientos de superioridad de la sociedad nacional, dominada 
por los valores culturales “occidentales”, pero también la explotación de 
clase. Son víctimas de violaciones masivas de sus derechos fundamen-
tales: asesinatos y masacres, que han sido calificadas de genocidio, des-
pojo e irrupción de sus tierras por las transnacionales para explotar sus 
recursos naturales y alterar su medio ambiente, igualmente de empresas 
constructoras; privaciones injustas de libertad, no aplicación de garantías 
individuales constitucionales, discriminación en la aplicación de las leyes 
y procedimientos judiciales, traslados forzosos de población, obstáculos 
en la participación política.

Así “la lucha de los pueblos indígenas y tribales, se relacionan directa-
mente con las privaciones económicas, la explotación, la perdida de tie-
rras, la destrucción ecológica y otras penurias impuestas por el desarrollo 
económico, reforzadas por las políticas neoliberales”, según informes del 
Banco Mundial.131

En la lucha guerrillera latinoamericana (México, Guatemala, Perú, 
Bolivia), los pueblos originarios en lo individual participaron; pero hoy 
no recurren a la violencia ni son separatistas del Estado nacional, y justa-
mente inscriben en él sus reclamos autonómicos.132

131		 Psacharoulos, George y Patrinos, Harry Anthony, “Indigenous People and Powerty 
in America Latina”, Empirical and Analisis, Washington, D.C., Banco Mundial, 1994

132		 Es la lectura de los levantamientos del EZLN en México, que para el caso sus 
reclamos son frente al neoliberalismo y la globalización, la lucha contra el cambio cli-
mático; la lucha de los misquiitos en Nicaragua, los levantamientos de la CONAIE 
en Ecuador, las trasgresiones antiimperialistas del movimiento cocalero en Bolivia, la 
lucha contra las transnacionales mineras en Guatemala y México.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA88

La lucha por “su identidad” es porque han sufrido más de 500 años 
de explotación colonial133 y de políticas de asimilación, integración, si-
mulación y propuestas multiculturales en relaciones asimétricas y de 
imposición. Amén del etnogenocidio sufrido en Guatemala como se ha 
documentado.134

La propuesta es, como insistimos, la “reforma del Estado”135 nacional 
pluricultural, pluriétnico, plurilingüístico con la participación política de 
los pueblos originarios en todos los espacios de las decisiones políticas 
de carácter nacional e internacional, para el caso de los tratados de libre 
comercio, y la dependencia económica y tecnológica como países perifé-
ricos y dependientes.

Los aportes civilizatorios en la lucha descolonizadora de los pueblos 
originarios devienen más recientemente de la reunión de Barbados II,136 
de las cumbres indígenas organizadas por Rigoberta Menchú, de la retroa-
limentación del proceso descolonizador de los años setenta y con ellas las 
propuestas de pensamiento social alternativo:137 las tesis de las regiones 

133		 Consultar  Stavenhagen, Rodolfo et al., Conflictos étnicos y Estado nacional, Siglo 
XXI, 2000.

134		 Proyecto Interdiocesano de Recuperación de la Memoria Histórica (REMHI), Gua-
temala nunca más, Oficina de Derechos Humanos del Arzobispado, 1998; Tomuschat, 
Cristian et al., Guatemala memoria del silencio,  Conclusiones y recomendaciones del 
informe de la Comisión para el Esclarecimiento Histórico, Guatemala, ONU, 1999; Car-
mack, Robert et al., Guatemala cosecha de violencia, Guatemala, FLACSO, 1991; Guz-
mán Bôckler, Carlos, Para recuperar la iniciativa histórica (Guatemala antes y después 
de 1992), Guatemala, Ediciones Suport Matu, 1995; Ordóñez Cifuentes, José Emilio 
Rolando, Rostros de las prácticas etnocidas en Guatemala, UNAM, Instituto de Investi-
gaciones Jurídicas, 1996.

135		 Véase Ordóñez Cifuentes, José (coord.), La construcción del Estado nacional: de-
mocracia, justicia, paz y Estado de derecho, XII Jornadas Lascasianas, México, UNAM, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2004. Las memorias de las Jornadas Lascasianas 
pueden ser consultadas en www.juridicas.mx/inst/evacad/lascasinas y en www.juridicas.
unam.mx. 

136		 Barbados (Grupo), Indignidad y descolonización en América Latina, México, Nue-
va Imagen, 1979.

137		 “Años más tarde, realice lecturas que me ayudaron a comprender que pertenecía a un 
grupo social históricamente oprimido: los pueblos indígenas. Los condenados de la tierra 
de Fanon; el retrato descolonizado, de Memmi; la pedagogía del oprimido, de Freire; la 
cultura como fundamento del movimiento de liberación, de Amilcar Cabral son algunos 
de los textos que contribuyeron a formarme una visión”. Esta cita es un testimonio de 
cómo los aportes universales de liberación y descolonización fueron escuchados por los 
intelectuales indígenas. Hernández, Natalio, “Imágenes de los indígenas: juicios y prejui-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA RESISTENCIA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS 89

de refugio,138 el colonialismo interno,139 la antropología crítica: los mag-
níficos140 en México, Grupo Barbados, los participantes en la reunión de 
UNESCO contra del etnocidio141 y, por supuesto, por el quehacer de la 
dirigencia de los pueblos originarios por sacar adelante el Convenio 169 
de la OIT y la Declaración Universal de los Derechos de los Pueblos In-
dígenas. El Acuerdo de Identidad y Derechos de los Pueblos Indígenas 
y el Acuerdo de San Andrés, con contribuciones notables desestimadas 
por los gobiernos de Guatemala y México. En México su rechazo a la 
denominada “Ley Cocopa” para hacer de la Constitución mexicana un 
verdadero modelo y convertirse en un “muro” de corte kelseniano ante 
los reclamos de los pueblos originarios de México, en contubernio con 
quienes tienen el poder etnocrático y de clase.

Así, desde la perspectiva del movimiento popular e indígena en su lu-
cha frente a la dependencia internacional y el colonialismo interno, cabe 
recordar el mensaje doctrinal civilizatorio del EZLN: “la realidad, Plane-
ta tierra, agosto de 1966: “Para el mundo entero: ¡Democracia!, ¡liberad!, 
¡justicia! Desde cualquier realidad de cualquier Continente!

Este mensaje nos trae el anuncio inesperado de “Que los pobres se 
están levantando u organizando, de que entre lágrimas y sangre pueblos 
nuevos están resurgiendo; de que un mundo verdaderamente nuevo se 
está gestando”.142

cios”, en Klesig-Rempel, Úrsula y Knoop, Astrid (coords.), Lo propio y ajeno. Interultu-
ralidad y sociedad multicultural, México, Plaza y Valdés, 1996.

138		Aguirre Beltrán, Gonzalo, Regiones de refugio, México, Instituto Indigenista Inte-
ramericano, 1967.

139		 González Casanova, La democracia en México, México, ERA, 1965, y Sociología 
de la explotación, México, Siglo XXI, 1969; Stavenhagen, Rodolfo, Las clases sociales 
en las sociedades agrarias, México, Siglo XXI, 1980; Problemas étnicos y campesinos, 
México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 1979. Me parece que la propuesta 
del colonialismo interno fue dada en Río de Janeiro, Brasil en 1974.

140		 En México, después de los trágicos sucesos de 1968, apareció un libro importante 
escrito por Arturo Warman, Margarita Nolasco, Guillermo Bonfil Batalla, Mercedes Oli-
vera y Enrique Valencia (denominados los magníficos), en el cual se resume el panorama 
crítico de la antropología mexicana. De eso que llaman antropología, México, Editorial 
Nuestro Tiempo, 1970.

141		 Véase el capítulo “Aportes doctrinarios de la antropología crítica latinoamericana 
y sus premisas jurídicas”, en Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando, Reflexiones las-
casianas, México, Tinta Negra, 2007, pp. 49-73.

142		 Gerari, Gulio, La conquista permanente, Nicaragua, Ediciones Nicarao, 1992, p. 
332.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA90

Por su parte, la importancia del Acuerdo de Identidad y Derechos de 
los Pueblo Indígenas en Guatemala es su propuesta redefinidora del Es-
tado guatemalteco, transformándolo de un Estado neocolonial, racista, 
discriminador, a otro, que refleje ese carácter multiétnico, pluricultural 
y multilingüe.

La regulación del etnocidio como nota viene 
en la Declaración Universal sobre Derechos 
de los Pueblos Indígenas en Naciones Unidas

No haré mayor alusión a la figura jurídica del “etnocidio”,143 del cual 
me he ocupado en otro texto,144 sólo quiero resaltar, como he señalado, el 
avance que en la Declaración Universal de los Derechos de los Pueblos 
Indígenas de Naciones Unidas debe ser tomado en cuenta para su legis-
lación en nuestros países.

Seguramente su antecedente más serio devino de la Declaración de 
San José Costa Rica, sobre etnocidio y desarrollo, en donde expertos y 
dirigentes de movimientos indios, al analizar la problemática de la pérdi-
da de la identidad cultural de los pueblos originarios de América, fueron 
del parecer que este proceso complejo, que tiene raíces históricas, socia-
les, políticas y económicas, debe ser calificado como etnocidio.

El “etnocidio” significa que a un grupo étnico, colectivo o individual-
mente, se le niegue su derecho a disfrutar, desarrollar y trasmitir su pro-
pia cultura y su propia lengua. Esto implica una forma extrema de vio-
lación masiva de los derechos humanos y particularmente de los grupos 
étnicos al respecto de su identidad cultural, tal como lo establecen nume-
rosas declaraciones, convenios y pactos de las Naciones Unidas y de sus 
organismos especializados.

La Declaración de San José consideró al etnocidio (genocidio cultural) 
como un delito de derecho internacional, al igual que el genocidio, basados 
en el derecho a las diferencias, a los principios de autonomía requeridos 

143		 Para los antecedentes de la propuesta del etnocidio, es conveniente consultar a Jau-
lin, Robert, El etnocidio a través de las Américas. Textos y documentos, México, Siglo 
XXI, 1976. Este fenómeno desde una perspectiva del sojuzgamiento de nuestros pueblos 
en Fanon, Frantz, México, siglo XXI, 19. Para América Latina, Roa Bastos, Augusto, Las 
culturas condenadas, México, Siglo XXI, 1980. 

144		 Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando, Rostros de las prácticas etnocidas en 
Guatemala, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1996.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA RESISTENCIA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS 91

por los pueblos étnicos, a las formas propias de organización interna en 
todas sus manifestaciones. Se hizo patente en su undécimo y doceavo 
puntos que el desconocimiento de los principios aludidos constituye una 
violación flagrante de todos los individuos y los pueblos a ser diferentes, 
y a considerarse, y ser considerados como tales, derecho reconocido en la 
Declaración sobre la Raza y los Prejuicios Raciales, adoptada por la Con-
ferencia General de la UNESCO en 1978, y por ello debe ser condenado 
sobre todo cuando crea un riesgo de etnocidio. El doceavo punto y último 
de la Declaración, en forma tajante, advierte que crear desequilibrio y 
falta en la armonía en el seno de la sociedad puede llevar a los pueblos al 
supremo recurso de la rebelión contra la tiranía y la opresión, y a poner 
en peligro la paz mundial, y, consecuentemente, es contrario a la Carta de 
las Naciones Unidas y al Acta Constitutiva de UNESCO. 

El aporte de la Declaración se encuentra en su artículo 8, que reza:

1. Los pueblos y las personas indígenas tiene derecho a no sufrir la asimi-
lación forzada o la destrucción de su cultura.

2. Los estados establecerán mecanismos eficaces para la prevención y 
el resarcimiento de:

a) Todo acto que tenga por objeto o consecuencia privar a los pueblo y 
a las personas indígenas de su integridad como pueblos distintos o de sus 
valores culturales o su identidad étnica;

b) Todo acto que tenga por objeto o acescencia enajenarles de sus tie-
rras, territorios o recursos.

c) Toda forma de traslado forzoso de población que tenga por objeto o 
consecuencia la violación o el menoscabo de cualquiera de sus derechos;

d) Toda forma de asimilación o integración forzadas;
e) Toda forma de propaganda que tenga como fin promover o incitar a 

la discriminación racial o étnica dirigida contra ellos.

Baste indicar que aunque la Declaración no es un tratado ni convenio 
(es decir, no puede ser firmado y ratificado por países miembros de la 
ONU), el hecho de que la mayoría de los países miembros de la ONU 
hayan votado a favor de la Declaración representa la importancia que se 
ha dado al asunto a nivel internacional y el consenso que existe con los 
pueblos originarios. Siendo así y tal como se aclara en el artículo 43 del 
documento. Dicha declaración representa un acuerdo a nivel internacio-
nal sobre las “normas mínimas para la supervivencia, la dignidad y el 
bienestar de los pueblos indígenas”.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA92

Pero si bien se tipifica la figura penal a nivel político, el Acuerdo de 
Identidad y Derechos de los Pueblos Indígenas de Guatemala (signado en 
México, DF, el 31 de marzo de 1995) estableció conceptualmente lo que 
podríamos señalar su resguardo:

Identidad de los pueblos indígenas

1. El reconocimiento de la identidad de los pueblos indígenas es fun-
damental para la construcción de la identidad nacional basada en el res-
peto y ejercicio de los derechos políticos, culturales, económicos y espi-
rituales de todos los guatemaltecos.

2. La identidad de los pueblos es un conjunto de elementos que los 
definen y, a su vez, los hacen reconocerse como tales. Tratándose de la 
identidad maya, que ha demostrado una capacidad de resistencia secular 
a la asimilación, son elementos fundamentales:

a) La descendencia directa de los antiguos mayas.
b) Idiomas que provienen de una raíz maya común.
c) Una cosmovisión que se basa en la relación armónica de todos los 

elementos del universo, en donde el ser humano es sólo un elemento más, 
la tierra es la madre que da la vida, y el maíz es un signo sagrado, eje de su 
cultura. Esta cosmovisión se ha trasmitido de generación en generación a 
través de la producción material y escrita y por medio de la tradición oral, 
en la que la mujer ha jugado un papel determinante.

d) Una cultura común basada en los principios y estructuras del pen-
samiento maya; una filosofía, un legado de conocimientos científicos y 
tecnológicos; una concepción artística y estética propia; una memoria 
histórica colectiva propia; una organización comunitaria fundamentada 
en la solidaridad y el respeto a sus semejantes, y una concepción de la 
autoridad basada en valores éticos y morales.

e) La autoidentificación. 
Para México encontramos que el 16 de febrero de 1996 el gobierno de 

México y el EZL firmaron los primeros acuerdos en materia de lo que se ha 
denominado “derechos y cultura indígena”. En la firma de estos documen-
tos coadyuvaron la Comisión de Concordia y Pacificación (Cocopa), crea-
da por el Poder Legislativo a través de la Ley para el Diálogo de Conci-
liación y la Paz Digna en Chiapas, decretada el 10 de marzo de 1995, así 
como la Comisión Nacional de Intermediación (Conai), compuesta por 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA RESISTENCIA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS 93

personalidades de la sociedad civil preocupadas por la situación en bús-
queda de una salida digna.

La Cocopa envió la propuesta legislativa, el EZLN dio su aprobación 
a la propuesta el 6 de diciembre de ese mismo año, pero la respuesta del 
gobierno mexicano fue de no aceptación y presentó la suya, que entregó 
a la Cocopa y al EZLN el 19 de diciembre de 1996 para su análisis, y, 
naturalmente, la misma fue rechazada en la medida en que, a juicio de las 
otras partes, negaba en esencia gran parte de los Acuerdos de San Andrés, 
y se rompió el diálogo. Las consecuencias de la negociación quedaron 
suspendidas. 

El Gobierno Mexicano se resiste en aceptar el principio de autodeter-
minación de los pueblos, en tanto que este derecho comprende:

El derecho de autoafirmación, que consiste en la capacidad exclusiva que 
tiene un pueblo de proclamarse existente, de dar un testimonio válido de 
si mismo sin ninguna clase de ingerencia extraña y, consiguientemente, en 
el derecho a que este testimonio sea reconocido por los demás y aceptado 
como tal con todas sus consecuencias.

Autodefinición. La colectividad determina por sí misma, quiénes son 
las personas para constituir ese grupo. Muy otro es el caso de un pueblo 
que por no ser independiente forma parte de un Estado que o es el propio, 
como ocurre con las minorías nacionales y grupos étnicos englobados en 
los llamados Estados nacionales.

Autodeterminación. Éste es un complemento del anterior e implica el 
derecho del grupo o pueblo a determinar los límites de su territorio. La 
determinación del territorio la llevará a cabo el propio pueblo basándose 
en el principio histórico, cuando éste no ofrezca duda razonable.

Autodeterminación interna, consiste en la facultad que tiene la colec-
tividad de elegir el régimen de gobierno que quiera el pueblo. Es, pues, 
una consecuencia directa de la concepción democrática de la vida social, 
según la cual no existe ningún poder público que no provenga de la co-
lectividad.

Autodeterminación externa, consiste esencialmente en la facultad que 
tiene el pueblo de determinar por sí mimo su estatus político y su futuro 
en relación con otros grupos sociales. Así como por la autodetermina-
ción interna el pueblo fijaba su régimen político respecto de sus propios 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA94

miembros, por la autodeterminación externa lo fija respecto a los demás 
pueblo y Estados.

Otro asunto que es importante frente al etnocidio es la propuesta del et-
nodesarrollo. Enrique Valencia estimó que la programática se inserta en la

recuperación de los bienes por el proceso social de las comunidades (tie-
rras, aguas, creencias, costumbres, tecnologías, etc.); el fortalecimiento 
o creación de formas organizativas que posibiliten el control cultural y 
permitan el ejercicio de su soberanía; por el enriquecimiento de una cul-
tura autónoma. La prohibición y aumento de recursos ajenos que puedan 
incorporarse al control social del grupo y tienda ampliar la cultura pro-
pia (habilidades, tecnología, conocimientos, etc.); vigentes en la cultura 
nacional e internacional). La capacitación del núcleo dirigente tanto en 
el terreno político, cultural y económico; la reivindicación de la lengua 
autóctona como medio de comunicación legitimo y la posibilidad de su 
utilización y su ejercicio real en situaciones interétnicas. La recuperación 
y preservación de la memoria histórica, étnica y la reconstitución política, 
administrativa dedicada a la dominación social. 

Frente a este panorama sombrío, las culturas milenarias que encarnan 
los pueblos originarios emergen como una voz de esperanza de un futuro 
más equilibrado y justo, como lo ha demostrado a través de la historia sus 
esfuerzos, sus valores y su cosmovisión, con la cual quiere recuperar la 
salud de la “madre tierra” y restablecer relaciones igualitarias de respeto 
mutuo y solidaridad entre las personas, los pueblos y las distintas nacio-
nes del mundo.

Para los pueblos originarios, su problema fundamental es la supervi-
vencia física y cultural (etnogenocidio) y, por lo tanto, el reconocimiento 
como entidades nacionales e internacionales específicas, que viven bajo 
los signos de la muerte, tales como el racismo y la intolerancia, que son 
el recrudecimiento de las manifestaciones humanas más irracionales; la 
destrucción ambiental que amenaza la suerte del planeta; el despojo de 
sus tierras; la transgenización del padre/madre nuestro maíz; la opulencia 
de la oligarquía y burguesías nacionales, que se codean con la miseria y la 
destrucción cultural, aparentemente menos violenta, pero más insidiosa.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas




