
1

RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA. 
PROPUESTA JURÍDICA DE LOS PUEBLOS 

ORIGINARIOS DE ABYA YALA*

Ke taal qtxu tx’otx’ (Maya/mam). A las 
hijas de la madre tierra.
Totonicapán, mi pueblo; doña Rome, mi ma-
dre; Telma, mi esposa, y Natalia, mi nieta.

“Gracias a la vida que me ha dado tanto…”.

Violeta Parra

“Lucho porque no quiero que se roben 
más las mieles de nuestros panales”.

Túpac Amaru

En Guatemala, el denominado “derecho consuetudinario indígena” no 
es aceptado como un sistema jurídico, y constituye simplemente usos y 
costumbres,1 en la práctica jurídica oficial.2

1		 “Uso social es una práctica social uniforme y repetitiva, vigente en un grupo social, 
que contiene una mínima obligatoriedad y cuya violación producen una reprobación del 
grupo. Las costumbres jurídicas exigen la confluencia de dos requisitos: uno es coinci-
dente con los usos y costumbres sociales: la práctica repetitiva (la repetitio actuum de los 
juristas clásicos) pero lo otro es exclusiva de aquellas: la convicción jurídica, es decir, la 
convicción que la conducta esta registrada por una norma jurídica vinculante (la opinio 
juris vel neccesitates)”. Soriano, Ramón, Sociología del derecho, España, Ariel, 1997, 
pp. 231 y 232.

2		 La investigación se realizó in situ en las zonas en donde se dio el conflicto armado 
en Guatemala después de haberse signado el Acuerdo de Paz, y se contó con el apoyo 
de la Secretaría Ejecutiva de la Instancia Coordinadora del Sector Justicia de Guatemala 
y el Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM en apoyo a los acuerdos de paz 
en Guatemala y en cumplimiento del Convenio 169 de la OIT, ratificado por México y 
Guatemala.

*  Nombre que en idioma kuna (Panamá) los pueblos originarios adoptaron para el 
continente americano.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA2

Con un claro sentido peyorativo en tanto que los denominados “usos 
sociales”, en términos comunes, no son más que un conjunto de normas 
para testimoniar el respeto y la diferencia que las personas se deben en-
tre sí. El conjunto de preceptos que rigen este aspecto de las relaciones 
sociales constituye la urbanidad, disciplina cuyo objeto no es otro que el 
de facilitar y hacer agradable dichas relaciones. Así se dice que la “urba-
nidad” consiste, fundamentalmente, en dar al prójimo lo que se le debe y 
en no exigirle más de lo que no es debido. “Ni por exceso ni por defecto: 
ésta es la regla de oro para las relaciones con nuestros semejantes”. Na-
turalmente que el mundo indígena, además de su sistema jurídico, tiene 
normas de convivencia social, sus propios usos sociales; por ejemplo, 
cuando entre los pueblos indígenas de la orilla del lago de Atitlán se besa 
la mano a los mayores, o es de mala costumbre verlos a los ojos; las pro-
pias prácticas sociales en la celebración de las bodas, sepelios, festivida-
des propias del lugar, etcétera, es decir, incluyen los protocolos propios 
de comportamiento que son diferentes en ocasiones entre los propio pue-
blos étnicos dependiendo del lugar.3

Los pueblos originarios tienen una serie de mecanismos y procedi-
mientos para resolver sus conflictos por vías consensuales, reparatorias, 
restitutivas y conciliatorias. Algunos mecanismos están más vinculados a 
la espiritualidad (como hacer ceremonias dentro de un procedimiento de 
“restitución de la armonía cósmica rota por una falta o un incumplimien-
to. También cuentan con mecanismos sancionatorios de carácter simbó-
lico y material”).

Conformando un universo, lo propiamente normativo (sistémico jurí-
dico) y los usos sociales implican que respetar “los valores de un pueblo, 
sus formas de organización social y su visión del mundo, no quiere decir 
olvidar sus errores y postular un perfeccionismo que no ha existido en 
ninguna parte de la historia humana. No significa idealizar a un pueblo, 
su historia, su cultura y sus luchas”;4 pero esa revisión debe hacerse en 
una sociedad como la guatemalteca, dentro de un proceso democrático 
pluralista, viendo el contexto nacional no sólo en términos étnicos: la-
dino, indígena y garífuna, sino también los demás aspectos sociales y 
culturales (religiosos, etcétera).

3		 Larousse, Enciclopedia metódica, México, núm. 4, 1984, pp. 343-348.
4		 Menchú, Rigoberta, “Pluralismo cultural para la paz”, Diálogo, Caracas, núm. 9, 

julio de 1993, p. 3.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 3

El estudio sobre los pueblos indígenas, y, en particular, al derecho in-
dígena, responde a inquietudes no solamente de carácter académico, de 
cumplimiento de los acuerdos de paz y, en especial, del Acuerdo sobre 
Identidad y Derechos de los Pueblos Indígenas.

Lamentablemente la problemática se inscribe en la escena vigente de 
la dominación del colonialismo interno propuesto por Pablo González 
Casanova y Rodolfo Stavenhagen, para México, y Jean Loup Herbert, 
para Guatemala.

Más grave es la asignatura pendiente de la constitucionalidad de los 
derechos de los pueblos indígenas, esfuerzos que se iniciaron en la Cons-
titución de 1945 inspirados en la filosofía política del constitucionalismo 
social.5

Cuarenta años más tarde, la Constitución de 1985 nuevamente le da 
rango constitucional, dado el emergente movimiento popular e indígena 
y, de alguna manera, el movimiento armado, que recogió los postulados 
de los pueblos indígenas.

Entre las acciones negativas al “Estado de derecho”, en Guatemala 
tuvimos la denominada “Consulta nacional sobre la constitucionalidad 
de los derechos de los pueblos indígenas”, en donde se votó por un “no”, 
manipulado por los intereses etnocráticos ladinos, a las propuestas indí-
genas que demuestran la necesidad de fortalecer la unidad de los indíge-
nas guatemaltecos, en el manejo de sus asuntos directamente desde sus 
bases comunitarias.

La consulta dejó de lado lo que dispone el Convenio 169 de OIT, rati-
ficado por Guatemala en la materia, así:

Artículo 6, inciso 1:

a) Consultar a los pueblos interesados mediante procedimientos apropia-
dos y en particular a través de sus instituciones representativas, cada vez 
que se prevean medidas legislativas o administrativas susceptibles de afec-
tarles directamente,

b) Establecer los medios a través de los cuales los pueblos interesados 
pueden participar libremente, por lo menos en la misma medida que otros 
sectores de la población, a todos los niveles en la adopción de decisiones 
en instituciones electivas y organismos administrativos y de otra índole, 
responsables de políticas y programas que les conciernen.

5		 Véase Marroquín Rojas, Clemente, Crónicas del Constituyente del 45, Guatemala, 
Tipografía Nacional, 1970.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA4

Establecer los medios para el pleno desarrollo de las instituciones e 
iniciativas de esos pueblos, y en los casos apropiados proporcionar los re-
cursos necesarios a este fin: 1. Las consultas llevadas a cabo en aplicación 
de este convenio deberán efectuarse de buena fe y de un manera apropiada 
a las circunstancias, con la finalidad de llegar a un acuerdo o lograr el con-
sentimiento acerca de las medidas propuestas.

El artículo 8.1. “Al aplicar la legislación nacional los pueblos intere-
sados deberán tomar debidamente en consideración sus costumbres o su 
derecho consuetudinario”. Para el caso de sus costumbres.

Recordemos que los conceptos básicos del Convenio 169 son respeto 
y participación, respeto a la cultura, la religión, la organización social y 
económica y la identidad propia; esto constituye la premisa de la exis-
tencia perdurable de los pueblos indígenas y tribales. Participación en los 
procesos de elaboración y puestas en práctica de medidas susceptibles de 
afectarles directamente.

En la consulta no se hizo (parece) un acompañamiento adecuado con 
los indígenas, y resulta necesario que los indígenas se pronuncien, mar-
cando ellos mismos sus propios mecanismos (artículo 7 del Convenio, 
primer párrafo).

El abstencionismo a nivel nacional de la consulta fue, en promedio, 
del 81%, por debajo de éste se situaron los departamentos del altiplano 
occidental con población mayoritariamente indígena.

El artículo 2.l. “Los Gobiernos deberán asumir la responsabilidad de 
desarrollar con la participación de los pueblos interesados, una acción 
coordinada y sistemática como miras a proteger los derechos de esos 
pueblos y a garantizar el respeto a su integridad”.

Los incisos a, b y c de este artículo también versan sobre la “igualdad 
de los derechos y oportunidades...”; “Efectividad de sus derechos econó-
micos, sociales y culturales...” y “Eliminar las diferencias socioeconómi-
cas...”.

Al tenor del Convenio 169 de OIT, el derecho consuetudinario indí-
gena es reconocido con serias limitaciones, que deben ser revisadas. Así, 
por ejemplo, conforme el artículo 8, se dan dos circunstancias:

a) Que al aplicar la legislación nacional a los pueblos interesados de-
berán tomarse debidamente en consideración sus costumbres o su dere-
cho consuetudinario; o sea, el que lo debe aplicar el derecho consuetudi-
nario es el Estado.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 5

b) Que dicho pueblos (los indígenas) tienen el derecho de conservar 
sus costumbres e instituciones propias, siempre que no sean incompa-
tibles con los derechos fundamentales definidos por el sistema jurídico 
nacional ni con los derechos humanos internacionalmente reconocidos, y 
agrega que siempre que sea necesario deberán establecerse procedimien-
tos para solucionar los conflictos que puedan surgir en la aplicación de 
este principio.

Luego, el artículo 9 pone un candado: que deben ser compatibles con 
el sistema jurídico nacional y con los derechos humanos internacio-
nalmente reconocidos. Esto constituye una seria limitación, en tanto el 
sistema jurídico nacional puede resultar también incompatible con los 
avances reconocidos en materia de derechos humanos internacionalmen-
te establecidos.

En materia de derechos fundamentales, en este artículo del Convenio 
encontramos una grave contradicción, cuando per se niega las posibilida-
des de la vigencia del derecho consuetudinario indígena.

... una forma de reconocimiento de los derechos étnicos y culturales es 
el respeto a las costumbres jurídicas indígenas por parte de la sociedad 
nacional y de sus aspectos legales y jurídicos. En cambio una forma de 
violación de los derechos humanos indígenas es la negación por parte del 
Estado y de la sociedad dominante, de sus costumbres jurídicas, la cual 
conduce a la negación de algunos derechos individuales contenidos en los 
instrumentos internacionales.6

Por otro lado, excluir al derecho indígena, al decir de René Kuppe, es 
negar los procesos civilizatorios de los pueblos invadidos de lo que hoy 
es América, así:

La persistencia de las culturas indígenas fue y es una realidad indiscutible 
para los Estados independientes de América Latina, donde “... los indíge-
nas no han aceptado la invitación a desaparecer. A pesar de haber declara-
do a los miembros de esas sociedades como “ciudadanos iguales” frente al 
sistema del derecho oficial, las culturas indígenas han seguido existiendo. 
Por esto, las repúblicas se vieron obligadas, en consecuencia con sus as-
piraciones, a dictar una política activa para “integrar” esas sociedades al 

6		 Stavenhagen, Rodolfo, “Introducción al derecho indígena”, Cuadernos del Institu-
to de Investigaciones Jurídicas, México, núm. 17, mayo-agosto de 1991, pp. 303-317.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA6

sistema dominante occidental. Así el origen de un política corruptiva, que 
tuvo el propósito de hacer desaparecer los rasgos culturales específicos de 
estos pueblos.

Y agrega: 

En ellas existe un sistema de orden social, el cual generalmente funcio-
naba basándose en principios muy distintos a aquellos que caracterizan al 
estado moderno europeo. El rasgo predominante de la vid social es la diná-
mica de balances y mecanismos, los cuales no permiten el establecimiento 
de centros de poder estrictamente definidos.7

El Convenio 169 de OIT y la visión oficial de los Estados latinoameri-
canos y, en general, de los operadores de justicia, parte de la idea de que 
los pueblos indígenas construyen su cosmovisión jurídica con el ideario 
semiótico de la expresión “derechos humanos”; pero resulta que en su 
glosario jurídico el concepto resulta ambiguo por varias razones, la pri-
mera, como se dice en Santiago Atitlán (departamento de Sololá), Santa 
Eulalia (departamento de Huhuetenango), Ixchiguan (departamento de 
San Marcos), Playa Grande y Nebaj (departamento del Quiché), en don-
de se ubicaron recientemente los denominados centros de justicia, como 
proyecto piloto de la Instancia Coordinadora del Sector Justicia de Gua-
temala, a la que haremos referencia más adelante, se estima que no sólo 
los hombres y mujeres tenemos derechos, sino también la madre natura-
leza, es decir, también la flora y la fauna, que es una visión más integral 
y que el derecho de Occidente se refiere a los derechos denominados de 
“tercera generación”.

En búsqueda de una mayor comprensión, en Guatemala mediante la 
investigación y acción participativa con los pueblos indígenas se encon-
tró que el concepto de “respeto” sería la expresión que más cerca po-
dría estar del concepto occidental de “derechos humanos”, y así aparece 
una especie de inventario enumerado de lo que se considera el respeto, 
el irrespeto y las entidades a quien debe respetarse. Así, “respeto” es 

7		 “Algunas observaciones sobre la relación entre las instituciones indígenas y los 
derechos humanos”, Revista del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la Facultad 
de Derecho de la Universidad Autónoma del Estado de México, núm. 10, junio de 1994, 
pp. 145-159. Este material y otros presentados en la sesión O8: Rigths of Indigenous 
Populations, XIII World Congress of Sociology, 18-23 julio 1994, Bielefeld, Alemania, 
coordinamos la publicación con Carlos Villarroel Sandoval.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 7

“mantener la cultura”; “irrespeto”, la explotación de los indígenas por 
los poderosos, el robo de tierras, inducir a los indígenas al conformismo 
(las sectas), la discriminación y el mal trato de los ladinos, los ladinos no 
entienden el tzutujil (lago de Atitlán), pero nosotros sí entendemos lo de 
ellos. Para el caso de Santa Eulalia, Huhuetenango, el respeto sólo puede 
recuperarse sacando a las PAC (patrullas de Autodefensa Civil, aún vi-
gentes en Guatemala, creadas por la contrainsurgencia).8

Tener “respeto” constituye una idea sumamente compleja, que sinte-
tiza valores, creencias y contenidos; quien no respeta no tiene educación 
y su comportamiento avergüenza a la familia y a la comunidad; por eso 
a los niños se les enseña a respetar. La actitud del respeto (sentimiento 
de veneración) es una actitud que tiene que ver con lo sagrado y consti-
tuye un concepto operativo mediante el cual la visión de la cultura maya 
tiene de la relación con los demás elementos de la creación, según lo 
pudo apreciar Yolanda Pastor Cojulum, en su trabajo de tesis como parte 
del programa de especializaciones sobre derecho indígena, que se realiza 
en Guatemala, por parte del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la 
UNAM.9

El indígena en su formación, afirma Avendaño Durand, debe

... respeto a sus leyes, costumbres, creencias, el respeto a la autoridad, a la 
familia, a los ancianos, al pueblo, al templo; cuando este respeto, esta con-
sideración se pierde la comunidad piensa que se esta acabando, destruyen-
do. Un anciano Tacuate me dijo: “cuando este respeto no existe se muere 
el Tacuate”; no se expresó en el sentido de una persona, del individuo, sino 
de todo un pueblo, que tiene sus leyes, su respeto, ese sentimiento de ve-
neración de lo sagrado que son sus creencias, sus costumbres, su tradición 
jurídica, que representa su identidad, y al decir se muere el Tacuate nos 
está diciendo que se pierde la identidad. Se pierde el respeto, que para el 
indígena, simboliza la autonomía.10

8		 Véase Solares, Jorge, Derechos humanos desde la perspectiva indígena en Guate-
mala, Guatemala, Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales (FLACSO), 1995.

9		 Condición social y jurídica de la mujer indígena en el Departamento de el Quiche, 
tesis de licenciatura, Universidad de San Carlos de Guatemala, Facultad de Ciencias 
Jurídicas y Sociales, 2001, p. 49

10		 Cordero Avendaño de Durand, Carmen, La vara de mando. Costumbre jurídica en 
la transmisión de poderes, México, H. Ayuntamiento de Oaxaca de Juárez, 1997, p. 43.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA8

El respeto entre los kaqchiqueles es una regla de comportamiento que 
no depende de cada persona, sino que ha sido construida y socializada 
sobre la base de un consenso social. Los hombres más respetados dentro 
del pueblo Kaqchiquel son los que ejercen cierto poder económico, polí-
tico o sociocultural, o personas que asumen autoridad en ciertos espacios 
sociales.11

Los pueblos indígenas se preguntan: ¿los llamados derechos humanos 
son las disposiciones que vienen de la ley y lo que hacen los jueces, mi-
nisterios públicos...? Y encuentran de inmediato una contradicción entre 
el discurso y la praxis preñada de vicios por demás conocidos, en donde 
sobresalen el irrespeto, la corrupción y la impunidad de funcionarios y 
empleados, que no los comprenden, porque para empezar no conocen sus 
idiomas, es decir, su mundo: la otredad étnico-cultural guatemalteca.

Lamentablemente para los indígenas, hay falta de credibilidad y legiti-
midad12 del sistema judicial guatemalteco, y el incremento de la pobreza 
dificulta el acceso a la justicia.

Los sistemas normativos indígenas, que algunos llaman “usos y cos-
tumbres”, son de base muy antigua, pero también en movimiento, ya 
que apuntan hacia una visión integral, que busca la conciliación y la 
armonía.

Por ahora, entre las reformas y los mecanismos que se han venido im-
plementando están los juzgados de paz comunitarios y los centros de ad-

11		 Véase Chirix García, Emma Delfina, “Vivencias y sentimientos de la masculinidad 
Kaqchikeles”, en Cabrera Pérez, Luisa et al., Identidad: rostros sin mascara, reflexio-
nes sobre cosmovisión, género y etnicidad maya, Guatemala, Nojib´sa, 2000. “... en lo 
colectivo; al emplear el término juariano, nos referimos al Benemérito de las Américas, 
Benito Juárez, y en especial a su máxima: el respeto al derecho ajeno es la paz”. Ordóñez 
Cifuentes, José Emilio Rolando, Ensayos sobre la realidad social guatemalteca: econo-
mía, derecho, sociología, Guatemala, 1974, p. 21.

12		 Rachel Sieder, sobre el punto, señala: “Cualquier sistema de derecho necesita gozar 
de legitimidad para poder funcionar. El sistema judicial guatemalteco, si embargo, sufre 
en este momento una crisis de legitimidad extremadamente grave, siendo tal vez uno de 
sus eslabones más débiles la construcción de la democracia y la paz duradera. Su natura-
leza ineficiente y discriminatoria contribuye a la permanencia de la impunidad y la falta 
de acceso a una justicia mínimamente eficaz para la gran mayoría de la población, con el 
resultado de que grandes sectores de la población, y en particular los pueblos indígenas, 
no tienen confianza en él”. Prólogo en Esquit, Édgar y García, Iván, El derecho consue-
tudinario, la reforma judicial y la implementación de los acuerdos de paz, Guatemala, 
FLACSO, 1998, p. 8.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 9

ministración de justicia, CAJ, para llevar la justicia a los lugares pobres, 
en donde se vivió el enfrentamiento armado.

Sin embargo, el problema sigue siendo la no aceptación de la cultura 
indígena y, mucho menos, de sus portadores como seres humanos; per-
siste la idea de que los mayas ya no existen, los que quedaron, digamos 
que son otros. Aquí, justamente, recojo el pensamiento de Miguel León 
Portilla: “Valiéndonos de la expresión náhuatl que designa al hombre 
como: dueño de un rostro y de un corazón, podría decirse que la suprema 
creación de los seres humanos, su cultura posee asimismo rostro y cora-
zón propios”.13

Lo anterior presupone la necesidad del diálogo intercultural en el cam-
po del derecho para analizar los puntos comunes y las diferencias entre 
los sistemas normativos indígenas y el llamado derecho positivo nacio-
nal, analizadas y armonizadas con relación a las autonomías que piden 
los indígenas, sin desconocer los marcos constitucionales y la necesidad 
de mantener la unidad nacional. Pero en cuanto a los marcos constitucio-
nales, resulta que los mismos son, lamentablemente, por ahora insatis-
factorios y no contemplan los reclamos de los pueblos indígenas, que no 
tienen que ver sólo con la cuestión del derecho que se liga a la justicia, 
sino a la democracia, desarrollo, bienestar social y derechos de las muje-
res y de los niños. Pero estos derechos se refieren no sólo, en lo interno, a 
su propio mundo indígena, sino, en lo externo, a la obligación del Estado 
de sacarlos adelante, ya que las coberturas de atención a la mujer y a los 
niños en el campo de la salud, la educación, la seguridad social, el acceso 
a la cultura, etcétera, son inexistentes.

En Guatemala resulta imposible y menos que romántico un derecho 
al desarrollo, el superar las serias limitaciones que anualmente, con más 
preocupación, en Naciones Unidas hablan de desarrollo humano, o a lo 
mejor podríamos emplear otros términos, como la “geografía del ham-
bre”; ese orden económico de países centrales y periféricos con la cre-
ciente incidencia de los grupos de presión y la delincuencia organizada 
en las comunidades; de la impagable deuda externa y de sus intereses. 
Así,14 no podemos recurrir al milagro de la Santísima Trinidad, la inicia-
tiva privada, el gobierno y la burocracia sindical conservadora. El bonda-

13		 Antología de Teotihuacan a los aztecas. Fuentes de interpretaciones históricas, 
México, UNAM, 1995, p 256.

14		 Bair, Peter y Mc Caughan, Ed, México-Estados Unidos. Relaciones económicas y 
lucha de clases, México, Era, 1979.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA10

doso F. M. I. pide “cristianamente reducir el gasto público para asegurar 
el pago de la deuda externa”.

La lectura del Pop Vuh15 nos remite nuevamente a la idea de que el 
primer deber del ser humano es ser agradecido, e implica también un 
ideario de justicia; por eso los primeros hombres, los hombres de madera, 
no pervivieron.

Desde una perspectiva más reciente, la de la colonización española 
y el colonialismo interno criollo-ladino, el escritor guatemalteco Carlos 
Wyld Ospina, en su novela, Los lares apagados, apunta a otro ideario: 
“Mex chal guán, toj te rechán le chooch” (“No volváis hasta que la tierra 
sea vuestra”).

De esa suerte, el abordaje de los denominados derechos humanos des-
de la perspectiva del mundo indígena es diferente y tiene continuidad en 
sus aspectos básicos,16 digamos:

modo de vida armónico, autosuficiencia, altruismo, apego a la justicia, a 
la verdad y al trabajo, respeto por los extraños, cumplimiento de las obli-
gaciones, disciplina, obediencia y veneración de los mayores (ancianos, 
principales del pueblo, padres, abuelos), no sólo por razones de Jurídica 
sino, principalmente, por ser los educadores y los trasmisores de nuestra 
herencia.17

15		  Para Adrián Chávez: “Pop-Wuj el nombre correcto del libro y la expresión POP 
significa tiempo y Wuj significa libro, papel, carta escritura pública y un arbusto aromá-
tico. Relacionando las dos explicaciones se concluye que POP WUH significa «libro del 
tiempo» o «Libro de acontecimientos» vale tanto como decir «historia del universo»”. 
Véase Chávez, Adrián I., Pop Vuh. Poema Mito-histórico Kí-chè, traducción directa del 
manuscrito, edición privada del autor, s. e., s. f.

16		 “El derecho consuetudinario indígena actual, el que considero que en muchos as-
pectos sigue vigente, lo encuentro todavía sin rupturas con su cosmogonía ancestral en 
sus ceremonias importantes que marcan la vida cotidiana de estos pueblos indígenas: 
en sus Plegarias, en las ceremonias y rituales de cambio de autoridades, entrega de la 
vara de mando, pedimentos hechos por las autoridades en el Año Nuevo, nacimientos, 
consejos a los desposados, muertes, fiestas religiosas, en a época de siembra y cosecha, 
en los momentos difíciles para el pueblo y en el momento que van a ejercer la justicia”. 
Cordero Avendaño de Durand, Carmen, La vara de mando, México, H. Ayuntamiento 
de Oaxaca de Juárez, 1977, p. 19.

17		 Pop Caal, Antonio, “Réplica del indio a una disertación ladina”, en Bonfil Batalla, 
Guillermo (comp.), Utopía y revolución, México, Nueva Imagen, 1981, pp. 153-165.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 11

Para el caso tomemos tres aspectos fundamentales, que desde la pers-
pectiva de las demandas indígenas se plantean: lo normativo, lo jurisdic-
cional y lo procedimental.

En cuanto a las normas consuetudinarias que rigen la vida comunita-
ria, esta normativa incluye principios, criterios y valores, vinculados a la 
cosmovisión indígena. Regula la vida social, el orden comunal, la presta-
ción de servicios y el sistema de cargos (derecho público). El uso, mane-
jo y transferencia de recursos naturales, las relaciones interpersonales y 
relaciones familiares, como unión conyugal, filiación, etcétera (derecho 
de familia), contratos y otros aspectos (derecho civil); el concepto de 
“daño social”, normas prohibitivas y sanciones (derecho penal); contra-
prestaciones de fuerza de trabajo (derecho laboral), contraprestaciones 
de bienes, entre otros aspectos.

Ahora bien, resulta forzado querer hacer un parangón entre la prác-
tica jurídica indígena y la nomenclatura que ponemos entre paréntesis, 
en la media en que para el mundo indígena, el derecho del Estado, que 
algunos denominan el “derecho de los ladinos y o caxlanes”, viene de la 
Constitución, está escrita en los libros (códigos), pero los hombres que 
hacen justicia, a veces, no las cumplen. En cambio, para el mundo indí-
gena, deviene de la comunidad, se toma en cuenta su parecer, y quienes 
son enjuiciados también opinan y contribuyen en la construcción de la 
“normativa” en el caso concreto. Para algunos, hay dos tipos de justicia: 
la propiamente terrenal y otra, la que viene del Supremo Creador. En ese 
sentido, esta interpretación parte de una “justicia inmanente”, plantea-
miento que no es compartido necesariamente por todos.

En cuanto a las autoridades e instituciones indígenas constituidas de 
acuerdo con sus normas, las autoridades indígenas que intervienen en 
la regulación de la vida social y en la resolución de conflictos, princi-
palmente, son los alcaldes auxiliares, y todos los cargos de la corpora-
ción municipal, ancianos, principales, cofrades, comadronas, Aj´Quij Ab 
(guías espirituales), etcétera.

En el II Seminario Internacional y Taller de Experiencias sobre Ad-
ministración de Justicia y Pueblos Indígenas, celebrado en el Centro de 
Interpretación de la Naturaleza y la Cultura Maya, en Tulum, Quintana 
Roo, México, del 4 al 6 de diciembre de 2003, dentro de la participación 
de la Asociación de Jueces Tradicionales de Quintana Roo y el Tribunal 
Unitario Indígena, a la pregunta formulada a uno de los jueces, quien 
además es sacerdote maya, de cómo vinculaba la religiosidad maya y la 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA12

práctica de la justicia indígena, manifestó: “es importante la estima, es 
decir que todos debemos estimarnos, querernos y es lo primero que le 
digo a quienes recurren para tratar un asunto y buscarle solución”.

Las autoridades indígenas se instituyen por diversos mecanismos, que 
les dan “legitimidad” dentro de los pueblos indígenas (fecha de naci-
miento de acuerdo con el calendario maya, elección, designación, tur-
no, etapa del ciclo vital, etcétera). Las instituciones indígenas tienen sus 
propios mecanismos de creación y dirección. Los acuerdos de paz les 
reconocen validez.

En cuanto a los procedimientos y mecanismos de resolución de con-
flictos o 

formas de administración de justicia: de acuerdo con la cultura maya, los 
pueblos indígenas tienen una serie de mecanismos y procedimientos para 
resolver sus conflictos por vías consensuales, reparatorias, restitutivas y 
conciliatorias. Algunos mecanismos están más vinculados a la espirituali-
dad (como hacer ceremonias dentro de un procedimiento de “restitución” 
de la armonía cósmica” rota por una falta e incumplimiento. También me-
canismos coercitivos o sancionatorios de carácter simbólico y material.18

Estas prácticas culturales diferenciadas no obligan a encontrar el asi-
dero legal al pluralismo político y al pluralismo jurídico.

La Constitución vigente en Guatemala, a decir de Jorge Mario García 
Laguardia, tiene dos principios básicos: supremacía constitucional y plu-
ralismo político, y refiere con relación al pluralismo:

El otro principio es el del pluralismo político. La estructura social es por 
naturaleza heterogénea, como suma de muchas realidades económicas, so-

18		 Conforme a mis investigaciones in situ realizadas en los departamentos de Totoni-
capán, Sololá, Quiché, San Marcos y Huhuetenango, en especial en donde se encuentran 
ubicados los denominados CAJ, Centros de Administración de Justicia estatal comprobé 
que estas prácticas, que por demás ofrecen diferencias, no sólo en el ámbito estatal de 
lo que podríamos denominar el espacio geopolítico de los llamados departamentos, sino 
también en el ámbito de las propias etnias indígenas han sufrido alteraciones. Como se 
ha señalado en informes sobre Guatemala, en cuanto a la jurisdiccionalidad indígena en 
materia de aplicación de su propio derecho, ésta se vio afectada durante la lucha armada. 
Actualmente el narcotráfico, la conquista evangélica fundamentalista, el cuestionamiento 
de los propios operadores de justicia y la administración pública estatal dificultan seria-
mente la vigencia del derecho indígena, que nuevamente se vuelve “subterráneo” una 
práctica “invisible”, un “derecho clandestino” ante el acecho persecutorio. Las disposi-
ciones del Convenio 169 de la OIT no se cumplen.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 13

ciales, profesionales, étnicas, que muchas veces generan intereses con-
trapuestos. Un estado moderado de conflicto es un elemento natural para 
calificar un sistema democrático legítimo. Y el pluralismo significa el re-
conocimiento de esa diversidad y la canalización de su expresión a través 
de instituciones intermedias que realicen las funciones clásicas de articu-
lación y segregación de demandas sociales, así como su consiguiente res-
ponsabilidad, el bloqueo de expresión de esos intereses contrapuestos en 
un sistema abierto de competencia, producen un régimen de exclusión que 
deviene régimen autoritario, no importa el signo con el cual se imponga 
una fórmula de convivencia por una minoría a los demás.19

Lo anterior da pie a que la aceptación del pluralismo jurídico en Gua-
temala es importante legislarla, como expresión de un universo mayor: el 
pluralismo cultural, en tanto para el caso del derecho consuetudinario in-
dígena, tiene una existencia real, no obstante la instauración de circuns-
tancias graves en su contra, que analizaremos más adelante y que hemos 
denominado una suerte de “etnocidio jurídico”.

Su razón filosófica es claramente enunciada por Luis Villoro, en lo que 
denomina el Estado plural, pluralidad de culturas, cuando afirma que 

Dos ideas forman parte de la modernidad; ambas derivan del concepto de 
una razón universal y única, igual en todos los hombres y en toda época. 
El estado nación es la primera... El progreso hacia una cultura racional es 
la segunda idea. Porque sólo hay una cultura conforme la razón: la occi-
dental, de raíces griegas y cristianas; las demás tienen valor como estadios 
en evolución hacia esa cultura superior. Así como la Revelación es una, así 
también la Razón sólo puede dar lugar a una forma de civilización.

Si algo han anunciado nuestros días es el fin de esas dos ideas. Los 
nacionalismos llevaron al mundo al borde de la destrucción; el secuestro 
de la razón en una cultura, al genocidio y la esclavitud. Es necesaria una 
nueva visión. 

Así, para el maestro emérito de la UNAM: 

El dominador se cree siempre portador de un mensaje “universal”; su re-
velación a otros pueblos es, según él, un bien impagable que justifica con 
creces el dominio. La expansión de la única religión verdadera o de la ci-

19		 García Laguardia, Jorge Mario, Política y Constitución. La Constitución de 1985, 
Guatemala, Procuraduría de Derechos Humanos, 1993, pp. 55 y ss.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA14

vilización se puede presentar como la cara benéfica del colonialismo, sólo 
porque se considera de validez universal.20

En este contexto, es claro, como afirmó Claudio Esteva Fabregat, en su 
ponencia en las VII Jornadas Lascasianas, 

que es difícil encontrar un Estado democrático moderno que no incluya 
entre sus problemas la cuestión política de grupos nacionales internos, te-
rritorialmente localizados y específicos, y también es un asunto corriente 
que los Estados americanos tengan pendiente de resolución el problema de 
sus grupos indígenas en la dirección de reconocer a éstos el derecho polí-
tico de autodeterminarse, más que en función de reconocimiento de nacio-
nalidades diferentes o separadas de la que representa el estado, en función 
de derechos políticos corporativos relacionados con la administración y 
control de sus territorios y derechos políticos corporativos relacionados con 
la administración y control de sus territorios y derechos políticos de repre-
sentación en el discurso político de los asuntos del Estado. Dentro de una 
dimensión política ciertamente ecuánime.21

La propuesta de Fabregat invita a superar el individualismo occidental 
con una justicia atomista frente a los reclamos colectivos de los grupos, 
y, sobre todo, los reclamos de pueblos en desventaja, como es el caso de 
la mayoría de los países del mal llamado “tercer mundo” o de los “pue-
blos étnicos” desde los indígenas, los vascos, los gitanos, etcétera; es 
decir, las culturas oprimidas.

Lo expuesto implica que el reconocimiento del derecho consuetudina-
rio indígena, para superar su exclusión en el contexto nacional, requiere 
dos presupuestos básicos, por un lado, la aceptación del pluralismo jurí-
dico, y, por el otro, el reconocimiento de su autonomía. La realidad más 
inmediata lamentablemente es la práctica de su destrucción cultural, que 
denominamos “etnocidio jurídico”, o sea, la destrucción de su cultura 
jurídica.

Veamos someramente estos tres aspectos, en el contexto de la realidad 
social guatemalteca:

20		 Estado plural, pluralidad de culturas, México, Paidós-UNAM, 1998, p. 141. 
21		 Las Jornadas se realizaron del 21 al 24 de mayo de 1997 en la ciudad de Durango 

y en los municipios de Nuevo Ideal y el Mezquital en el mismo estado. Las memorias: 
Pueblos indígenas y derechos étnicos, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Ju-
rídicas, 1999.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 15

Ayer y hoy, escuchó en Guatemala, en las aldeas indias, en el mayor de 
lo secretos, que pueden estar ubicadas desde la cumbre de Cotsij, la más 
alta de Centroamérica, ubicada en Ixchiguan, San Marcos, en el ubérrimo 
paisaje del Ixcan, o en el triangulo Ixil.

En el paisaje maravilloso de Atitlán, en donde Mario Monteforte To-
ledo escribió Entre la Piedra y la cruz, y la conquista cristiana continúa, 
con los nuevos misioneros evangélicos pugnando por que los indios se 
vuelvan cristianos compulsivos y renuncien a su identidad espiritual, la 
gente se define en su orfandad socio-cultural como “vacía”, “sin alma”, 
a la pérdida de esa identidad en lengua quiché se le denomina: “Ri u ojer 
tzij tajim ka quisic” (“vienen acabando con nuestra cultura”).

Lo que está en juego para los mayas es: 

la opción por su identidad. Es encontrar el real valor que entrañan como 
pueblo a pesar de las opresiones ancestrales. Esta opción y la riqueza de 
su fuerza debe presentarse como un aporte, como algo con lo cual los la-
dinos sientan también relación y algún tipo de relación, no ya del corte 
“folclórico” o de atracción turística”, sino de potenciar para construir22 un 
Estado con base en la riqueza de autonomías éticas con repercusión en la 
estructura política.

La opción por la permanencia de su identidad se ve afectada, y, natu-
ralmente, la práctica de su propio derecho complementa la observación 
precedente: “En la actualidad hay cosas que potencia la identidad maya; 
está claro. Pero hay también estructuras poderosas que restan capacidad 
de lucha a los indígenas aunque sean la mayoría de la población guate-
malteca. El ejército —mientras no se pruebe lo contrario— sigue siendo 
un vehículo clave para gastar «la identidad nacional»” de Guatemala.

Las sectas, en especial las fundamentalistas, minan cualquier compro-
miso y borran elementos de identidad cultural.

Por supuesto que nos referimos a una práctica militante agresiva, que 
históricamente viene desde la invasión española, o sea, el conflicto de 
la religión indígena con las religiones formales, las cuales cuentan con 
registros oficiales en el Estado guatemalteco, siempre se ha dado un con-
flicto permanente, que continúa de forma expresa y violenta y modifica 
los conflictos tácitos siempre presentes.

22		 Cabarrús Pellecer, Carlos, Lo maya ¿una identidad con futuro?, Guatemala, Ce-
dim-Fafo, 1998, pp. 78 y 79, respectivamente.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA16

De esa manera, la aceptación de estas religiones como el derecho del 
Estado es un ropaje que les permite seguir con la práctica de su propia 
religión sin el peligro de ser perseguidos.

La defensa de su religión constituye otro mecanismo de defensa de su 
identidad indígena y campesina, y esto es igual tanto en Guatemala como 
en la zona andina.23

Los medios de comunicación bombardean las conciencias de los ma-
yas. Las migraciones a los Estados Unidos exigen adoptar identidades 
“hispánicas” frente a las presiones económicas que allí reciben”.24

Ese debilitamiento de la justicia indígena, al decir de Raquel Irigoyen 
y Víctor Ferrigno, se ha producido de jure y de facto, en particular en 
las últimas décadas, en tres momentos claves: la guerra,25 la Constitu-
ción de 1985, y el fracaso del reconocimiento constitucional del derecho 
indígena en 1998.26 También la presencia del narcotráfico, el tráfico de 

23		 Araóz Velasco, Raúl, Quinientos años de conflicto: estrategias de supervivencia de 
los pueblos originarios, Bolivia, Centro Diocesano del Pastoral Social, 1992, p. 99.

24		  Idem.
25		 Le Bot Yvon, La guerra en tierras mayas, México, Fondo de Cultura Económica, 

1995; Ordóñez Cifuentes, José, Rostros de las prácticas etnocidas en Guatemala, Méxi-
co, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1998.

26		 “Durante la guerra, lo que más debilitó el Derecho indígena fue la militarización 
de las comunidades, la eliminación física de autoridades indígenas, y el reemplazo de es-
tructuras comunitarias por estructurales militares o paramilitares –como las patrullas de 
autodefensa civil subordinadas al ejército, o las fuerzas irregulares locales de la guerrilla 
que utilizaban métodos violentos para controlar a la población y resolver de toda índole, 
aunque en dimensiones y modalidades diferentes. b) La reforma de la Constitución de 
1985 elimina funciones de justicia a los Alcaldes y sanciona, dejando sin ventana legal al 
Derecho Indígena y a la justicia comunitaria basada en la actuación de los Alcalde; c) En 
1998 fracasa la Consulta Popular o referéndum para aprobación de reformas a la Carta 
Magna que debía constitucionalizar los Acuerdos de Paz... En términos políticos el “no” 
congeló el tema del derecho indígena y dejo en gran medida sin efectividad el recono-
cimiento legal hecho por el Convenio 169 de la OIT, De otro lado, la mayor presencia 
física de los aparatos de justicia de la zona indígena también trajo .como consecuencia un 
mayor celo frente a las autoridades tradicionales...”. Véase Irigoyen, Raquel, Pautas de 
coordinación entre el derecho indígena y el derecho estatal, Guatemala, Fundación Mir-
na Mack, 1999, y “El debate sobre el reconocimiento constitucional del derecho indígena 
en Guatemala”, América Indígena, vol. LVIII, núm. 1-2, enero-junio de 1998; Ferrigno, 
Víctor, Proyecto justicia y multiculturalidad, Quetzaltenango, Guatemala, Misión de Na-
ciones Unidas para Guatemala (Minugua), informes de seguimiento, 1998/99; Irigoyen 
Fajardo, Raquel et al., “Acceso a la justicia en Guatemala: situación y propuestas”, In-
forme para la Agencia Sueca para el Desarrollo, Guatemala, mayo de 2003. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 17

indocumentados a los Estados Unidos y las denominadas “maras” han 
provocado estos desajustes, como se ha señalado.

Para Luis Rodolfo Dávila Sánchez, investigador de CIDECA (Consejo 
de Investigaciones para Centroamérica), al referirse al Consejo de Princi-
pales de Xojolá, municipio de Nahualá, en el departamento de Sololá, al 
plantear los desafíos en los sistemas de cargos indígenas puntualiza:

Uno de los principales desafíos que confrontan las instituciones indígenas 
como el Consejo de Principales de Xojolá es el proceso de la moderniza-
ción. El embate de los medios de comunicación, las relaciones económicas 
que establecen alrededor y dentro de la comunidad, la expansión de las 
sectas protestantes, la ingerencia política del estado y los partidos políticos 
son otras de ellas. No podemos dejar de mencionar otros actores como las 
organizaciones de desarrollo nacionales e internacionales, que de buena 
intención pero bajo el pretexto del desarrollo intervienen y presionan para 
modificar valores. Todo esto presagia un futuro difícil para la sobreviven-
cia de instituciones representativas de los valores y cosmovisión indígena 
debido a que muchos de los jóvenes carecen de sentido de pertenencia 
ancestral producto de la opresión y discriminación étnica. Otro elemento 
importante de considerar es la sobrevivencia de la institucionalidad indí-
gena es el impacto de las tendencias descentralizadoras y de reforma del 
Estado.27

Para los pueblos indígenas guatemaltecos, su problema fundamental 
es la supervivencia física y cultural, y, por lo tanto, su reconocimien-
to como entidades nacionales específicas, que viven bajo el signo de la 
muerte, tales como el racismo, que es el recrudecimiento de la manifes-
tación humana más irracional; la destrucción ambiental, que amenaza 
la suerte del planeta; la opulencia de la oligarquía y burguesía nacional, 
que se disputan el poder, como fracciones de clase que se codean con la 
miseria y la destrucción cultural, aparentemente menos violenta, pero 
más insidiosa.

Esto se vincula a un problema en el terreno de la cultura, en lo que se 
refiere a sus elementos, en donde el problema está definido en términos 
de relaciones entre grupos sociales, la dialéctica del control cultural no se 
establece entre “lo mío” y “lo tuyo”, sino entre “nuestro” y “de los otros”. 

27		 Ponencia presentada en las VIII Jornadas Lascasianas, Balance y Perspectivas del 
Derecho Social y los Pueblos Indios de Mesoamérica, Guatemala, Guatemala, del 25 al 
28 de mayo de 1998.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA18

Propio y ajeno tiene connotación social, no individual, como lo planteó 
Guillermo Bonfil Batalla.28

En los pueblos del lago de Atitlán, el Triángulo Ixil, Santa Eulalia e 
Ixchiguan, las prácticas del derecho consuetudinario no aparecen en la 
escena de la vida pública, se tornaron nuevamente clandestinas, se les 
equipara, de mala fe, con el fenómeno de los linchamientos. Algunos 
operadores de justicia formulan la acusación de que el Convenio 169 de 
la OIT los legitima y da pie a los linchamientos, cuando la verdad es otra: 
es una práctica emparentada con la contrainsurgencia, porque la adminis-
tración de justicia, en el decir ciudadano, no tiene crédito ni capacidad 
para resolver la problemática del acceso y la administración de justicia. 
Los indígenas prefieren acudir a la municipalidad en vez de ir a los cen-
tros de justicia (CAJ) o a los tribunales.

Los pueblos indígenas a su compleja problemática, que no sólo im-
plica los recuerdos y el agobio psicosocial de la guerra, que no se ha 
abordado y tratado convenientemente como un compromiso de Estado, 
las disputas y conflictos por las tierras traídos a cuenta como problema 
postconflicto en donde aparecen los reclamos de los refugiados en Méxi-
co y en el interior del país y la instauración de reservaciones militares, en 
donde se trasladó población en forma forzada que ocupó las tierras y que 
en términos jurídicos no hablamos de propiedad, como un derecho real, 
sino más bien de derechos posesorios, cuya solución no puede dirimirse 
satisfactoriamente en los tribunales de justicia, sino encierra un problema 

28		 “Como el problema está definido en términos de relaciones entre grupos sociales, 
la dialéctica del control cultural no se establece entre “lo mío” y “lo tuyo”, sino entre 
“nuestro” y “de los otros”. Propio y ajeno tienen connotación social no individual. Cul-
tura autónoma: el grupo social posee el poder de decisión sobre sus propios elementos 
culturales: es capaz de producirlos, usarlos y reproducirlos. La agricultura tradicional del 
maíz... Cultura impuesta: ni las decisiones ni los elementos culturales puestos en juego 
son del grupo social, sin embargo los resultados entran a formar parte de la cultura total 
del propio grupo. Podría ser el caso de los hábitos de consumo impuesto por el sistema 
mercantil: la introducción de la cerveza en substitución del pulque... Cultura apropiada: 
los elementos culturales son ajenos, en el sentido de que su producción y/o reproducción 
no está bao control cultural del grupo, pero este lo usa y decide sobre ellos. Cultura ena-
jenada: aunque los elementos culturales siguen siendo propios, la decisión sobre ellos 
es expropiada. El bosque es de la comunidad, pero la tala una compañía maderera de 
acuerdo con sus intereses. La folklorización de danzas y festividades religiosas que se 
promueven con un interés comercial completamente a su sentido original”. El autor ad-
vierte que los ejemplos son muy obvios, sólo para ilustrar a brocha gorda. Pensar nuestra 
cultura, México, Alianza Editorial, 1992, pp. 51 y 52.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 19

eminentemente político que debe ser tomado en cuenta en la transición 
a la democracia si se da en el país, en donde las mejores tierras están en 
manos de la oligarquía nacional, y hoy está en crisis por los problemas 
del mercado internacional del café.

Esta problemática responde a una respuesta de carácter político, pero 
en lo jurídico encontramos que en materia agraria no existen tribunales 
ni, menos aún, un procurador, como existen en otros países, y es más, en 
las facultades de derecho en el pensum de estudios es poco reconocido 
y la literatura para su enseñanza es francamente pobre, y no porque en 
Guatemala no existan profesionales competentes, sino que quedó prohi-
bida su enseñanza y su investigación. Debemos recordar que los profeso-
res de derecho agrario, derecho del trabajo, derecho penal alternativo, so-
ciología del derecho y otras materias fueron perseguidos, y, de esa suerte, 
abandonaron la universidad para dedicarse a otros menesteres, algunos 
salieron al exilio, y otros fueron asesinados.

Por ejemplo, una de las limitaciones de los centros de administración 
de justicia, como modelo alternativo y de los tribunales en Guatemala, es 
que no se cuenta con personal entrenado en derechos humanos, sociolo-
gía del derecho, antropología jurídica, criminología, psicología judicial, 
médicos y antropólogos forenses, etcétera. Los cursos de actualización 
de ninguna manera pueden resolver esta situación, y constituyen una 
contribución, por lo que lo recomendable es que la carrera de derecho 
tenga al final del pensun de licenciatura especialidades en estos campos 
y enseñanza de lenguas indígenas. Para el caso de profesionales de otros 
campos, también un conocimiento adecuado de campo jurídico.

Estas inconveniencias profesionales fueron señaladas por Rodolfo 
Stavenhagen, en su visita a Guatemala, como relator de Pueblos Indíge-
nas de Naciones Unidas.

La práctica como abogados nos demuestra lo que podríamos denomi-
nar la “ignorancia de la doble vía”: por un lado, el procesado indígena que 
desconoce el derecho estatal (ladino), debido a su condición monolingüe, 
analfabeta y de precaria situación económica; por otro lado, un juez, Mi-
nisterio Público, médico forense, peritos, traductores, coordinadores de 
programas de justicia, en síntesis burocracia judicial, que desconoce las 
normas internacionales y los principios que orientan los derechos huma-
nos en materia penal, pero que, además, desconocen la cosmovisión jurí-
dica de los procesados en términos culturales; lo que da una situación de 
suma gravedad. En ese orden de ideas, los programas con los operadores 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA20

de justicia deben ser de actualización, pues para ocupar las plazas debe 
exigirse un perfil adecuado, pero, lamentablemente, las facultades de de-
recho, no lo proveen, por lo que sugiero la posibilidad de especializacio-
nes terminales en la carrera de derecho para quienes ofrecerán servicios 
profesionales en el campo de la administración de justicia.

Lo anterior implica que el nuevo operador en el campo de la adminis-
tración de justicia tiene que superar, necesariamente, las perspectivas de 
la dogmática jurídica29 y estar al día con los aportes contemporáneos de la 
criminología, la psicología y sociología judicial, la antropología jurídica 
y los derechos humanos.

Para superar las limitaciones del ordenamiento legal interno, el caso 
de Nicaragua es ejemplar, porque dispone la plena aplicabilidad de la De-
claración Universal de Derechos Humanos, los pactos de derechos huma-
nos de las Naciones Unidas y la Declaración Americana de los Derechos 
y Deberes del Hombre.

Lamentablemente, para el caso de Guatemala, es imposible por ahora 
partir de la consagración constitucional de los derechos específicos de los 
pueblos indígenas, como es el caso de Nicaragua o Colombia.

Siempre he insistido en retomar la idea del amicus curiae, expresión 
latina, pero institución de tradición anglosajona. La idea de que el pueblo 
pueda valer su opinión ante el juez y exponerle a título de amigo o co-
laborador del tribunal un tema. Ya que para quienes sustentan la idea de 
que la reforma de la justicia no es sólo la reforma de los jueces, es tam-
bién la reforma de todos, la reforma de la sociedad, y es la sociedad la 
que tiene que ser la impulsora directa de una mejor justicia, mucho más 
atenta a los valores sociales, y en ese sentido debe recurrirse al amigo 
indígena.

Así, es necesario abrir foros de consulta sobre el acceso y la adminis-
tración de justicia que afecta a los pueblos indígenas y, en lo particular, 
sobre el reconocimiento del derecho consuetudinario indígena.

Por ahora, el número de intérpretes es insuficiente, y éstos no tienen 
una formación jurídica adecuada que permita calificar que conocen el de-
recho estatal y, en algunos casos, el derecho consuetudinario indígena.

29		 Esto tiene carácter vinculante con el denominado positivismo jurídico, véase Scar-
pelli, Uberto, ¿Qué es el positivismo jurídico?, México, Cajica, 2001; Raz, Joseph, La 
autoridad del derecho, México, UNAM, 1982; Treves, Renato, Introducción la sociolo-
gía del derecho, España, Taurus, 1978.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 21

Pero, sin duda alguna, el problema no termina para los procesados en 
materia penal con las limitaciones en la administración de justicia, sino, 
en lo más grave, en el sistema penitenciario, como es de conocimiento 
público, y los lugares apartados, incluyendo los centros de administra-
ción de justicia, son verdaderas mazmorras.

En todo caso estas circunstancias afectan a los procesados indígenas 
en materia penal, amén de los grandes vicios que, en general, existen, 
como lo son: la problemática del preso sin condena, la lentitud judicial, el 
castigo no al delito, sino a la pobreza, la discriminación étnica y econó-
mica, el racismo, y el terrorismo judicial; aspectos por demás conocidos 
y señalados en materia de derechos humanos por la doctrina.

A los anteriores se suman otros problemas sociales serios, que son 
motivos de acciones de impunidad y constituyen tabú, como me lo mani-
festaron informantes en Santiago Atitlán30 y otros lugares en Guatemala, 
me refiero al narcotráfico, al “coyotaje”, o sea, los llamados también po-
lleros, de los emigrantes a los Estados Unidos; en Nebaj y otros pueblos 
son los “maras”, fenómeno conocido primero en México; los “cholos”, 
que vienen de los Estados Unidos; además de los suicidios de jóvenes, 
la prostitución de mujeres y hombres y la dependencia a las drogas y al 
alcohol.

Estos fenómenos deben ser incorporados como materia de investiga-
ción sociológico-jurídica. Por supuesto que no es un problema que deba 
ser resuelto con la creación de leyes represivas, sino como un problema 
social y con un tratamiento desde esa perspectiva. A lo anterior debe su-
marse la inseguridad por las bandas de delincuentes roba carros y contra-
bandistas de toda índole.

Para concluir haré referencia a la necesidad de instaurar los principios 
de autonomía interna para el caso del ejercicio del derecho consuetudina-

30		 En conversaciones en Santiago Atitlán pregunté que quizá por los vientos fuertes 
que ponen en peligro la navegación, “Xocomil” no circulan embarcaciones nocturnas, 
bueno me respondieron puede ser, pero por las noches navegan los “narcos”, el lago 
de Atitlán desde hace muchos años, desde finales de los sesenta, se volvió un paraíso, 
primero, para los denominados “hipis”, luego para los veteranos de la guerra de Corea y 
Vietnam, actualmente también para jubilados, drogadictos, homosexuales y pederastas, 
que corrompen a los jóvenes de la comunidad, norteamericanos particularmente se dice. 
La población se queja de ellos, pues tampoco dejan ninguna derrama económica a la 
comunidad. Uno de los operadores de justicia me insinuó que no debe hablarse del pro-
blema del narcotráfico, pues es peligroso, por lo tanto, también es peligroso tratarlo en 
los tribunales de justicia y en lo particular en el CAJ, pues sólo existe se dice: “consumo” 
seguramente cae del cielo.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA22

rio indígena, y la factibilidad de la regulación y vigencia del pluralismo 
jurídico en Guatemala.

Para comenzar, la temática tiene escasas posibilidades de desarrollar-
se en el ámbito político práctico en el país, justamente en el marco de 
los acuerdos de paz, que como compromiso de Estado signó Guatemala, 
cabe para hacerlo efectivo, signar un pacto con los pueblos indígenas 
encaminado a regular constitucionalmente sus derechos administrativos 
(autonomía interna y resolver cómo las fronteras departamentales y mu-
nicipales no corresponden a las fronteras étnicas) y el acceso y la admi-
nistración de justicia, sin excluir ni discriminar al derecho consuetudi-
nario indígena, y superar las propuestas de los denominados juzgado de 
paz comunitarios y los centros de administración de justicia y algunos 
consentimientos dados en su aplicación, pero que quedan como señales 
de buena voluntad, pero frágiles si no tienen un reconocimiento de la 
naturaleza que proponemos. Ya que, por otro lado, no se trata de sugerir 
enfrentamientos interétnicos, sino reconocimientos en una sociedad plu-
ricultural y pluriétnica, que tiene dos dimensiones, siendo la primera na-
turalmente más amplia que también debe considerarse en un nuevo pacto 
político nacional, en especial a lo que se denominan culturas subalternas 
de otros sujetos sociales, llamados en materia de derechos humanos “sec-
tores vulnerables” que también sufren exclusiones en el acceso a la ad-
ministración de justicia, como advertimos algunos casos en los primeros 
ítems de este ensayo.

En las cumbres de pueblos indígenas, convocadas por la Premio Nobel, 
Rigoberta Menchú, al tenor de las ideas propuestas, encontramos estos 
resguardos:

Primera cumbre: Declaración de Bokob, Chimaltenango, Guatemala, 
celebrada del 24 al 28 de mayo de 1993.

A las puertos del Siglo XXI, vemos con preocupación la sistemática vio-
lación de los derechos de los pueblos indígenas, el incremento de la vio-
lencia contra las mujeres y niños indígenas, las exclusiones en la toma de 
decisiones políticas, la discriminación y las distintas formas de explota-
ción que mantienen los estados y las corporaciones trasnacionales sobre 
nuestros pueblos... Frente a este panorama sombrío, las culturas milenarias 
que encarnan nuestros pueblos emergen como una voz de esperanza de un 
futuro más equilibrado, como lo han demostrado a través de la historia.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 23

Segunda cumbre, en Oaxtepec, Morelos, México, territorio de los pue-
blos nahuas y tlahuicas, y lugar de retiro del señor Moctezuma en tiem-
pos antiguos, hoy parte de la República mexicana, celebrada del 4 al 8 de 
octubre de 1993.

Por último, los delegados asistentes a la II Cumbre de los Pueblos Indíge-
nas, venidos de los cuatro rumbos de nuestro planeta, reiteramos que no es 
por el camino de la confrontación como habremos de construir las nuevas 
relaciones entre nuestros Pueblos y los Estados nacionales. Serán el diá-
logo, respeto mutuo y el trato digno en el concierto de las naciones y al 
interior de los países, lo que nos permitirá alcanzar una nueva relación con 
los pueblos no indígenas y avanzar en la construcción de un nuevo futuro 
para nuestros pueblos y para la humanidad entera.

Creemos en la sabiduría de nuestros ancianos y sabios quienes nos en-
señaron y legaron la fuerza y el arte de la palabra, hablada o escrita en los 
libros antiguos y que permanece viva en la memoria cotidiana de nuestros 
pueblos. Han pasado los 500 años de oscuridad, y hoy sabemos que éste 
es el tiempo del Nuevo Amanecer que ha de alumbrar el futuro de nuestros 
pueblos.

Las propuestas de las cumbres indígenas tienen que ver con lo que 
Luis Villoro plantea como el Estado equitativo, o sea, que para mantener 
la unidad de un Estado plural se requiere más que la tolerancia, porque la 
tolerancia puede ser un respeto a todas las opiniones divergentes, pero un 
respeto que admite dicha diversidad sin ponerlas en relación las unas con 
las otras. Porque encima de la tolerancia es necesaria la cooperación, la 
aceptación de las diferencias puede variar desde una simple condescen-
dencia hasta un reconocimiento activo del valor de la posición ajena. Así, 
para Villoro, sólo el diálogo racional podrá avanzar en el proyecto de una 
nueva forma de Estado.31

Naturalmente que una de las vías es el diálogo, y para el caso de Gua-
temala, que sufrió un proceso de contrainsurgentes desde 1954 y luego 
32 años de guerra interna, para implementar la democracia multiétnica, 
se enfrenta, al decir de Marcos Roitman Rosenmann, con varios proble-
mas, y subrayo lo que a lo largo de su escrito me parece trascendente:

31		 “Del Estado homogéneo al Estado plural”, en Ordóñez Cifuentes, José Emilio Ro-
lando (coord.), Pueblos indígenas y derechos étnicos. VII Jornadas Lascasianas, Méxi-
co, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1999, pp. 69-83.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA24

América Latina no se caracteriza por su homogeneidad étnica. Por el con-
trario, su peculiaridad está en ser una región donde la diversidad étnica-
cultural deja constancia de sociedades nacionales que se han conformado 
en un proceso de conquista y violencia étnica.

La exclusión de pueblos y comunidades indígenas han dado lugar al 
nacimiento de Estados que solventan la dominación ladina sobre una doble 
hegemonía: de clase y étnica

El etnocentrismo y el mito de la superioridad racial configuran las bases 
de una peculiar hegemonía monoétnica.

El ejercicio del poder reserva “derecho de admisión” a los miembros de 
la etnia hegemónica, siendo sus valores, simbología, lenguaje y comporta-
miento social lo que determina la pertenencia política al estado. A la divi-
sión de clases de capitalismo se añade un componente étnico, cuya fuerza 
radica en el consenso previo sobre la “natural” superioridad de la cultura 
del capitalismo. Es la nacionalidad truncada por exclusión.

El colonialismo interno, forma de dominación-explotación, asumida 
por las clases sociales que comparten la hegemonía monoétnica se rede-
fine buscando una caracterización del problema étnico sobre criterios de 
efectividad de mercado.32

Ver la problemática en la doble perspectiva de clase y etnia supera las 
propuestas que se plantean. Norma Stoltz lo vio con mucha claridad:

Junto a la división indio-ladina de la sociedad guatemalteca, existe otra con 
implicaciones políticas aún más importantes: la de clases. Ambas catego-
rías se traslapan en medida considerable. Por lo general ser indio significa 
ser pobre y poseer poca tierra o carecer de ella. Los que son ricos y tienen 
propiedades no son indios; salvo un pequeño grupo de familias indígenas 
que poseen establecimientos comerciales en contados centros urbanos de 
las áreas indígenas no hay indios ricos. La burguesía indígena existente no 
goza del poder político como el grupo ladinos de propietarios.33

La cuestión radica en las relaciones, los procesos y estructuras polí-
tico-económicas y socioculturales específicas de dominación. Lamenta-
blemente, las condiciones vigentes de explotación inscritas en los pro-

32		 “Formas de Estado y democracia multiétnica en América latina”, en González Ca-
sanova, Pablo y Roitman, Marcos (coords.), Democracia y Estado multiétnico en Améri-
ca Latina, México, UNAM, 1996, pp. 36-62.

33		 “La minoría que es una mayoría”, en Jonas, Susanne y Tobis, Dabis (comps.), Gua-
temala una historia inmediata, México, Siglo XXI, 1976, pp. 53-79.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 25

gramas neoliberales continúan provocando decrecimiento poblacional 
dado los estragos producidos por enfermedades (desnutrición, paludis-
mos, tuberculosis, lepra y sida) y las mismas condiciones de vida, los 
movimientos migratorios y el desarraigo de los lugares de origen y el 
resquebrajamiento de sus lazos de parentesco e identidad étnica, y, natu-
ralmente, las relaciones de intercambio y reciprocidad, que son las bases 
fundamentales de articulación de la sociedad indígena.

Varios son los problemas que enfrenta la cultura popular y la cultura 
nacional: las relaciones sociopolíticas del Estado, y los pueblos indíge-
nas (la cuestión de las autonomías) y el problema del marco jurídico en 
que se desarrolla la vida social y cultural de la nación guatemalteca.

De esa suerte, los movimientos de liberación y descolonización inter-
nos son también los movimientos que, en los inicios del nuevo siglo, son 
los únicos capaces de reelaborar una nueva concepción de los derechos 
humanos, que tomen en cuenta los derechos colectivos de los pueblos 
bajo los signos de la tolerancia, el pluralismo cultural y en contra de las 
prácticas neoliberales, que les afectan más que otros sectores. Estos mo-
vimientos contribuirán notablemente a la construcción de la paz mundial, 
y tenemos como muestras los acuerdos de paz que para Guatemala y 
México se dieron, y que infortunadamente los Estados nacionales com-
prometidos incumplen con su palabra, peligrando con ello la transición 
a la democracia y la construcción del Estado nacional pluriétnico y plu-
ricultural.

Se trata también de rescatar lo que se ha denominado los “aportes ter-
cermundistas” en materia de derechos humanos, que son fruto de la lucha 
descolonizadora. Seguramente en ella se inscriben las propuestas frente a 
la destrucción cultural; en tanto que uno de los principales problemas en 
el campo de los derechos humanos es el etnocentrismo cultural e ideoló-
gico. El problema, como la señala el Departamento de Sociología del De-
recho, de la Universidad de Lund, Suecia, es cómo superar el individua-
lismo occidental con su justicia atomista frente a los reclamos colectivos 
de pueblos y grupos, y, sobre todo, los reclamos de grupos en desventaja, 
como es el caso de la mayoría de los países del “tercer mundo”. Este 
problema se agudiza cuando tomamos en cuenta la tercera generación de 
los derechos colectivos. Este grupo de derechos humanos está basado en 
el proceso de descolonización, y para nuestros países de descolonización 
interna, lo mismo que en el surgimiento de la lucha por un nuevo orden 
económico internacional.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA26

Por lo tanto, la lucha radica en la creación de un nuevo discurso jurídi-
co en el marco del derecho nacional e internacional, que de cabida a estos 
postulados y abre brecha, tal como sucede en los convenios 11 y 169 de 
la OIT con sus limitaciones, la Convención contra los Delitos de Geno-
cidio, ratificado por Guatemala, pero nunca aplicado, el quehacer de la 
UNESCO frente al racismo y las discriminaciones, y las propuestas de la 
Declaración Universal de los Derechos de los Pueblos Indios.

Las contribuciones de los pueblos indígenas y otras culturas subalter-
nas del mundo, en sus propuestas enriquecen las limitaciones etnocéntri-
cas dominantes del Occidente, en donde las formas, los contenidos y los 
“valores” de su cultura se asumen como patrón para medir las culturas 
ajenas, que proclaman por parte de la cultura dominante la discrimina-
ción y las prácticas etnocidas sobre las culturas oprimidas y la resistencia 
de los grupos periféricos y subalternos a las imposiciones “civilizado-
ras”, al decir de Cirese. Esta resistencia se vincula a las propuestas del 
desarrollo de una “cultura propia”, o sea, a la capacidad de las respuestas 
autónomas ante la agresión, la dominación y también la esperanza en el 
sentido bonfiliano.

En mi revisión bibliográfica de Guatemala, me ha llamado profunda-
mente la atención el trabajo Nosotros conocemos nuestra historia, escrito 
por una población casi analfabetas, no capacitada académicamente (di-
cho por ellos), pero capaz de escribir y de explicitar, como comunidad 
y como pueblo, sus experiencias históricas y que recoge los manuscritos 
de la población en su mayoría indígena, refugiada en las montañas sel-
váticas del norte de Guatemala y de los refugiados guatemaltecos en la 
selva de las Margaritas, Chiapas, México. Este trabajo me enseñó cómo 
reconstruir la historia nacional va más allá del mundo académico, que no 
terminamos de construir nuestro marco teórico, o quizá se deba a que ol-
vidamos a Gramsci, en el ideario de los intelectuales orgánicos.

En todo caso, he considerado oportunas estas observaciones para Gua-
temala antes de entrar en materia en torno a la cuestión de la autonomía. 
Que para el caso sólo contribuirá como una referencia. El movimiento 
indio guatemalteco, a diferencia del mexicano, no lo viene reclamando 
en forma directa, pero para el caso de la aplicación del derecho consuetu-
dinario indígena, puede ser un elemento fundamental con características 
propias y rescatables, me parece.

En torno a la autodeterminación de los pueblos, encontramos, como 
dicen los tratadistas, que la prevalencia del Estado sociológicamente 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 27

multinacional en el mundo de hoy es un hecho. Más del 90% de los Es-
tados actualmente existentes están compuestos de diversos pueblos. De 
tal manera que el Estado uninacional, que para muchos pensadores cons-
tituiría el ideal de una sociedad internacional verdaderamente democráti-
ca, es hoy una excepción.

José A. Obieta Chalbaud, en cuanto al derecho de autodeterminación 
de los pueblos, nos enseña que este derecho se desdobla en cinco dere-
chos particulares:34

El derecho de autoafirmación, derecho básico de todo pueblo, y la in-
troducción a todos los demás derechos. Consiste fundamentalmente en la 
capacidad exclusiva que tiene un pueblo de proclamarse existente, de dar 
un testimonio válido de sí mismo sin ninguna clase de ingerencias extra-
ñas, y, consiguientemente, en el derecho a que este testimonio sea recono-
cido por los demás y aceptado como tal con todas sus consecuencias.35

El derecho de autodefinición. Conforme este derecho, que es una con-
secuencia del anterior, la colectividad determina por sí misma quiénes 
son las personas calificadas para constituir ese grupo. Otro es el caso de 
un pueblo que por no ser independiente forma parte de un Estado que no 
es el suyo propio, como ocurre con las minorías nacionales y grupos ét-
nicos englobados en los llamados Estados nacionales.

El derecho de autodeterminación. Éste es un complemento del an-
terior e implica el derecho del grupo o pueblo a determinar los límites 
de su territorio. La delimitación del territorio la llevará a cabo el propio 
pueblo basándose en el principio histórico, cuando éste no ofrezca duda 
razonable.

La autodeterminación interna. El cuarto aspecto de la autodetermina-
ción es el llamado derecho de autodeterminación interna. Consiste en la 
facultad que tiene la colectividad de darse el régimen de gobierno que 
quiera el pueblo. Es, pues, una consecuencia directa de la concepción de-
mocrática de la vida social, según la cual no existe ningún poder público 
que no provenga de la colectividad.

La autodeterminación externa. Consiste esencialmente en la facultad 
que tiene el pueblo de determinar por sí mismo su estatus político y su 

34		 El derecho de autodeterminación de los pueblos, España, Universidad de Deusto 
Bilbao, 1980, pp. 57 y ss.

35		 El autor cita: A. Fenet. Un regrettable pas en arrière: le concept de peuple minori-
taire dans la Declaration Universelle des Droits des peuples, en Fenet, A. (ed.), Peuples 
et etats du Tires Monde face à l´orde international, París, P.U.F., 1978, p. 13.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA28

futuro con relación a otros grupos sociales. Así como por la autodeter-
minación interna el pueblo fijaba su régimen político respecto de sus 
propios miembros, por la autodeterminación externa lo fija respecto a 
los demás pueblos y Estados. En el derecho internacional el ejercicio 
de la autodeterminación externa reviste tres formas: la primera consiste 
en la decisión libremente tomada de un pueblo de unirse a un Estado ya 
existente; la segunda forma de ejercitar la autodeterminación externa es 
aquella en la que un pueblo decide libremente unirse a otros pueblos para 
formar todos juntos un nuevo Estado; la tercera y última forma que revis-
te es aquella en la que el grupo o pueblo decide libremente separarse por 
completo del Estado al que hasta entonces había estado sometido para 
constituir por sí un nuevo Estado independiente

Los cinco derechos que se acaban de explicar son los que encierran el 
concepto genérico de autodeterminación, tal como ha sido éste tradicio-
nalmente entendido. Obieta Chalbaud también señala dos notas impor-
tantes: la nacionalidad étnica y la nacionalidad estatal. La nacionalidad 
étnica tiene un carácter sociológico y consiste en un vínculo psicológico 
y afectivo que une y liga permanentemente a una persona con una nación 
o grupo étnico, a la vez que expresa la pertenencia real de esa persona a 
una determinada comunidad cultural. La nacionalidad estatal, en cam-
bio, tiene un carácter jurídico-político, y consiste en un vínculo jurídico 
por el que una persona queda adscrita a un determinado Estado, o co-
munidad política. Es evidente que estos dos vínculos no tiene por qué 
coincidir.36

Para Héctor Díaz Polanco: 

A nuestro juicio, usando precisamente su derecho de autodeterminación, 
los pueblos pueden decidir libremente por un gran variedad de caminos, 
que va desde la constitución de un estado nacional propio hasta la confor-
mación de entes autónomos en el marco de un Estado determinado” y op-
ción insiste que “La eventualidad de esta última opción en una especie de 
ineludible agenda teórico política para los próximos años, Algunas de esas 
cuestiones serían las siguientes: l. Hay que discutir a fondo como se rela-
ciona la problemática étnica con la cuestión de la democracia en el con-
texto latinoamericano... 2. Es necesario analizar lo que es, hasta hoy, una 
contradicción cultural: la que se da entre la particularidad étnica y la uni-
versalidad. Es decir la difícil compatibilidad de los derechos étnicos y la 

36		 Ibidem, p. 28.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 29

universalidad... 3. Actualmente existe un debate internacional en torno las 
poblaciones indígenas y las comunidades étnicas del mundo... 4. Tenemos 
que abordar en todos sus aspectos (no sólo en los económicos y políticos, 
sino también en los sociales y culturales) el problema del centralismo en la 
organización y el funcionamiento de las naciones latinoamericanas... 5. Al 
parecer existe un renacimiento del reclamo popular por la pluralidad. Éste 
se estrella contra el principio de la unidad nacional como homogeneidad 
sociocultural que históricamente han pagado caro las etnias latinoamerica-
nas y 6. Así las cosas, próximos a 1992, los esfuerzos encaminados a escla-
recer los rasgos y las implicaciones de eventuales regímenes de autonomía 
en las complejas condiciones latinoamericanas, considerando la vasta ex-
periencia mundial acumulada, se vuelven más urgentes y necesarios.37

Lo propuesto por Díaz Polanco en verdad constituye una agenda im-
portante y es sumamente complejo en nuestro contexto y para el caso que 
abordamos como lo señala en su artículo: 

... el reconocimiento de derechos socioculturales a través de la autonomía 
suscita incertidumbres respecto a su compatibilidad con los derechos y ga-
rantías individuales consagrados en las respectivas constituciones. Pero no 
existe fundamento para suponer que la vigencia de los derechos sociocul-
turales puede crear algún género de privilegio perturbador de los derechos 
individuales. Se trataría de renovar el pacto social para dejando a salvo las 
garantías y derechos individuales que constituyen al menos formalmente, 
evidentes conquistas históricas de nuestros pueblos solventar las omisio-
nes que en ese terreno, y en el de los derechos colectivos, han afectado a 
los pueblos indios.

Cabe aclarar que la notable evolución de los derechos humanos desde 
la perspectiva de Occidente se dificulta entender cómo el otro derecho, 
el del mundo indígena, más que privilegiar los derechos individuales se 
priorizan los derechos colectivos en la medida en que en su construcción, 
o sea, en la forma que producen y reproducen su vida social, parte de 
otros principios, en los cuales predominan los intereses colectivos, los 
derechos comunitarios.

Sobre las contradicciones jurídicas expuestas por Díaz Polanco, anali-
cemos la siguiente observación, producto de investigaciones de campo:

37		 “Derechos indígenas y autonomía”, Crítica Jurídica, núm. 14, México, núm. 11, 
1992, pp. 31-59.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA30

En una cultura comunitaria, cuya raíz es la vida colectiva, el derecho indi-
vidual es una excepción. La definición misma de derecho lleva implícita la 
idea del consenso, del acuerdo, y del respeto por las normas establecidas 
por la comunidad. Desde este punto de vista, es evidente que, mientras la 
cosmovisión de los mestizos, marcada por la preeminencia del individuo 
sobre el grupo, requiere de una normatividad que oriente la búsqueda del 
bien común, en el caso de los pueblos indígenas esta visión está en la raíz 
de su concepción del derecho, lo que resulta extraño a su mentalidad es, 
justamente, la valorización de lo individual por encima de lo colectivo.38

Lo anterior se liga también con la “libre determinación de los pue-
blos”, como señala Augusto Willensem, y rescato tres de sus observa-
ciones verbales, que manifestó en un evento celebrado en la ciudad de 
México.

La primera, que la unidad que preocupa a los estados puede lograrse más 
cabalmente y a nivel más profundo a través de una diversidad respetuosa 
de las diferencias entre los grupos existentes que reivindican una realidad 
diferenciada dentro de la sociedad global.

La segunda, Pluralismo, autogestión autogobierno, autonomía y auto-
determinación, dentro de una política de desarrollo endógeno haría justicia 
a las aspiraciones de los pueblos y comunidades indígenas que han estado 
sometidas a interferencias e imposiciones durante tanto tiempo.

La tercera, El principio de libre determinación de los pueblos consa-
grados internacionalmente no necesariamente implica la separación de los 
mismos del Estado para formar otros, como equivocadamente se firma. 
Por el contrario incluye formas de autonomía dentro del estado.

Esta es la forma que en sus diversas manifestaciones favorecen hoy 
los pueblos indígenas en los países latinoamericanos. Hacerla posible es 
un imperativo de la convivencia pacífica y democrática dentro del Estado 
contemporáneo.39

Debemos recordar al respecto que el principio de autodeterminación 
de los pueblos como un derecho colectivo aparece en forma expresa en 

38		 Fundación Vicente Menchú, “Cosmovisión y prácticas jurídicas indígenas”, en Or-
dóñez Cifuentes, José Emilio Rolando (coord.), VI Jornadas Lascasianas. Cosmovisión 
y prácticas jurídicas de los pueblos indios, México, UNAM, Instituto de Investigaciones 
Jurídicas, 1994, p. 69.

39		 ILSA. Asociación Interamericana de Servicios legales, Talleres de derecho alterna-
tivo, Bogotá, Colombia, Documento núm. 2, 1989.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 31

la Carta de la ONU, ingresa al Pacto Internacional de los Derechos Eco-
nómicos, Sociales y Culturales y al pacto Internacional de los Derechos 
Civiles y Políticos, aprobados por la Asamblea General en 1966 y vigen-
tes a partir de 1976, consagrándose en el artículo 1 de ambos pactos en la 
siguiente forma: “Todos los pueblos tienen el derecho de libre determina-
ción. En virtud de ese derecho establecen libremente su condición políti-
ca y proveen asimismo a su desarrollo económico, social y cultural”.

El artículo 27 de la Declaración Universal de Derechos Humanos es-
tablece: “Toda persona tiene derecho a tomar parte libremente en la vida 
cultural de la comunidad, a gozar de las artes y a participar en el progreso 
científico y en los beneficios que de él resulten”.

Lamentablemente, la práctica de Naciones Unidas es todavía limitada, 
principalmente, a Estados-naciones, y no así a minorías, y menos pueblos 
indígenas, en una flagrante contradicción con el principio legislado en los 
pactos.

Diferenciando que no son mandatos normativos internacionales, pero 
que recogen estos principios en el nivel declarativo, son importantes la 
Declaración de San José Costa Rica, del 11 de diciembre de 1981, bajo 
el amparo de UNESCO y FLACSO, con la presencia de dirigentes indí-
genas y expertos comprometidos con el desarrollo de los derechos de los 
pueblos indígenas: “Como creadores, portadores y reproductores de una 
dimensión civilizatoria propia, con rostros únicos y específicos del patri-
monio de la humanidad, los pueblos, naciones y etnias indias de América 
son titulares colectivos e individuales de todos los derechos civiles, polí-
ticos, económicos, sociales y culturales amenazados”.

En los principios de la Cooperación Cultural Internacional, en el artícu-
lo I: “Toda cultural tiene una dignidad y valor y... todo pueblos tiene el 
derecho de desarrollar su propia cultura en su fecunda variedad y por las 
influencias recíproca que ejercen sobre otras, todas las culturas forman 
parte del patrimonio de la humanidad”.40

40		 En los últimos años, los llamados derechos de los pueblos han cobrado una im-
portancia cada vez mayor dentro del derecho internacional, en cuanto ejemplo único de 
ese grupo de derechos no basados en Estados, sino más ampliamente, en comunidades 
humanas aparentemente distintas de los Estados. En particular la Carta Africana de De-
rechos Humanos y de los Pueblos de 1981 ha significado un nuevo momento para el 
desarrollo de los nuevos derechos colectivos de los pueblos. En sus artículos 19 al 24, 
esta Carta hace una relación de un número sin precedentes de derechos de los pueblos em-
pezando por un derecho a la igualdad y terminando con un derecho al medio ambiente son 
y satisfactorio en general. Quizá podríamos agregar que históricamente en el campo de 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA32

Los pueblos indígenas han venido sosteniendo, para el caso, que no 
son minorías, en Bolivia, Perú y Guatemala son mayorías. Esta posición 
ya viene siendo reconocida inclusive por Naciones Unidas. Así, la Sub-
comisión de Derechos Humanos ha considerado que la cuestión de los 
pueblos indígenas debe ser tratada de manera diferente a los problemas 
relacionados con las minorías en general.

Los propios pueblos indígenas sostienen que la situación es diferente 
a las minorías en general, y que debe, por tanto, ser objeto de especial 
atención: en primer lugar, porque en algunos países latinoamericanos no 
representan de ningún modo una minoría, sino una mayoría numérica; en 
segundo lugar, porque los indígenas son descendientes de los habitantes 
nativos de un país que fue poblado o colonizado por inmigrantes o con-
quistados por la fuerza; en tercer lugar, porque han sido víctimas de cier-
tos procesos de desarrollo económico y político que le han colocado en 
una situación de subordinación y dependencia con respecto a la sociedad 
dominante en su propio territorio.41

Pero la autonomía es importante más allá que podamos considerarla 
como una “demanda madre”, como lo sugiere Héctor Díaz Polanco, sino 
la posibilidad de hacer efectivos los reclamos de los pueblos indígenas, 
que van desde el reclamo genérico de sus territorios para asegurar sus 
medios de vida, su desarrollo económico y el mantenimiento de sus pro-
pias prácticas culturales, sin perturbación de sus propios modos de vida: 
el desarrollo cultural, el derecho a desarrollar, sus lenguas, religiones, 
prácticas culturales, prácticas médicas, saberes tradicionales, organizar 
sus propios procesos educativos y de comunicación social en general, 
etcétera.

De esa suerte José Matos Mar, ex director del Instituto Indigenista In-
teramericano, en las Primeras Jornadas Lascasianas, precisaba que “La 

la historia del derecho indiano, fruto de las polémicas de los defensores religiosos de los 
indígenas, es significativa la denominada Carta magna de los indios, realizada por el sa-
cerdote Francisco de Vitoria y la carta de Derechos civiles y políticos (de regia Potestate) 
de Fray Bartolomé de las Casas. Véase Pereña, Luciano, Carta magna de los indios, Ma-
drid, Universidad Pontificia de Salamanca, 1987 (Cátedra V Centenario). Vease, también, 
Zavala, Silvio, La defensa de los derechos de los hombres en América Latina (siglos XVI 
y XVIII), México, UNAM, 1982; Ordóñez Cifuentes, José y Ordóñez Mazariegos, Carlos, 
“Etnicidad y derechos humanos”, Revista Crítica Jurídica, núm. 12, México, 1993.

41		 Stavengahen, Rodolfo, “Derechos humanos y derechos de los pueblos”, en Székely, 
Alberto, Instrumentos fundamentales de derecho internacional público, México, UNAM, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1981, t. I.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 33

autonomía: En tanto creación de las condiciones políticas en las cuales 
los anteriores reclamos sean posible y seguros en el largo plazo. No im-
plica un afán de secesión respecto de los estados; plantea un reordena-
miento orgánico para compartir las responsabilidades del ejercicio de la 
soberanía como parte integrante de la nación” y desde esa perspectiva in-
dica que las políticas indigenistas, en respuesta a las presiones indígenas, 
se transforman en tres pasos fundamentales:

De la integración a la articulación en la diversidad, como objetivo estra-
tégico.

Del asistencialismo a la participación, como la táctica o mecanismos de 
acción privilegiada.

Del paternalismo a una actitud de diálogo intercultural, como un estilo 
de relación.

En cuanto a la autonomía: es un terreno muy complejo y en general 
poco desarrollado. En casos excepcionales algunos gobiernos aceptan las 
formas tradicionales de autoridad, lo jueces locales y las prácticas consue-
tudinarias de administración de justicia.

Históricamente el sistema de Comarcas en Panamá y el Estatuto de 
Autonomía de la Costa Atlántica de Nicaragua, son dos ejemplos de lo que 
se puede hacer en el futuro este respecto.42

Como dato sobre la cuestión, Pablo González Casanova rescata los 
planteamientos de José Carlos Mariátegui:

Mariátegui propuso “la coordinación de las comunidades indígenas por 
regiones”, la “defensa de la propiedad comunitaria”, la prosecución de 
actividades políticas y culturales en las comunidades para vincularlas con 
los movimientos urbanos. Pensaba Mariátegui que estas medidas podrían 
conducir a la “autonomía política de la raza india” y a la “obligación de 
los indios de diversos países” para liarse estrechamente con los proletarios 
contra los regímenes feudales y capitalistas. Con todas las variantes his-
tóricas que vivimos, su perspectiva es válida aún hoy para comprender y 
cambiar la realidad de las oligarquías que con los señores de la tierra, los 
caciques, caudillos y burocracia autoritarias imponen un colonialismo glo-

42		 “A propósito de fray Bartolomé de las Casas, “Los nuevos retos del indigenismo 
a final de milenio”, en Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando (coord.), Jornadas Las-
casianas. Derechos humanos de los pueblos indígenas, México, UNAM, Instituto de 
Investigaciones Jurídicas, 1991, p. 222.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA34

bal, transnacional y neoliberal. La historia de los “indios” y “campesinos” 
es una y la misma hasta los tiempos presentes.43

A estas experiencias autonómicas cabe agregar algunas particulari-
dades, como la experiencia de la República Popular China, que en su 
Constitución establece que se trata de un Estado multinacional unita-
rio y que la idea de este Estado multinacional, según la versión guber-
namental: “Los países occidentales tiene una sola nación, es decir una 
nacionalidad forma un país, mientras que en China, cincuenta y seis na-
cionalidades forman el Estado multinacional Chino”. Lo anterior se dice 
responde a la necesidad de unificar la diversidad étnica del territorio y 
de construir el llamado Estado “multinacional unitario”. Hacia el nuevo 
siglo, la política y la estrategia no han cambiado, pero sí la terminología, 
de manera que lo “étnico” sustituye a lo nacional, así: “La República Po-
pular China es un país unitario multiétnico, con 56 etnias”.44

Pero tratándose de la aceptación del ejercicio jurisdiccional del dere-
cho consuetudinario indígena, de hecho y por derecho es aplicado, como 
se dice, en Guatemala, por ejemplo, en las cabeceras departamentales de 
Sololá y Totonicapán se ejercita el derecho indígena y hoy esas experien-
cias vienen siendo documentadas por las propias autoridades indígenas 
con el apoyo de intelectuales indígenas con conocimiento profesional 
del derecho estatal y el subsidio de la cooperación internacional. Natu-
ralmente que con limitaciones jurisdiccionales ante la presencia de la 
justicia estatal y la acusación de mala fe de esas autoridades, que son las 
responsables de los “linchamientos”, cuando se dan en las zonas indíge-
nas, que resulta incomprensible, pues responde a otros intereses, de los 
cuales la Misión de Naciones Unidas para Guatemala, Minugua, ha docu-
mentado con bastante seriedad.

Pero volvamos a nuestro punto de interés, naturalmente que los pro-
cesos autonómicos son parte importante de la autodeterminación de los 

43		 “Las etnias coloniales y el Estado multiétnico”, Democracia y Estado multiétnico 
en América Latina, en González Casanova, Pablo y Roitman, Marcos (coords.), México, 
UNAM, 1996, p. 34. Véase Maríategui, Siete ensayos de la realidad peruana, varias 
ediciones; Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando, “José Carlos Mariátegui: Precursor 
ante el problema agrario y el “problema del indio”, en Derecho y poder: la cuestión de la 
tierra y los pueblos indios, Gómez, Gerardo y Ordóñez Cifuentes, José (coords.), Méxi-
co, Universidad Autónoma de Chapingo, 1995.

44		 Gutiérrez Chong, Natividad, Autonomía étnica en China, UNAM, México, Institu-
to de Investigaciones Sociales, 2001.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 35

pueblos, y las autonomías son una realidad en distintas partes del mundo, 
y para el caso americano y los pueblos indígenas y afroamericanos tene-
mos las experiencias de los kunas de Panamá, que como fruto de la de-
nominada “revolución de tule” se les concedió en 1925 la costa atlántica 
en Nicaragua y en Chiapas, México; experiencias concretas que debemos 
considerar a futuro y que, por supuesto, ofrecen diferencias notables con 
otras partes del mundo, en particular con la española, que es muy intere-
sante, pero inscrita en otro contexto.

En Guatemala tal tratamiento tiene que pasar por un reconocimiento 
constitucional y la aceptación del pluralismo cultural y con él el plura-
lismo jurídico.

Para el caso del derecho consuetudinario indígena, el propio Convenio 
169 de la OIT, que no reguló y excluyó la autodeterminación de los pue-
blos, que parte de su propia definición restringida de pueblo, lo legitima 
con un tratamiento con remanentes colonialistas y occidentalistas, como 
lo hemos advertido. Sobre el particular muchos autores han hecho inte-
resantes observaciones, y en medio de lo “ambiguo” da cabida y acepta 
con un tratamiento ligero la aplicación del derecho consuetudinario, que 
permitió admitir para el caso de Guatemala los denominados juzgados de 
paz comunitarios, que no son exactamente derecho indígena y/o maya, 
como lo señala Rodolfo Stavenhagen en su informe, del que hicimos una 
amplia relación en páginas precedentes. En este caso algunos estiman 
que puede quedar como una aplicación de un principio de autonomía 
interna.

Lo dispuesto en el Convenio 169 de la OIT, en torno al derecho con-
suetudinario indígena, cuando fue abordado por la Corte de Constitucio-
nalidad de Guatemala, en opinión consultiva, emitida el 18 de mayo de 
1995, sostuvo el siguiente criterio:

El artículo 8 del Convenio establece que debe tomar en consideración el 
derecho consuetudinario de los pueblos a conservar sus costumbres e ins-
tituciones propias “siempre que éstas no sean incompatibles con los de-
rechos fundamentales definidos por el sistema jurídico nacional ni con 
los derechos humanos internacionalmente reconocidos, es decir no existe 
incompatibilidad con la Constitución.

El Acuerdo de Fortalecimiento del Poder Civil y Función del Ejército 
en una Sociedad Democrática agregó como tema de la agenda:

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA36

Con la participación de las organizaciones de los pueblos indígenas, dar 
seguimiento a los compromisos contenidos en el Acuerdo de Identidad 
y Derechos de los Pueblos Indígenas respecto a la forma de administrar 
justicia por parte de dichos pueblos, con miras a facilitar un acceso simple 
y directo a la misma por parte de grandes sectores del país que no logran 
llegar al sistema de justicia o comparecen ante él en condiciones dismi-
nuidas (IV, 16, d).

Estos son los compromisos del Acuerdo sobre Identidad y Derechos de 
los Pueblos Indígenas:

Promover el reconocimiento del derecho indígena:•	

Para fortalecer la seguridad jurídica de las comunidades indígenas, el Go-
bierno se compromete ante el organismo Legislativo, con la participación 
de las organizaciones indígenas, el desarrollo de normas legales que re-
conozcan a las comunidades indígenas el manejo de sus asuntos internos 
de acuerdo con sus normas consuetudinarias, siempre que éstas no sean 
incompatibles con los derechos fundamentales internacionalmente reco-
nocidos. (IV,E,3)

Respeto de autoridades indígenas en el manejo de sus asuntos:•	

Teniendo en cuenta el compromiso constitucional del Estado de reconocer, 
respetar y promover estas formas de organización propias de la comunida-
des indígenas, se reconoce el papel que corresponde a las autoridades de 
las comunidades, constituidas de acuerdo a sus normas consuetudinarias, 
en el manejo de sus asuntos. (IV,B,2)

La Comisión de Fortalecimiento de la Justicia en Guatemala,45 en tor-
no al pluralismo jurídico, fue de la siguiente opinión:

Tal comprensión de la justicia no se ha hecho cargo de la existencia de 
otras formas de resolver conflictos que tienen vigencia en un importan-
te sector de la población y corresponden a raíces culturales propias. La 

45		 La Comisión de Fortalecimiento de la Justicia fue constituida por Acuerdo Guber-
nativo núm. 221-97, según lo previsto en el Acuerdo sobre Fortalecimiento del Poder 
Civil y Función del Ejército en una Sociedad Democrática, su mandato fue el de producir, 
mediante un debate amplio en torno al sistema de justicia, un informe y un conjunto de 
recomendaciones susceptibles de ser puestas en práctica con la mayor brevedad.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 37

ausencia de reconocimiento y consideración de estas formas de “justicia 
tradicionales”, alternativa a la oficial, ha correspondido en Guatemala a 
una falencia mayor del sistema de justicia, consistente en su falta de co-
rrespondencia con el carácter multicultural y pluriétnico del país.46

El artículo 203 de la Constitución, tercer párrafo, da atribución de ex-
clusividad a la Corte Suprema de Justicia y los demás tribunales de la 
República.

Lamentablemente, todo ha quedado propositivamente, en la medida en 
que no se constitucionalizan estos reclamos.

Bien, la aceptación de la justicia indígena nos acerca al ideario del plu-
ralismo jurídico,47 que al aceptarlo, como señala Raquel Irigoyen, para 
el caso de la reforma constitucional del Perú (1993), que permitió una 
fuente de legitimación sociológica para la pluralidad jurídica, también 
una jurisdicción legal, lo cual aceptó reivindicar una perspectiva plura-
lista y democrática tanto en la configuración global del Estado como en 
la producción del derecho 

Una ruptura del carácter monista y etnocéntrico de la relación Estado-De-
recho, quebrándose la teoría del monopolio estatal de la violencia legitima, 
pues el reconocimiento de funciones jurisdiccionales y del derecho con-
suetudinario de las comunidades implica que el estado reconoce el ejerci-
cio legitimo de la violencia para tales comunidades mediante sus propios 

46		 Comisión de Fortalecimiento de la Justicia, Una nueva justicia para la 
paz. Informe final, Guatemala, Magna Terra Editores, 1999, p. 120. 

47		 Óscar Correas lo define: “La coexistencia de dos o más sistemas normativos que 
pretenden validez en el mismo territorio” o lo que es lo mismo: “el fenómeno de la coexis-
tencia de normas que reclaman obediencia en un mismo territorio y pertenece a sistemas 
normativos distintos”. Véase “La teoría general del derecho frente al derecho indígena”, 
Crítica Jurídica, núm. 14, México, 1994, p. 26; “Ideología jurídica, derecho alternativo y 
democracia”, InfoJUS, México, núm. 81, p. 1. Por su parte, Raquel Irigoyen, “La pluralidad 
jurídica como la existencia simultanea dentro del mismo espacio de un estado de diversos 
sistemas de regulación social y resolución de conflictos, basados en cuestiones culturales, 
étnicas, raciales ocupacionales y resolución de conflictos, basados en cuestiones cultu-
rales, étnicas, raciales, ocupacionales, históricas, económicas ideológicas, geográficas, 
políticas, o por las diversa ubicación en la conformación de la estructura social que ocu-
pan los actores sociales”, Desfaciendo Entuertos, LIMA, Perú, 1995, p. 9. Véase Cabedo 
Mallol, Vicente, “Análisis de las Constituciones latinoamericanas. Regulación constitucio-
nal del derecho indígena iberoamericano”, en Peña Jumnpa, Antonio et al., Constituciones, 
derecho y justicia en los pueblos indígenas de América Latina, Pontificia Universidad 
Católica del Perú, Fondo Editorial, 2002.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA38

sistemas. De ese modo, las decisiones de las autoridades comunales que 
impliquen formas de coacción personal de los miembros de la comunidad 
en el cumplimiento del derecho consuetudinario, ya no configuran una 
“usurpación de funciones”, ni delitos contra la administración de justicia 
contra la libertad individual, ejemplo a seguir para el caso Guatemalteco, 
con sus particularidades.

El artículo 149 de la Constitución tiene una profunda relevancia, de 
este modo, señala Irigoyen, hay un triunfo en tanto que “De esa forma, la 
cultura occidental pierde el monopolio cultural como fuente de orientación 
jurídica, ya que la normatividad propia de las Comunidades es producida 
en el contexto de sus propias culturas”.48

Para Colombia, al igual que Perú, el mandato constitucional presente 
en el artículo 246 de la Constitución de 1991 reconoce la jurisdicción 
indígena: 

Las autoridades de los pueblos indígenas podrán ejercer funciones juris-
diccionales dentro de su ámbito territorial, de conformidad con sus propias 
normas y procedimientos, siempre que no sean contrarias a la Constitución 
y leyes de la República. La ley establecerá las formas de coordinación de 
esta jurisdicción especial con el sistema jurídico nacional.

En Colombia la Corte de Constitucionalidad declaró plenamente váli-
da y legítima esta justicia con base en la Constitución.

De esa suerte se platea que la administración de justicia de la comu-
nidad resulta un mecanismo positivo para el acceso a la justicia; así el 
reconocimiento a sus autoridades del derecho administrar justicia cumple 
con este objetivo.49

En México conforme al artículo 4o. constitucional, en su último apar-
tado: “En los juicios y procedimientos agrarios en que aquellos sean par-
te (se refiere a los pueblos indígenas), se tomarán en cuenta sus prácticas 
y costumbres jurídicas en los términos que establezca la ley”. (DOF, 28 
de enero de 1991).

48		 “Marco constitucional para la pluralidad jurídica”, Desfaciendo Entuertos, año 
3, núm. 1, Instituto Peruano de Resolución de Conflictos, Lima, octubre de 1966, pp. 
21-29.

49		  Francia Sánchez, Luis “La justicia en las comunidades indígenas en Colombia” En: 
Desfaciendo Entuertos, año 3, núm. 1, octubre de 1996, pp. 29-34.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 39

México fue el primer país de América Latina y el segundo en el mundo 
en ratificar el Convenio 169 de OIT, y, por lo tanto, son vigentes las dis-
posiciones de este instrumento en lo que se dispone en la materia.

Pero no podemos perder de vista que el pluralismo jurídico es un com-
ponente de algo mayor: el pluralismo cultural,50 que se sustenta en dos 
presupuestos: que la diversidad cultural es un hecho natural, una ten-
dencia espontánea de los grupos humanos, y, como tal, un valor (“cada 
cultura representa un conjunto de valores únicos e irremplazable..., la 
humanidad se empobrece cuando ignora o destruye un grupo determina-
do”, Preámbulo de la Declaración de la Conferencia Mundial de Políticas 
Culturales, celebrada en México en 1982, propiciada por la UNESCO) y 
que la personalidad del individuo no se desenvuelve aisladamente, sino 
al calor de ambientes y contextos culturales determinados. Difícil sería 
expresar esta idea con más claridad que el artículo 2o. de la Constitución 
italiana: “La República reconoce y garantiza los derechos inviolables del 
hombre, ya sea como individuo, ya sea en las formaciones sociales donde 
desenvuelve su personalidad”.

Junto a la consideración de la diversidad cultural como un valor apa-
rece también, como idea concatenada, la de igual dignidad de todas las 
culturas. En ese sentido la Constitución Española de 1978 contiene un 
amplio abanico de garantías de la pluralidad cultural de los grupos y for-
maciones.

Conjugando las ideas de pluralismo cultural y pluralismo jurídico en-
contramos en las propuestas de Agustí Nicolau Coll y Robert Vachon que 
“El estudio del pluralismo jurídico no debe limitarse al simple estudio de 
la pluralidad jurídica, puesto que la pluralidad se sitúa a nivel del logos, 
mientras que el pluralismo se sitúa a nivel del mito. Aceptar la existencia 
de culturas jurídico políticas y de concepción de nación y pueblo distin-
tas y tan válidas como las vehiculadas por el estado-nación...”, y como 
ejemplo conductor señalan poniendo ejemplos, uno de ellos: 

En el caso de la Confederación de las seis naciones Iroquesas, con una 
larga tradición diplomática internacional en relación con las naciones eu-
ropeas que colonizaron América del Norte, ésta no se basa ni en el principio 
de soberanía, ni en el principio de poder, sino en el principio ontológico de 

50		 Seguimos en este apartado los planteamientos de Prieto de Pedro, Jesús, Cultura, 
culturas y Constitución, Madrid, Congreso de los Diputados- Centro de Estudios Consti-
tucionales, 1993. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA40

la gran paz. Es por ella y en virtud de ella que los distintos tratados fue-
ron establecidos, basados siempre en el respeto de las naciones europeas, 
respeto que no fue reciproco, pues en todos los casos estas trasgredieron, 
tarde o temprano dichos tratados. 

Actualmente se niega validez a los tratados en virtud del derecho in-
ternacional y de la soberanía de los Estados. Por ello, nuestros autores 
agregan, entre otras conclusiones, dos que van al fondo de nuestro pro-
blema de estudio: 

Aceptar la existencia de culturas jurídico políticas y de concepciones de 
nación y pueblo distintas y tan válidas como las vehiculadas como Es-
tado nación y que la superación del monismo jurídico del estado nación 
moderno es una condición sine qua non para lograr una paz real y duradera 
entre las naciones y pueblos de la tierra; la aceptación del pluralismo jurí-
dico no señala tan sólo un imperativo moral exclusivamente antropológi-
co, sino que se inscribe en el marco de un imperativo ontológico y onto-
nómico de la realidad entera, en virtud de la identidad fundamentalmente 
pluralista de ésta. Aceptar el pluralismo jurídico no representa tan sólo un 
acto de justicia humana, sino también cósmica y divina pues se colabora 
al mantenimiento del equilibrio y la armonía de todo el universo. El plu-
ralismo jurídico no conlleva tan sólo a una dimensión política y humana, 
sino a una dimensión también cosmológica y en última instancia religiosa 
y espiritual.51

Pero en el proyecto pluralista, como enseño Guillermo Bonfil Batalla: 
“la unidad nacional es la unidad de lo diverso, en el ámbito común para 
el diálogo y el intercambio fecundo de experiencias culturales diferentes. 
Esta posibilidad se entiende como una garantía mayor de unidad nacio-
nal, que la improbable imposición de una cultura uniforme, cualquiera 
que ella sea...”.52

En ese sentido y con referencia concreta sobre lo jurídico, hace algu-
nos años, Isidro Lemus Díaz, para Guatemala, sostuvo en sus escritos 

51		 “Etnicidad y derecho: un enfoque diatópico y dialogal del estudio del estudio y la 
enseñanza del pluralismo jurídico”, en Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando (coord.), 
V Jornadas Lascasianas. Etnicidad y derecho: un diálogo postergado entre los científi-
cos sociales, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1996.

52		 “La querella por la cultura”, Nexos, México, núm. 100, 1986.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 41

que en un sentido político, se da un vasto régimen de derecho no legislado, 
en parte, no escrito. , Este derecho, aunque en algunas de sus formas, tiene 
carácter local –es el derecho de casos, por ejemplo, y otras modalidades 
provenientes del derecho indígena– constituye en su conjunto, “Corpus 
Juris Guatemalensis” de una vasta unidad reguladora de la conducta y de 
la actividad del guatemalteco.53

Desde la práctica política, en torno al pluralismo jurídico y el ideario 
de justicia indígena, como resultado de la primera mesa sobre derechos 
y cultura indígena, en Chiapas, México, del 18 al 22 de octubre de 1995, 
marcan nuevos horizontes, (Diálogo de Sacam Ch´en), que resultan, a 
nuestro juicio, válidos también para Guatemala.

Que la problemática en materia de justicia, se puede agrupar en dos 
grandes campos:

a) El que se refiere a la vida interna de los pueblos indígenas, y
b) El que se refiere a la relación que existe entre los pueblos indígenas 

y la procuración a nivel nacional.
Se identificó, también, que el sistema general de justicia en el país es un 

sistema esencialmente injusto y que es necesario transformarlo de raíz, de 
manera que se garantice verdadera y plenamente la vigencia de los dere-
chos y garantías individuales y colectivas de todos los ciudadanos y grupos 
sociales y, en particular, de los pueblos indígenas.

Con relación a la justicia entre los pueblos indios y no indios, es ne-
cesaria una reestructuración profunda del Poder Judicial en todos sus 
niveles e instancias, de manera que se abran, a corto plazo, espacios de 
legalidad y respeto a los derechos y garantías de los grupos sociales e 
individuos en conflicto.

Esto trajo consigo los siguientes puntos, que ligan la cuestión del plu-
ralismo y los derechos de los pueblos indígenas en el ámbito nacional e 
internacional:

Que los derechos indígenas son de los pueblos, y que los pueblos •	
indígenas lo que reclaman no es que se les concedan más garantías 
que al resto de los mexicanos, sino que el Estado mexicano reconoz-
ca su derecho a ser pueblos, de acuerdo con la Carta de las Naciones 
Unidas, los pactos de derechos económicos, políticos, sociales y 

53		 Cuatro grandes claves en la interpretación de la cultura, Guatemala, Editorial Uni-
versitaria USAC, 1976, p. 88.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA42

culturales. Es el mismo caso que el guatemalteco, y para el caso del 
Convenio 169 de OIT, México y Guatemala son países ratificantes.
Este reconocimiento se sustenta en los principios de identidad, dig-
nidad, diferencia, pluralidad, reconocimiento y tolerancia.
Que la condición de pueblos nos da derecho a que el Estado reco-•	
nozca y respete nuestro territorio, recursos naturales, cosmovisión, 
formas de organización y sistema normativo, esto es, la libre deter-
minación, que aquí se asume como autonomía.
Dentro del sistema normativo, el Estado debe reconocer la aplica-•	
ción de nuestro propio derecho en nuestros territorios, que no es 
otra cosa que nuestra visión de conducir el orden de acuerdo con 
nuestras propias circunstancias dentro del marco de la Constitución 
y con respeto a los derechos humanos, para lo cual se debe permitir 
nuestra participación en la elaboración de la Constitución e incluir 
la concepción indígena de derechos humanos.
Para poder hacer realidad los derechos indígenas, es condición in-•	
dispensable el reconocimiento constitucional de la jurisdicción de 
los pueblos indígenas, delimitando el territorio donde podrá ejercer-
se y reconociendo validez a los actos de las autoridades encargadas 
de aplicar la justicia indígena. Junto a ella se deben especificar las 
materias que en dichos territorios serán competencia estatal por re-
basar el interés comunal, y los mecanismos de coordinación entre 
las autoridades jurisdiccionales indígenas, tanto entre ellas como 
frente al Estado.
Cualquier medida que se llegara a tomar para ser accesible la justi-•	
cia para los pueblos indígenas en este país es parcial e insuficiente 
si no se reconoce y respeta la existencia de los pueblos indígenas y, 
al mismo tiempo, se les garantiza el ejercicio de sus derechos, entre 
ellos el derecho a regirse por su propio sistema normativo, así como 
las facultades de nombrar a sus autoridades para que lo apliquen 
según sus propios procedimientos.54

En los Acuerdos de San Andrés del 16 de febrero de 1996, en las pro-
puestas de las reformas constitucionales con relación al nuevo marco ju-
rídico y vinculante a la cuestión del pluralismo jurídico, es importante 
recordar lo siguiente:

54		 Ce-Acatl. Revista de la Cultura de Anáhuac, México, núm. 73, 7 de noviembre de 
1995. pp. 12-14.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 43

Derechos de jurisdicción: Para que se acepten sus propios procedimientos; 
para designar sus autoridades y sistemas normativos para la resolución de 
conflictos internos, con respeto a los derechos humanos (Pronunciamiento 
Conjunto, p.7)

Obtener el reconocimiento de sus sistemas normativos internos para 
la regulación y sanción, en tanto no sean contrarios a las Garantías Cons-
titucionales y a los Derechos Humanos, en particular lo de las mujeres 
(Propuestas Conjuntas, p. 5).

El reconocimiento de espacios jurisdiccionales a las autoridades desig-
nadas en el seno de la comunidad, pueblos indígenas y municipios, a partir 
de una redistribución de competencias del fuero estatal, para que dichas 
autoridades estén en aptitud de dirimir las controversias internas de convi-
vencia, cuyo conocimiento y resolución impliquen una mejor procuración 
e impartición de justicia (propuestas Conjuntas,  p. 6).

En el contenido de la legislación, tomar en consideración la pluricul-
turalidad de la nación mexicana que refleje el diálogo intercultural con 
normas comunes para todos los mexicanos y respeto a los sistemas norma-
tivos internos de los pueblos indígenas.

Legislar sobre los derechos de los pueblos indígenas a elegir a sus au-
toridades y ejercer la autoridad de acuerdo con sus propias normas en el 
interior en el ámbito de su autonomía. Garantizar la participación de las 
mujeres en condiciones de equidad. Propuestas Conjuntas, p. 12.

Derechos de jurisdicción. Para que se acepten sus propios procedimien-
tos para designar sus autoridades y sus sistemas normativos para la resolu-
ción de conflictos internos, con respeto a los derechos humanos. Pronun-
ciamiento Conjunto, p. 7.

Designar libremente a sus representantes tanto comunitarios como en 
los órganos de gobierno municipal, y a sus autoridades como pueblos indí-
genas, de conformidad con las instituciones y tradiciones propias de cada 
pueblo. Propuestas Conjuntas, p. 5.

... Se propone al Congreso de la Unión el reconocimiento, en reformas 
constitucionales y políticas que se deriven, del derecho de la mujer indí-
gena para participar, en un plano de igualdad, con el varón en todos los 
niveles de gobierno y en el desarrollo de los pueblos indígenas. Propuestas 
Conjuntas, p. 4.

Naturalmente que no pretendo abordar la cuestión del pluralismo jurí-
dico, que no es el motivo de esta monografía, sino simplemente proponer 
que la exclusión y la discriminación del derecho consuetudinario indíge-
na, y la regulación constitucional del pluralismo cultural y del pluralismo 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA44

jurídico marcan, como el Estado guatemalteco la práctica; por ahora en 
la esperanza que a futuro sea superada esa actitud, pues hay voces que se 
levantan, además de los pueblos indígenas, en contra de esta práctica de 
exclusión, discriminación e intolerancia.

Pero debemos tener presente que el pluralismo cultural es posible en 
una sociedad democrática, y que las ideas dominantes no son otra cosa 
que relaciones materiales dominantes; por tanto, como se dice, las rela-
ciones que hacen una clase determinada, la clase dominante, son también 
las que confieren el papel dominante a sus ideas.55 Lo mismo sucede con 
las culturas dominantes en Estados de corte etnocrático.

Y aunque pareciera fuera de contexto, esto limita las posibilidades del 
etnodesarrollo,56 entendido más allá de la propuesta aceptada por el Esta-
do guatemalteco, contenida en el Convenio 169 de la OIT, como

El desarrollo autodeterminado y autogestionado de los pueblos étnicos 
—el etnodesarrollo— ha venido a representar una propuesta central en 
esta situación y probablemente la única alternativa de sobrevivencia indí-
gena en un mundo de cambios acelerados que también están formando las 
misma bases de la sociedad occidental. La tesis fundamental del etnode-
sarrollo sostiene que la cultura étnica contiene en sí misma un potencial 
de desarrollo, capaz de generar transformaciones endógenas y gestionadas 
autónomamente. Ese potencial esta implícito en la experiencia histórica de 
los pueblos indios desde el momento mismo del contacto, y se fue desarro-
llando a lo largo de las distintas fases por las que ha pasado la formación, 
consolidación y desarrollo del estado nacional en nuestros países.57

Pero la exclusión, para los indígenas, de su propio derecho, es decir, 
el derecho a su derecho, a su ejercicio jurisdiccional en la clandestinidad, 
en la medida en que como afirmó Fanon, en los Condenados de la Tierra: 

La cultura nacional (para el caso la de los pueblos indígenas) bajo el domi-
nio colonial (aquí el colonialismo interno)58 su destrucción es perseguida 

55		 Marx, C. y Engels, F., La ideología alemana, cita tomada de Dumoulin, John, Cul-
tura, sociedad y desarrollo, La Habana, Instituto Cubano del Libro, 1973, p. 36.

56		  UNESCO, Varios autores, Etnocidio y etnodesarrollo en América Latina, San José 
de Costa Rica, FLACSO-UNESCO, s. f.

57		 Valencia, Enrique, “Etnodesarrollo y perspectivas étnicas”,  Etnicidad y derecho. 
Un diálogo postergado entre los científicos sociales, V. Jornadas Lascasianas, México, 
UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1996.

58		 Lo encerrado entre paréntesis es nuestro.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 45

de manera sistemática. Muy pronto es una cultura condenada a la clan-
destinidad. Esta noción de clandestinidad es percibida de inmediato en las 
reacciones del ocupante, que interpreta la complacencia en las tradiciones 
con una fidelidad al espíritu nacional, como una negación a someterse. Se 
hacen todos los esfuerzos para llevar al colonizador a confesar abierta-
mente la inferioridad de su cultura, transformarla en conductas instintivas, 
a conocer la realidad de su nación y, en última instancia, el carácter desor-
ganizado y no elaborado de su propia estructura biológica.

A su persecución desde la cristiandad más reaccionaria, los operadores 
de justicia, y para el caso no sólo los juristas, de otros sectores intere-
sados en la práctica del etnocidio jurídico, en una clara propuesta inte-
gracionista de viejo cuño y el no reconocimiento amplio del pluralismo 
jurídico, constituye, sin lugar a dudas, una práctica de exclusión y dis-
criminación y se inscribe bajo los signos de la muerte, que fotografiados 
desde el espacio étnico del mundo cachiquel guatemalteco, en la Decla-
ración de Bokob, territorio de los mayas kaqchikeles y heroico pueblo de 
Ixmulew, encontramos:

Al analizar la situación actual, constatamos que vivimos bajo los signos de 
la muerte, tales como: el recrudecimiento de la manifestación humana más 
irracional y perversa: el racismo; la destrucción ambiental que amenaza el 
futuro del planeta, la opulencia que se codea con la miseria, la búsqueda de 
la fortuna fácil que no se detiene ante nada y ensaña con los más débiles, 
como lo testifica el tráfico de niños; en suma: estamos frente a un desorden 
mundial que se traduce en una crisis global y sin precedentes.

En el fondo de este sombrío panorama, que exige la constitucionalidad 
de los derechos de los pueblos indígenas y la aceptación del pluralismo 
cultural y con él, el pluralismo jurídico, la lucha de los pueblos indíge-
nas, como afirmó Amilcar Cabral, se ha convertido y constituye, sin duda 
alguna, uno de los rasgos esenciales de la historia de nuestro tiempo.

Se requiere de una nueva relación del Estado con los pueblos indíge-
nas y resulta indispensable diseñar políticas indigenistas que contribuyan 
a resolver los problemas presentes de la articulación de los pueblos étni-
cos, Estado-nación, problemas que por lo demás son generales a los gru-
pos populares: la preservación, valorización y desarrollo de las culturas, 
no sólo como testimonios arqueológicos o reconstrucciones románticas, 
sino como formas de praxis; la recuperación de los recursos y capacida-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA46

des para el desarrollo autogestionado y las posibilidades de inserción en 
la economía nacional; la mejoría de los niveles de vida y de bienestar 
social, superando la pobreza crítica, y la generación de condiciones polí-
ticas y jurídicas, que reconozcan y propicien el ejercicio pleno de los de-
rechos étnicos; es decir, consensuar las propuestas del etnodesarrollo.59

Desde esta perspectiva, es procedente rescatar el derecho indígena, en 
especial en la regulación de formas comunitarias de propiedad y produc-
ción, organización social, vida cultural, relaciones familiares, etcétera, 
en la medida en que a la luz de la presión del Estado, o sea, el régimen 
jurídico institucional, comienza a reconocer esa necesidad y romper con 
el divorcio entre la realidad y el derecho, entre la vida y la ley, a la aper-
tura del pluralismo jurídico; ha de descomprometer la incredulidad en el 
derecho como instrumento eficaz de cambio social en nuestros países.

El desarrollo autodeterminado y autogestionado de los pueblos étnicos 
del mundo representa la única perspectiva de la sobrevivencia de los pue-
blos indígenas. Las propuestas enmarcadas en el Convenio 169 de la OIT 
son el inicio de las propuestas del etnodesarrollo, que, debemos insistir, 
conlleva en medio de algunas limitaciones la propuesta de un contenido 
sociocultural y político de autoidentidad, que solicita una mayor com-
prensión en las relaciones de los pueblos étnicos y sociedad nacional ,en 
la posibilidad de construir el desarrollo y la democracia.

Estos aspectos tampoco resultan novedosos, pues en el ámbito gua-
temalteco el Consejo de Organizaciones Mayas de Guatemala editó, 
en septiembre de 1991, el documento intitulado “Rujunamil Ri Mayab 
Amaq” (“Derechos específicos del pueblo maya”). En el orden jurídico 
plantearon que el Estado guatemalteco:

Reconociera constitucionalmente la autonomía del pueblo maya.•	
Reformara la Constitución política en lo referente al artículo que •	
oficializa únicamente el idioma español, a efecto de que también se 
cooficializaran los idiomas mayas a nivel de sus propias comunida-
des lingüísticas (en esto se avanzó recientemente).
Reconociera, respetara y promoviera el desarrollo del derecho •	
maya, cuya expresión sobresaliente es la costumbre que regula la 
vida cotidiana de los mayas en la actualidad, así como los órganos 
u organismos que hacen aplicación de dicho derecho.

59		 Valencia Enrique, “Etnodesarrollo y perspectivas étnicas”, Estudios Internaciona-
les, Guatemala, año 6, núm. 12, junio-diciembre de 1995, pp. 40 y 41.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



RESTITUCIÓN DE LA ARMONÍA CÓSMICA 47

Implementará la administración de justicia alternativa y paralela en •	
los idiomas mayas de cada comunidad lingüística, y que esté a car-
go de los órganos u organismos de las propias comunidades.
Ratificar los convenios internacionales sobre los derechos indígenas •	
(en esa fecha se encontraba pendiente la ratificación del Convenio 
160 de la OIT).

Debemos recordar también que en 1971 la Comisión Interamericana 
de Derechos Humanos, de la Organización de Estados Americanos, con-
sideró que “la protección especial de los pueblos indígenas constituye 
un compromiso sagrado de los estados (miembros)”, y recomendó a los 
gobiernos que tomaran medidas para proteger a los pueblos indígenas de 
los abusos de los agentes del Estado, manifestando que “las personas in-
dígenas (...) no deben ser objeto de ningún tipo de discriminación”.

El Estado guatemalteco, por ahora, no se encuentra convencido de la 
necesidad de superar su visión integracionista, a pesar de haber ratifi-
cado el Convenio 169 de la OIT, y en el plano internacional, en el cual 
tiene pleno sentido y se ofrece un amplio marco para acciones prácticas, 
conceptos tan en boga, como son los de “construcción de la paz (peace 
building), “diplomacia preventiva”, y “medidas para el fomento de la 
confianza mutua”: ese campo es justamente el de las relaciones “Estado-
nación” (no indígena) y los pueblos indígenas dentro de las fronteras de 
aquél.

 Sociedades de los países de la región. En realidad los problemas que 
los han agobiado y continúan agobiándolos son inmensos” Y, a pesar de 
esfuerzos emprendidos “Los fenómenos de la marginación y la exclusión 
sociales y la falta de oportunidades —con sus inevitables secuelas de 
desempleo, pobreza crítica, desnutrición, analfabetismo y falta de con-
diciones sanitarias mínimas en el entorno en el que viven— tienen para 
ellos un enorme costo cotidiano. De hecho, en nuestros países, para el 
caso de Guatemala de manera indudable, los peores índices de desarrollo 
humanos están entre los miembros de los pueblos indígenas. No es por 
azar que en el marco de las Naciones Unidas, cada vez con mayor fre-
cuencia, se incluyen a los pueblos indígenas entre los así llamados “sec-
tores o grupos más vulnerables”.

En la Cumbre Indígena de Oaxtepec (México), los representantes indí-
genas insistieron en lo que por ahora sigue siendo una realidad.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



QUERELLA DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DE ABYA YALA48

Para terminar, con memorias y desmemorias, retomando un proverbio 
africano: “Hasta que los leones tengan sus propios historiadores, las his-
toria de cacerías seguirán glorificando al cazador”.

La memoria del poder sólo escucha las voces que repiten la aburrida leta-
nía de su propia sacralización. “Los que no tienen voz”, son los que más 
voz tienen, pero llevan siglos obligados al silencio, y a veces da la impre-
sión que se han acostumbrado. El elitismo, el racismo el machismo y el 
militarismo, que nos impiden ser, también nos impiden recordar.60

60		 Galeano, Eduardo, Le Monde Diplomatique, año II, núm. 21, julio-agosto de 
1997.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/HQxb2x

DR © 2010. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas




