
Apéndice: Pasado en claro

Versión de 1975

Oídos con el alma,
pasos mentales más que sombras,
sombras del pensamiento más que pasos,
por el camino de ecos
que la memoria inventa y borra:
sin caminar caminan
sobre este ahora, puente
tendido entre una letra y otra.
Como llovizna sobre brasas
dentro de mí los pasos pasan
hacia lugares que se vuelven aire. 
Nombres: en una pausa
desaparecen, entre dos palabras.
El sol camina sobre los escombros
de lo que digo, el sol arrasa los parajes
confusamente apenas
amaneciendo en esta página,
el sol sobre mi frente, 
		  balcón al voladero
dentro de mí.
		  Me alejo de mí mismo, 
sigo los titubeos de esta frase,
senda de piedras y de cabras.
Relumbran las palabras en la sombra.
Y la negra marea de las sílabas
cubre el papel y entierra
sus raíces de tinta
en el subsuelo del lenguaje.
Desde mi frente salgo a un mediodía
del tamaño del tiempo.
El asalto de siglos del baniano
contra la vertical paciencia de la tapia

Versión de 1991

Oídos con el alma,
pasos mentales más que sombras,
sombras del pensamiento más que pasos,
por el camino de ecos
que la memoria inventa y borra:
sin caminar caminan
sobre este ahora, puente
tendido entre una letra y otra.
Como llovizna sobre brasas
dentro de mí los pasos pasan
hacia lugares que se vuelven aire. 
Nombres: en una pausa
desaparecen, entre dos palabras.
El sol camina sobre los escombros
de lo que digo, el sol arrasa los parajes
confusamente apenas
amaneciendo en esta página,
el sol sobre mi frente, 
		           balcón al voladero
dentro de mí.

	          Me alejo de mí mismo, 
sigo los titubeos de esta frase,
senda de piedras y de cabras.
Relumbran las palabras en la sombra.
Y la negra marea de las sílabas
cubre el papel y entierra
sus raíces de tinta
en el subsuelo del lenguaje.
Desde mi frente salgo a un mediodía
del tamaño del tiempo.
El asalto de siglos del baniano

1

5

10

15

20

25

30

1

5

10

15

20

25

30

www.juridicas.unam.mx


es menos largo que esta momentánea
bifurcación de pensamiento
entre lo presentido y lo sentido.
Ni allá ni aquí: por esa linde 
de duda, transitada 
sólo por espejeos y vislumbres,
donde el lenguaje se desdice,
voy al encuentro de mí mismo.
La hora es bola de cristal.
Entro en un patio abandonado:
aparición de un fresno.
Verdes exclamaciones 
del viento entre las ramas.
Del otro lado está el vacío.
Patio inconcluso, amenazado
por la escritura y sus incertidumbres.
Ando entre las imágenes de un ojo
desmemoriado.  Soy una de sus imágenes.
El fresno, sinüosa llama líquida, 
es un rumor que se levanta
hasta volverse torre hablante.
Jardín ya matorral: su fiebre inventa bichos
que luego copian las mitologías.
Adobes, cal y tiempo:
entre ser y no ser los pardos muros.
Infinitesimales prodigios en sus grietas:
el hongo duende, vegetal Mitrídates,
la lagartija y sus exhalaciones.
Estoy dentro del ojo: el pozo
donde desde el principio un niño 
está cayendo, el pozo donde cuento
lo que tardo en caer desde le principio,
el pozo de la cuenta de mi cuento
por donde sube el agua y baja
mi sombra.
	         El patio, el muro, el fresno, el pozo

contra la vertical paciencia de la tapia
es menos largo que esta momentánea
bifurcación de pensamiento
entre lo presentido y lo sentido.
Ni allá ni aquí: por esa linde 
de duda, transitada 
sólo por espejeos y vislumbres,
donde el lenguaje se desdice,
voy al encuentro de mí mismo.
La hora es bola de cristal.
Entro en un patio abandonado:
aparición de un fresno.
Verdes exclamaciones 
del viento entre las ramas.
Del otro lado está el vacío.
Patio inconcluso, amenazado
por la escritura y sus incertidumbres.
Ando entre las imágenes de un ojo
desmemoriado.  Soy una de sus imágenes.
El fresno, sinüosa llama líquida, 
es un rumor que se levanta
hasta volverse torre hablante.
Jardín ya matorral: su fiebre inventa bichos
que luego copian las mitologías.
Adobes, cal y tiempo:
entre ser y no ser los pardos muros.
Infinitesimales prodigios en sus grietas:
el hongo duende, vegetal Mitrídates,
la lagartija y sus exhalaciones.
Estoy dentro del ojo: el pozo
donde desde el principio un niño 
está cayendo, el pozo donde cuento
lo que tardo en caer desde le principio,
el pozo de la cuenta de mi cuento
por donde sube el agua y baja
mi sombra.

35

40

45

50

55

60

65

35

40

45

50

55

60

65



en una claridad en forma de laguna
se desvanecen.  Crece en sus orillas
una vegetación de transparencias.
Rima feliz de montes y edificios,
se desdobla el paisaje en el abstracto
espejo de la arquitectura.
Apenas dibujada,
suerte de coma horizontal (   )
entre el cielo y la tierra, 
una piragua solitaria.  
Las olas hablan nahua.  
Cruza un signo volante las alturas.
Tal vez es una fecha, conjunción de destinos:
el haz de cañas, prefiguración del brasero.
El pedernal, la cruz, esas llaves de sangre
¿alguna vez abrieron las puertas de la muerte?
La luz poniente se demora,
alza sobre la alfombra simétricos incendios,
vuelve llama quimérica
este volumen lacre del hojeo
(estampas: los volcanes, los cúes y, tendido,
manto de plumas sobre el agua,
Tenochtitlán todo empapado en sangre).
Los libros del estante son ya brasas
que el sol atiza con sus manos rojas.
Se rebela mi lápiz a seguir el dictado.
En la escritura que la nombra
se eclipsa la laguna.
Doblo la hoja.  Cuchicheos:
me espían entre los follajes 
de las letras.
		  Un charco es mi memoria.
Lodoso espejo: ¿dónde estuve? 
Sin piedad y sin cólera mis ojos
me miran a los ojos
desde las aguas turbias de ese charco

		  El patio, el muro, el fresno, el pozo
en una claridad en forma de laguna
se desvanecen.  Crece en sus orillas
una vegetación de transparencias.
Rima feliz de montes y edificios,
se desdobla el paisaje en el abstracto
espejo de la arquitectura.
Apenas dibujada,
suerte de coma horizontal (   )
entre el cielo y la tierra, 
una piragua solitaria.  
Las olas hablan nahua.  
Cruza un signo volante las alturas.
Tal vez es una fecha, conjunción de destinos:
el haz de cañas, prefiguración del brasero.
El pedernal, la cruz, esas llaves de sangre
¿alguna vez abrieron las puertas de la muerte?
La luz poniente se demora,
alza sobre la alfombra simétricos incendios,
vuelve llama quimérica
este volumen lacre del hojeo
(estampas: los volcanes, los cúes y, tendido,
manto de plumas sobre el agua,
Tenochtitlán todo empapado en sangre).
Los libros del estante son ya brasas
que el sol atiza con sus manos rojas.
Se rebela mi lápiz a seguir el dictado.
En la escritura que la nombra
se eclipsa la laguna.
Doblo la hoja.  Cuchicheos:
me espían entre los follajes 
de las letras.

		  Un charco es mi memoria.
Lodoso espejo: ¿dónde estuve? 

70

75

80

85

90

95

100

70

75

80

85

90

95

100



que convocan ahora mis palabras.
No veo con los ojos: las palabras
son mis ojos. Vivimos entre nombres;
lo que no tiene nombre todavía
no existe: Adán de lodo, 
no muñeco de barro, una metáfora.
Ver al mundo es deletrearlo.
Espejo de palabras: ¿dónde estuve?
Mis palabras me miran desde el charco
de mi memoria.  Brillan,
entre enramadas de reflejos,
nubes varadas y burbujas,
sobre un fondo del ocre al brasilado,
las sílabas del agua.
Ondulación de sombras, visos, ecos, 
no escritura de signos: de rumores.
Mis ojos tienen sed.  El charco es senequista:
el agua, aunque potable, no se bebe: se lee.
Al sol del altiplano se evaporan los charcos.
Queda un polvo desleal
y unos cuantos vestigios intestados.
¿Dónde estuve?
		  Yo estoy en donde estuve:
entre los muros indecisos 
del mismo patio de palabras.
Abderramán, Pompeyo, Xicoténcatl,
batallas en el Oxus o en la barda
con Ernesto y Guillermo.  La mil hojas,
verdinegra escultura del murmullo,
jaula de sol y la centella
breve del chupamirto: la higuera primordial,
capilla vegetal de ritüales
polimorfos, diversos y perversos.
Revelaciones y abominaciones: 
el cuerpo y sus lenguajes
entretejidos, nudo de fantasmas 

Sin piedad y sin cólera mis ojos
me miran a los ojos
desde las aguas turbias de ese charco
que convocan ahora mis palabras.
No veo con los ojos: las palabras
son mis ojos.  Vivimos entre nombres;
lo que no tiene nombre todavía
no existe: Adán de lodo, 
no muñeco de barro, una metáfora.
Ver al mundo es deletrearlo.
Espejo de palabras: ¿dónde estuve?
Mis palabras me miran desde el charco
de mi memoria.  Brillan,
entre enramadas de reflejos,
nubes varadas y burbujas,
sobre un fondo del ocre al brasilado,
las sílabas del agua.
Ondulación de sombras, visos, ecos, 
no escritura de signos: de rumores.
Mis ojos tienen sed.  El charco es senequista:
el agua, aunque potable, no se bebe: se lee.
Al sol del altiplano se evaporan los charcos.
Queda un polvo desleal
y unos cuantos vestigios intestados.
¿Dónde estuve?

		  Yo estoy en donde estuve:
entre los muros indecisos 
del mismo patio de palabras.
Abderramán, Pompeyo, Xicoténcatl,
batallas en el Oxus o en la barda
con Ernesto y Guillermo.  La mil hojas,
verdinegra escultura del murmullo,
jaula de sol y la centella
breve del chupamirto: la higuera primordial,
capilla vegetal de ritüales

105

110

115

120

125

130

135

140

105

110

115

120

125

130

135



polimorfos, diversos y perversos.
Revelaciones y abominaciones: 
el cuerpo y sus lenguajes
entretejidos, nudo de fantasmas 
palpados por el pensamiento
y por el tacto disipados,
argolla de la sangre, idea fija
en mi frente clavada.
El deseo es señor de espectros,
el deseo nos vuelve espectros: 
somos enredaderas de aire
en árboles de viento,                                    (Se agregan cuatro versos).
manto de llamas inventado
y devorado por la llama.
La hendedura del tronco:
sexo, sello, pasaje serpentino
cerrado al sol y a mis miradas,
abierto a las hormigas.

[Brota el día, prorrumpe entre las hojas,
el tiempo es luz filtrada,  	       (Se suprime esta estrofa. Sus cuatro
revienta el fruto negro	           últimos versos aparecen después
en encarnada florescencia,	                            en esta versión).
la rota rama escurre savia lechosa y acre.]

La hendedura fue pórtico
del más allá de lo mirado y lo pensado:
allá dentro son verdes la mareas,
la sangre es verde, el fuego verde,
entre las yerbas negras arden estrellas verdes:
es la música verde de los élitros
en la prístina noche de la higuera;                    (Se agregan un adjetivo 
—allá dentro son los ojos las yemas de los dedos,             y una pausa).
el tacto mira, palpan las miradas,
los ojos oyen los olores;                              (Se agrega el punto y coma).

145

150

155

160

165

170

175

140

145

150

155

160

palpados por el pensamiento
y por el tacto disipados,
argolla de la sangre, idea fija
en mi frente clavada.
El deseo es señor de espectros,
el deseo nos vuelve espectros: 
yo fui la enredadera imaginaria, 
la atadura de viento atada al árbol
de viento, el manto calcinado
sobre las invenciones de la llama.
La hendedura del tronco:
sexo, sello, pasaje serpentino
cerrado al sol y a mis miradas,
abierto a las hormigas.  
Brota el día, prorrumpe entre las hojas,
el tiempo es luz filtrada,          (Confrontar con la nota en la
revienta el fruto negro     columna derecha. La reubicación
en encarnada florescencia,        afecta el contenido erótico).
la rota rama escurre savia lechosa y acre.
La hendedura fue pórtico
del más allá de lo mirado y lo pensado:
allá dentro son verdes la mareas,
la sangre es verde, el fuego verde,
entre las yerbas negras arden estrellas verdes:
es la música verde de los élitros
en la noche callada de la higuera
—allá dentro son los ojos las yemas de los dedos,
el tacto mira, palpan las miradas,
los ojos oyen los olores,
hay una reina diminuta 
en un país de musgo desterrada,    (Esta sección desaparece e
hay un gusano carcelero y geómetra      la segunda versión).
encarcelado en un icosaedro,
hay un insecto tejedor de música
y hay otro insecto de desteje
los silogismos de la luna,



—allá dentro es afuera,
es todas partes y ninguna parte,
las cosas son las mismas y son otras,
encarcelado en un icosaedro
hay un insecto tejedor de música
y hay otro insecto que desteje
los silogismos que la araña teje                (Se agrega la nueva sección
colgada de los hilos de la luna                        del verso 165 al 188);
—allá dentro el espacio
es una mano abierta y una frente
que no piensa ideas sino formas
que respiran, caminan, hablan, cambian
y silenciosamente se evaporan;
—allá dentro, país de entretejidos ecos,
se despeña la luz, lenta cascada,
entre los labios de las grietas:
la luz es agua, el agua tiempo diáfano
donde los ojos lavan sus imágenes;
—allá dentro los cables del deseo
fingen eternidades de un segundo
que la mental corriente eléctrica
enciende, apaga, enciende,
resurreciones llameantes
del alfabeto calcinado;
—no hay escuela allá dentro,
siempre es el mismo día, siempre la misma noche,
no han inventado el tiempo todavía,
no ha envejecido el sol,
esta nieve es idéntica a la yerba,                (Cambia la palabra yerba).
siempre y nunca es lo mismo, 
nunca ha llovido y llueve siempre,     (Se suprime la palabra “aquí”).
todo está siendo y nunca ha sido,
pueblo sin nombre de las sensaciones,
nombres que buscan cuerpo,
impías transparencias,
jaulas de claridad donde se anulan

180

185

190

195

200

205

210

165

170

175

180

185

190

195

200

la luz es una niña aguja que perfora
las vetas espirales
y ya cascada se despeña 
por unos labios entreabiertos,
hay ríos de cuchillos que nunca desembocan, 
ríos ciegos que van a tientas 
perdidos en los llanos de una duda,
hay ríos de latidos
vagando por las selvas del deseo,
entre mis dedos codiciosos
horas de arena fluyen hacia un sin donde tácito
—no hay escuela allá dentro,
siempre es el mismo día, siempre la misma noche,
no han inventado el tiempo todavía,
no ha envejecido el sol,
esta nieve es idéntica a la otra,
siempre y nunca es lo mismo, 
aquí nunca ha llovido y llueve siempre,
todo está siendo y nunca ha sido,
pueblo sin nombre de las sensaciones,
nombres que buscan cuerpo,
impías transparencias,
jaulas de claridad donde se anulan
la identidad entre sus semejanzas,
la diferencia en sus contradicciones
—la higuera, sus falacias y su sabiduría: 
prodigios de la tierra
—fidedignos, puntuales, redundantes—
y la conversación con los espectros.
Aprendizajes con la higuera:
hablar con vivos y con muertos.
También conmigo mismo.
			   La procesión del año
—cambios que son repeticiones—
en las metamorfosis de la higuera.



la identidad entre sus semejanzas,
la diferencia en sus contradicciones. 
La higuera, sus falacias y su sabiduría:     (Se elmina el guión inicial).
prodigios de la tierra
—fidedignos, puntuales, redundantes—
y la conversación con los espectros.
Aprendizajes con la higuera:
hablar con vivos y con muertos.
También conmigo mismo.

		              La procesión del año
cambios que son repeticiones.                  (Se eliminan guiones. Se 
El paso de las horas y su peso.                   agrega un punto).
La madrugada: más que luz, un vaho              (Los versos 213 a 222
de claridad cambiada en gotas grávidas                        son nuevos).
sobre los vidrios y las hojas
el mundo se atenúa
en esas oscilantes geometrías
hasta volverse el filo de un reflejo.
Brota el día, prorrumpe entre las hojas,
gira sobre sí mismo
y de la vacuidad en que se precipita
surge, otra vez, corpóreo.
El tiempo es luz filtrada.             (En la versión de 1975 estos cuatro
Revienta el fruto negro                         versos aparecían antes).
en encarnada  florescencia,                                             
la rota rama escurre savia lechosa y acre.
Metamorfosis de la higuera:                     (Este verso ahora comienza 
si el otoño la quema, su luz la transfigura.                           en dístico).
Por los espacios diáfanos                           (Esta división es nueva).
se eleva descarnada virgen negra.
El cielo es giratorio lapislázuli:
viran au ralenti sus continentes, 
insubstanciales geografías.
Llamas entre las nieves de las nubes.
La tarde más y más de miel quemada.

215

220

225

230

235

240

245

205

210

215

220

225

230

235

Si el otoño la quema, su luz la transfigura:
por los espacios diáfanos
se eleva descarnada virgen negra.
El cielo es giratorio lapislázuli:
viran au ralenti sus continentes, 
insubstanciales geografías.
Llamas entre las nieves de las nubes.
La tarde más y más de miel quemada.
Derrumbe silencioso de horizontes:
la luz se precipita de las cumbres, 
la sombra se derrama por el llano.
A la luz de la lámpara —la noche
ya dueña de la casa y el fantasma
de mi abuelo ya dueño de la noche—
yo penetraba en el silencio,
cuerpo sin cuerpo, tiempo
sin horas.  Cada noche,
máquinas transparentes del delirio,
dentro de mí los libros levantaban
arquitecturas sobre una sima edificadas.
Las alza un soplo del espíritu,
un parpadeo las deshace.
Yo junté leña con los otros
y lloré con el humo de la pira 
del domador de potros;
vagué por la arboleda navegante
que arrastra el Tajo turbiamente verde:
la líquida espesura se encrespaba
tras de la fugitiva Galatea; 
vi en racimos las sombras agolpadas 
para beber la sangre de la zanja:
mejor quebrar terrones
por la ración de perro del labrador avaro
que regir las naciones pálidas de los muertos; 
tuve sed, vi demonios en el Gobi;
en la gruta nadé con la sirena



Derrumbe silencioso de horizontes:
la luz se precipita de las cumbres, 
la sombra se derrama por el llano.

A la luz de la lámpara —la noche
ya dueña de la casa y el fantasma
de mi abuelo ya dueño de la noche—
yo penetraba en el silencio,
cuerpo sin cuerpo, tiempo
sin horas.  Cada noche,
máquinas transparentes del delirio,
dentro de mí los libros levantaban
arquitecturas sobre una sima edificadas.
Las alza un soplo del espíritu,
un parpadeo las deshace.
Yo junté leña con los otros
y lloré con el humo de la pira
del domador de potros;
vagué por la arboleda navegante
que arrastra el Tajo turbiamente verde:
la líquida espesura se encrespaba
tras de la fugitiva Galatea; 
vi en racimos las sombras agolpadas 
para beber la sangre de la zanja:
mejor quebrar terrones
por la ración de perro del labrador avaro
que regir las naciones pálidas de los muertos; 
tuve sed, vi demonios en el Gobi;
en la gruta nadé con la sirena
(y después, en el sueño purgativo,
fendendo i drappi, e mostravami ’l ventre, 
quel mí svegliò col puzzo che n’uscia); 
grabé sobre mi tumba imaginaria:
no muevas esta lápida,
soy rico sólo en huesos;
aquellas memorables 

250

255

260

265

270

275

280

240

245

250

255

260

265

270

(y después, en el sueño purgativo,
fendendo i drappi, e mostravami ’l ventre, 
quel mí svegliò col puzzo che n’uscia); 
grabé sobre mi tumba imaginaria:
no muevas esta lápida,
soy rico sólo en huesos;
aquellas memorables 
pecosas peras encontradas
en la cesta verbal de Villaurrutia;
Carlos Garrote, eterno medio hermano,
Dios te salve, me dijo al derribarme
y era, por los espejos del insomnio
repetido, yo mismo el que me hería;
Isis y el asno Lucio; el pulpo y Nemo;
y los libros marcados por las armas de Príapo,
leídos en las tardes diluviales 
el cuerpo tenso, la mirada intensa.
Nombres anclados en el golfo 
de mi frente: yo escribo porque el druida,
bajo el rumor de sílabas del himno,
encina bien plantada en una página,
me dio el gajo de muérdago, el conjuro
que hace brotar palabras de la peña.
Los nombres acumulan sus imágenes.
Las imágenes acumulan sus gaseosas, 
conjeturales confederaciones.
Nubes y nubes, fantasmal galope
de las nubes sobre las crestas
de mi memoria.  Adolescencia,
país de nubes.
		  Casa grande,
encallada en un tiempo
azolvado.  La plaza, los árboles enormes
donde anidaba el sol, la iglesia enana
—su torre les llegaba a las rodillas
pero su doble lengua de metal



pecosas peras encontradas
en la cesta verbal de Villaurrutia;
Carlos Garrote, eterno medio hermano,
Dios te salve, me dijo al derribarme
y era, por los espejos del insomnio
repetido, yo mismo el que me hería;
Isis y el asno Lucio; el pulpo y Nemo;
y los libros marcados por las armas de Príapo,
leídos en las tardes diluviales 
el cuerpo tenso, la mirada intensa.
Nombres anclados en el golfo 
de mi frente: yo escribo porque el druida,
bajo el rumor de sílabas del himno,
encina bien plantada en una página,
me dio el gajo de muérdago, el conjuro
que hace brotar palabras de la peña.
Los nombres acumulan sus imágenes.
Las imágenes acumulan sus gaseosas, 
conjeturales confederaciones.
Nubes y nubes, fantasmal galope
de las nubes sobre las crestas
de mi memoria.  Adolescencia,
país de nubes.  

		  Casa grande,
encallada en un tiempo 
azolvado.  La plaza, los árboles enormes
donde anidaba el sol, la iglesia enana
—su torre les llegaba a las rodillas
pero su doble lengua de metal
a los difuntos despertaba.
Bajo la arcada, en garbas militares,
las cañas, lanzas verdes,
carabinas de azúcar;
en el portal, el tendejón magenta:
frescor de agua en penumbra,

285

290

295

300

305

310

315

275

280

285

290

295

300

305

a los difuntos despertaba.
Bajo la arcada, en garbas militares,
las cañas, lanzas verdes,
carabinas de azúcar;
en el portal, el tendejón magenta:
frescor de agua en penumbra,
ancestrales petates, luz trenzada,
y sobre el zinc del mostrador,
diminutos planetas desprendidos
del árbol meridiano,
los tejocototes y las mandarinas, 
amarillos montones de dulzura.
Giran los años en la plaza,
rueda de Santa Catalina,
y no se mueven.  Mis palabras,
al hablar de las casa, se agrïetan.
Cuartos y cuartos, habitados
sólo por sus fantasmas,
sólo por el rencor de los mayores
habitados.  Familias,
criaderos de alacranes:
como a los perros dan con la pitanza
vidrio molido, nos alimentan con sus odios
y la ambición dudosa de ser alguien.
También me dieron pan, me dieron tiempo,
claros en los recodos de los días,
remansos para estar solo conmigo.
Niño entre adultos taciturnos
y sus terribles niñerías. 
Niño por los pasillos de altas puertas,
habitaciones con retratos,
crepusculares cofradías de los ausentes, 
niño sobreviviente
de los espejos sin memoria 
y su pueblo de viento:
el tiempo y sus encarnaciones



ancestrales petates, luz trenzada,
y sobre el zinc del mostrador,
diminutos planetas desprendidos
del árbol meridiano,
los tejocototes y las mandarinas, 
amarillos montones de dulzura.
Giran los años en la plaza,
rueda de Santa Catalina,
y no se mueven.  

                     Mis palabras,    (El verso se separa de la estrofa anterior).
al hablar de las casa, se agrïetan.
Muchos cuartos vacíos, habitados         (Se cambia la primera palabra.
sólo por sus fantasmas,                             La edición de 1978 mantuvo
sólo por el rencor de los mayores                        el verso original).
habitados. Familias,
criaderos de alacranes:
como a los perros dan con la pitanza
vidrio molido, nos alimentan con sus odios
y la ambición dudosa de ser alguien.
También me dieron pan, me dieron tiempo,
claros en los recodos de los días,
remansos para estar solo conmigo.
Niño entre adultos taciturnos
y sus terribles niñerías, 
niño por los pasillos de altas puertas,
habitaciones con retratos,
crepusculares cofradías de los ausentes, 
niño sobreviviente
de los espejos sin memoria 
y su pueblo de viento:
el tiempo y sus encarnaciones
resuelto en simulacros de reflejos.
En mi casa los muertos eran más que los vivos.
Mi madre, niña de mil años,
madre del mundo, huérfana de mí,

320

325

330

335

340

345

350

355

310

315

320

325

330

335

340

resuelto en simulacros de reflejos.
En mi casa los muertos eran más que los vivos.
Mi madre, niña de mil años,
madre del mundo, huérfana de mí,
abnegada, feroz, obtusa, providente,
jilguera, perra, hormiga, jabalina,
carta de amor con faltas de lenguaje,
mi madre: pan que yo cortaba
con su propio cuchillo cada día.
Los fresnos me enseñaron,
bajo la lluvia, la paciencia,
a cantar cara al viento vehemente.
Virgen somnílocua, una tía
me enseñó a ver con los ojos cerrados,
ver hacia adentro y a través del muro.
Mi abuelo a sonreír en la caída
y a repetir en los desastres: al hecho, pecho. 
(Esto que digo es tierra
sobre tu nombre derramada: blanda te sea.)
Del vómito a la sed,
atado al potro del alcohol,
mi padre iba y venía entre las llamas.
Por los durmientes y los rieles
de una estación de moscas y de polvo
una tarde juntamos sus pedazos.
Yo nunca pude hablar con él.
Lo encuentro ahora en sueños,
esa borrosa patria de los muertos.
Hablamos siempre de otras cosas.
Mientras la casa se desmoronaba
yo crecía.  Fui (soy) yerba, maleza
entre escombros anónimos. 
				    Un día
el tiempo se rompió: fui doble.
Vértigo abstracto: hablé conmigo.
No me multiplicaron los espejos



abnegada, feroz, obtusa, providente,
jilguera, perra, hormiga, jabalina,
carta de amor con faltas de lenguaje,
mi madre: pan que yo cortaba
con su propio cuchillo cada día.
Los fresnos me enseñaron,
bajo la lluvia, la paciencia,
a cantar cara al viento vehemente.
Virgen somnílocua, una tía
me enseñó a ver con los ojos cerrados,
ver hacia adentro y a través del muro.
Mi abuelo a sonreír en la caída
y a repetir en los desastres: al hecho, pecho. 
(Esto que digo es tierra
sobre tu nombre derramada: blanda te sea.)
Del vómito a la sed,
atado al potro del alcohol,
mi padre iba y venía entre las llamas.
Por los durmientes y los rieles
de una estación de moscas y de polvo
una tarde juntamos sus pedazos.
Yo nunca pude hablar con él.
Lo encuentro ahora en sueños,
esa borrosa patria de los muertos.
Hablamos siempre de otras cosas.
Mientras la casa se desmoronaba
yo crecía.  Fui (soy) yerba, maleza
entre escombros anónimos. 

			   Días                 (Se suprime el artículo).
como una frente libre, un libro abierto.    (Este verso sustituye a dos que 
No me multiplicaron los espejos           aparecían en la primera versión.
codiciosos que vuelven                         El verso se coloca donde el poema 
cosas los hombres, número las cosas:             trata el tema de la escritura).
ni mando ni ganancia. La santidad tampoco:
el cielo para mí pronto fue un cielo

360

365

370

375

380

385

390

345

350

355

360

365

370

375

codiciosos que vuelven 
cosas los hombres, número las cosas:
ni mando ni ganancia.  La santidad tampoco:
el cielo para mí pronto fue un cielo
deshabitado, una hermosura hueca
y adorable.  Presencia suficiente,
cambiante: el tiempo y sus epifanías.
No me habló Dios entre las nubes;
entre las hojas de la higuera
me habló el cuerpo, los cuerpos de mi cuerpo.
Encarnaciones instantáneas:
tarde lavada por la lluvia,
luz recién salida del agua,
ya frente libre o libro abierto
el horizonte despejado,
el vaho femenino de las plantas
piel a mi piel pegada: ¡súcubo!
—como si al fin el tiempo coincidiese
consigo mismo y yo con él,
como si el tiempo y sus dos tiempos
fuesen un solo tiempo
que ya no fuese tiempo, un tiempo
donde siempre es ahora y a todas horas siempre, 
como si yo y mi doble fuesen uno
y yo no fuese ya.
Dedos de luz abrían los follajes.
Zumbar de abejas en mi sangre:
el blanco advenimiento.
Me arrojó la descarga 
a la orilla más sola.  Fui un extraño
entre las vastas ruinas de la tarde.
Atónita en lo alto del minuto
la carne se hace verbo —y el verbo se despeña.
Saberse desterrado en la tierra, siendo tierra,
es saberse mortal.  Secreto a voces
y también secreto vacío, sin nada adentro:



deshabitado, una hermosura hueca
y adorable.  Presencia suficiente,
cambiante: el tiempo y sus epifanías.
No me habló dios entre las nubes;
entre las hojas de la higuera
me habló el cuerpo, los cuerpos de mi cuerpo.
Encarnaciones instantáneas:
tarde lavada por la lluvia,
luz recién salida del agua,
[ya frente libre o libro abierto                (Estos dos versos se suprimen
el horizonte despejado,]		  en la segunda versión).
el vaho femenino de las plantas
piel a mi piel pegada: ¡súcubo!
—como si al fin el tiempo coincidiese
consigo mismo y yo con él,
como si el tiempo y sus dos tiempos
fuesen un solo tiempo
que ya no fuese tiempo, un tiempo
donde siempre es ahora y a todas horas siempre, 
como si yo y mi doble fuesen uno
y yo no fuese ya.
Granada de la hora: bebí sol, comí tiempo.             (Se agrega este verso).
Dedos de luz abrían los follajes.
Zumbar de abejas en mi sangre:
el blanco advenimiento.
Me arrojó la descarga 
a la orilla más sola.  Fui un extraño
entre las vastas ruinas de la tarde.
Vértigo abstracto: hablé conmigo,   (Se agregan dos versos. Son importantes
fui doble, el tiempo se rompió.             para respaldar la idea de la ‘epifanía
Atónita en lo alto del minuto                     literaria’. En la versión de 1978,
la carne se hace verbo —y el verbo se despeña.          un “blanco” se inserta 
Saberse desterrado en la tierra, siendo tierra,         después del verso 403).
es saberse mortal. Secreto a voces
y también secreto vacío, sin nada adentro:
no hay muertos, sólo hay muerte, madre nuestra.

395

400

405

410

415

420

425

380

385

390

395

400

405

no hay muertos, sólo hay muerte, madre nuestra.
Lo sabía el azteca, lo adivinaba el griego:
el agua es fuego y en su tránsito
nosotros somos sólo  llamaradas.
La muerte es madre de las formas…
El sonido, bastón de ciego del sentido: 
escribo muerte y vivo en ella
por un instante.  Habito su sonido:
es un cubo neumático de vidrio,
vibra sobre esta página,
desaparece entre sus ecos.
Paisajes de palabras:
los despueblan mis ojos al leerlos.
No importa: los propagan mis oídos.
Brotan allá, en las zonas indecisas
del lenguaje, palustres poblaciones.
Son criaturas anfibias, son palabras.
Pasan de un elemento a otro,
se bañan en el fuego, reposan en el aire.
Están del otro lado.  No las oigo, ¿qué dicen?
No dicen: hablan, hablan.  
			      Salto de un cuento a otro
por un puente colgante de once sílabas.
Un cuerpo vivo aunque intangible el aire,
en todas partes siempre y en ninguna.
Duerme con los ojos abiertos,
se acuesta entre las yerbas y amanece rocío,
se persigue a sí mismo y habla sólo en los túneles, 
es un tornillo que perfora montes,
nadador en la mar brava del fuego
es invisible surtidor de ayes,
levanta a pulso dos océanos, 
anda perdido por las calles
palabra en pena en busca de sentido,
aire que se disipa en aire.
¿Y para qué digo todo esto?



Lo sabía el azteca, lo adivinaba el griego:
el agua es fuego y en su tránsito
nosotros somos sólo llamaradas.
La muerte es madre de las formas…
El sonido, bastón de ciego del sentido: 
escribo muerte y vivo en ella
por un instante.  Habito su sonido:
es un cubo neumático de vidrio,
vibra sobre esta página,
desaparece entre sus ecos.
Paisajes de palabras:
los despueblan mis ojos al leerlos.
No importa: los propagan mis oídos.
Brotan allá, en las zonas indecisas
del lenguaje, palustres poblaciones.
Son criaturas anfibias, son palabras.
Pasan de un elemento a otro,
se bañan en el fuego, reposan en el aire.
Están del otro lado.  No las oigo, ¿qué dicen?
No dicen: hablan, hablan.

				    Salto de un cuento a otro
por un puente colgante de once sílabas.
Un cuerpo vivo aunque intangible el aire,
en todas partes siempre y en ninguna.
Duerme con los ojos abiertos,
se acuesta entre las yerbas y amanece rocío,
se persigue a sí mismo y habla sólo en los túneles, 
es un tornillo que perfora montes,
nadador en la mar brava del fuego
es invisible surtidor de ayes,
levanta a pulso dos océanos, 
anda perdido por las calles
palabra en pena en busca de sentido,
aire que se disipa en aire.
¿Y para qué digo todo esto?

430

435

440

445

450

455

460

410

415

420

425

430

435

440

Para decir que en pleno mediodía
el aire se poblaba de fantasmas,
sol acuñado en alas,
ingrávidas monedas, mariposas.
Anochecer.  En la terraza
Oficiaba la luna silenciaria.
La cabeza de muerto, mensajera
de las ánimas, la fascinante fascinada
por las camelias y la luz eléctrica,
sobre nuestras cabezas era un revoloteo
de conjuros opacos.  ¡Mátala!
gritaban las mujeres
y la quemaban como bruja.
Después, con un suspiro feroz, se santiguaban.
Luz esparcida, Psiquis…
			               ¿Hay mensajeros? Sí,
cuerpo tatuado de señales 
es el espacio, el aire es invisible
tejido de llamadas y respuestas.
Animales y cosas se hacen lenguas,
a través de nosotros habla consigo mismo
el universo.  Somos un fragmento
—pero cabal en su inacabamiento—
de su discurso.  Solipsismo
coherente y vacío:
desde el principio del principio
¿qué dice?  Dice que nos dice.
Se lo dice a sí mismo.  Oh madness of discourse,
that cause sets up with and against itself!
Desde lo alto del minuto
despeñado en la tarde de plantas fanerógamas
me descubrió la muerte.
Y yo en la muerte descubrí al lenguaje.
El universo habla solo
pero los hombres hablan con los hombres:
hay historia.  Guillermo, Alfonso, Emilio:



Para decir que en pleno mediodía
el aire se poblaba de fantasmas,
sol acuñado en alas,
ingrávidas monedas, mariposas.
Anochecer.  En la terraza
Oficiaba la luna silenciaria.
La cabeza de muerto, mensajera
de las ánimas, la fascinante fascinada
por las camelias y la luz eléctrica,
sobre nuestras cabezas era un revoloteo
de conjuros opacos.  ¡Mátala!
gritaban las mujeres
y la quemaban como bruja.
Después, con un suspiro feroz, se santiguaban.
Luz esparcida, Psiquis…

			       ¿Hay mensajeros? Sí,
cuerpo tatuado de señales 
es el espacio, el aire es invisible
tejido de llamadas y respuestas.
Animales y cosas se hacen lenguas,
a través de nosotros habla consigo mismo
el universo.  Somos un fragmento
—pero cabal en su inacabamiento—
de su discurso.  Solipsismo
coherente y vacío:
desde el principio del principio
¿qué dice?  Dice que nos dice.
Se lo dice a sí mismo.  Oh madness of discourse,
that cause sets up with and against itself!

Desde lo alto del minuto
despeñado en la tarde de plantas fanerógamas
me descubrió la muerte.
Y yo en la muerte descubrí al lenguaje.
El universo habla solo

465

470

475

480

485

490

495

445

450

455

460

465

470

475

el corral de los juegos era historia
y era historia jugar a morir juntos.
La polvareda, el grito, la caída:
algarabía, no discurso.
En el vaivén errante de las cosas,
por las revoluciones de las formas
y de los tiempos arrastradas,
cada una pelea con las otras,
cada una se alza, ciega, contra sí misma.
Así, según la hora cae desen-
lazada, su injusticia pagan. (Anaximandro.)
La injusticia de ser: las cosas sufren 
unas con otras y consigo mismas
por ser un querer más, un más que más.
Ser tiempo es la condena, nuestra pena es la historia.
Pero también es el lugar de prueba:
reconocer en el borrón de sangre
del lienzo de Verónica la cara
del otro —siempre el otro es nuestra víctima.
Túneles, galerías de la historia
¿sólo la muerte es puerta de salida?
El escape, quizás, es hacia adentro.
Purgación del lenguaje, la historia se consume
en la disolución de los pronombres:
ni yo soy ni yo más sino más ser sin yo.  
En el centro del tiempo ya no hay tiempo,
es movimiento hecho fijeza, círculo
anulado en sus giros.
			   Mediodía:
llamas verdes los árboles del patio.
Crepitación de brasas últimas
entre la yerba: insectos obstinados.
Sobre los prados amarillos
claridades: los pasos de vidrio del otoño.
Una congregación fortuita de reflejos,
pájaro momentáneo,



pero los hombres hablan con los hombres:
hay historia.  Guillermo, Alfonso, Emilio:
el corral de los juegos era historia
y era historia jugar a morir juntos.
La polvareda, el grito, la caída:
algarabía, no discurso.
En el vaivén errante de las cosas,
por las revoluciones de las formas
y de los tiempos arrastradas,
cada una pelea con las otras,
cada una se alza, ciega, contra sí misma.
Así, según la hora cae desenlazada,
su injusticia pagan. (Anaximandro.)
La injusticia de ser: las cosas sufren 
unas con otras y consigo mismas
por ser un querer más, siempre ser más que más.   (La segunda claúsula
Ser tiempo es la condena, nuestra pena es la historia.        se modifica).
Pero también es el lugar de prueba:
reconocer en el borrón de sangre
del lienzo de Verónica la cara
del otro —siempre el otro es nuestra víctima.
Túneles, galerías de la historia
¿sólo la muerte es puerta de salida?
El escape, quizás, es hacia adentro.
Purgación del lenguaje, la historia se consume
en la disolución de los pronombres:
ni yo soy ni yo más sino más ser sin yo.  
En el centro del tiempo ya no hay tiempo,
es movimiento hecho fijeza, círculo
anulado en sus giros.

			   Mediodía:
llamas verdes los árboles del patio.
Crepitación de brasas últimas
entre la yerba: insectos obstinados.
Sobre los prados amarillos

500

505

510

515

520

525

530

535

480

485

490

495

500

505

510

entra por la enramada de estas letras.
El sol en mi escritura bebe sombra.
Entre muros —de piedra no:
por la memoria levantados—
transitoria arboleda:
luz reflexiva entre los troncos
y la respiración del viento.
El dios sin cuerpo, el dios sin nombre
que llamamos con nombres
vacíos —con los nombres del vacío—,
el dios del tiempo, el dios que es tiempo,
pasa entre los ramajes
que escribo.  Dispersión de nubes
sobre un espejo neutro:
en la disipación de las imágenes
el alma es ya, vacante, espacio puro.
En quietud se resuelve el movimiento.
Insiste el sol, se clava
en la corola de la hora absorta.    
Llama en el tallo de agua 
de las palabras que la dicen,
la flor es otro sol.
La quietud en sí misma
se disuelve.  Transcurre el tiempo
sin transcurrir.  Pasa y se queda.  Acaso, 
aunque todos pasamos, ni pasa ni se queda:
hay un tercer estado.
Hay un estar tercero:
el ser sin ser, la plenitud vacía,
hora sin horas y otros nombres
con que se muestra y se dispersa
en las confluencias del lenguaje
no la presencia: su presentimiento.
Los nombres que la nombran dicen: nada,
palabra de dos filos, palabra entre dos huecos.
Su casa, edificada sobre el aire



claridades: los pasos de vidrio del otoño.
Una congregación fortuita de reflejos,
pájaro momentáneo,
entra por la enramada de estas letras.
El sol en mi escritura bebe sombra.
Entre muros —de piedra no:
por la memoria levantados—
transitoria arboleda:
luz reflexiva entre los troncos
y la respiración del viento.
El dios sin cuerpo, el dios sin nombre
que llamamos con nombres
vacíos —con los nombres del vacío—,
el dios del tiempo, el dios que es tiempo,
pasa entre los ramajes
que escribo.  Dispersión de nubes
sobre un espejo neutro:
en la disipación de las imágenes
el alma es ya, vacante, espacio puro.
En quietud se resuelve el movimiento.
Insiste el sol, se clava
en la corola de la hora absorta.    
Llama en el tallo de agua 
de las palabras que la dicen,
la flor es otro sol.
La quietud en sí misma
se disuelve.  Transcurre el tiempo
sin transcurrir. Pasa y se queda.  Acaso, 
aunque todos pasamos, ni pasa ni se queda:
hay un tercer estado.

Hay un estar tercero:
el ser sin ser, la plenitud vacía,
hora sin horas y otros nombres
con que se muestra y se dispersa

540

545

550

555

560

565

570

515

520

525

530

535

540

545

con ladrillos de fuego y muros de agua,
se hace y se deshace y es la misma 
desde el principio.  Es dios:
habita nombres que lo niegan.
En las conversaciones con la higuera
o entre los blancos del discurso, 
en la conjuración de las imágenes
contra mis párpados cerrados,
el desvarío de las simetrías, 
los arenales del insomnio,
el dudoso jardín de la memoria
o en los senderos divagantes, 
era el eclipse de las claridades.
Aparecía en cada forma
de desvanecimiento.  
			   Dios sin cuerpo,
con lenguajes de cuerpo lo nombraban
mis sentidos.  Quise nombrarlo 
con un nombre solar,
una palabra sin revés.
Fatigué el cubilete y el ars combinatoria. 
Una sonaja de semillas secas
las letras rotas de los nombres:
hemos quebrantado a los nombres,
hemos dispersado a los nombres, 
hemos deshonrado a los nombres.
Ando en busca del nombre desde entonces.
Me fui tras un murmullo de lenguajes,
ríos entre los pedregales 
color ferrigno de estos tiempos.
Pirámides de huesos, pudrideros verbales:
nuestros señores son gárrulos y feroces.
Alcé con las palabras y sus sombras
una casa ambulante de reflejos,
torre que anda, construcción de viento.
El tiempo y sus combinaciones:



en las confluencias del lenguaje
no la presencia: su presentimiento.
Los nombres que la nombran dicen: nada,
palabra de dos filos, palabra entre dos huecos.
Su casa, edificada sobre el aire
con ladrillos de fuego y muros de agua,
se hace y se deshace y es la misma 
desde el principio.  Es dios:
habita nombres que lo niegan.
En las conversaciones con la higuera
o entre los blancos del discurso, 
en la conjuración de las imágenes
contra mis párpados cerrados,
el desvarío de las simetrías, 
los arenales del insomnio,
el dudoso jardín de la memoria
o en los senderos divagantes, 
era el eclipse de las claridades.
Aparecía en cada forma
de desvanecimiento.  

			   Dios sin cuerpo,
con lenguajes de cuerpo lo nombraban
mis sentidos.  Quise nombrarlo 
con un nombre solar,
una palabra sin revés.
Fatigué el cubilete y el ars combinatoria. 
Una sonaja de semillas secas
las letras rotas de los nombres:
hemos quebrantado a los nombres,
hemos dispersado a los nombres, 
hemos deshonrado a los nombres.
Ando en busca del nombre desde entonces.
Me fui tras un murmullo de lenguajes,
ríos entre los pedregales 
color ferrigno de estos tiempos.

575

580

585

550

555

560

565

570

575

580

los años y los muertos y las sílabas,
cuentos distintos de la misma cuenta.
Espiral de los ecos, el poema 
es aire que se esculpe y se disipa,
fugaz alegoría de los nombres
verdaderos.  A veces la página respira:
los enjambres de signos, las repúblicas
errantes de sonidos y sentidos,
en rotación magnética se enlazan y dispersan
sobre el papel.
		  Estoy en donde estuve:
voy detrás del murmullo,
pasos dentro de mí, oídos con los ojos,
el murmullo es mental, yo soy mis pasos,
oigo las voces que yo pienso,
las voces que me piensan al pensarlas.
Soy la sombra que arrojan mis palabras.

México y Cambridge, Mass., 
del 8 de septiembre al 27 de diciembre de 1974.



Pirámides de huesos, pudrideros verbales:
nuestros señores son gárrulos y feroces.
Alcé con las palabras y sus sombras
una casa ambulante de reflejos,
torre que anda, construcción de viento.
El tiempo y sus combinaciones:
los años y los muertos y las sílabas,
cuentos distintos de la misma cuenta.
Espiral de los ecos, el poema 
es aire que se esculpe y se disipa,
fugaz alegoría de los nombres
verdaderos.  A veces la página respira:
los enjambres de signos, las repúblicas
errantes de sonidos y sentidos,
en rotación magnética se enlazan y dispersan
sobre el papel.

		  Estoy en donde estuve:
voy detrás del murmullo,
pasos dentro de mí, oídos con los ojos,
el murmullo es mental, yo soy mis pasos,
oigo las voces que yo pienso,
las voces que me piensan al pensarlas.
Soy la sombra que arrojan mis palabras.  

México
y Cambridge, Mass. del 9 de septiembre   (De acuerdo con la segunda vesión, 
al 27 de diciembre de 1974.		   Paz comenzó el poema el 28 de
				             diciembre de 1974). 

585

590

595

600

605




