
3

JUSTICIA DISTRIBUTIVA 
Y DERECHOS HUMANOS

Paulette Dieterlen

INTRODUCCIÓN

Los derechos humanos juegan un papel insoslayable en las teorías de la justicia 
distributiva. Constituyen un elemento de distribución y, no sólo están com-
prometidos con aquellas acciones que ni el Estado ni los ciudadanos puede 
hacer a una persona o a un grupo sino, también con lo que el Estado y los 
ciudadanos deben hacer para que todas las personas tengan garantizados el 
ejercicio de los derechos humanos. Quiero dejar establecido claramente que 
mi trabajo se refiere a la justicia distributiva, es decir, veré los derechos como 
elementos a distribuir entre los ciudadanos de un Estado determinado. Este 
enfoque tiene más que ver con la filosofía de la economía que con una teoría 
jurídica. Cuando hablamos de justicia distributiva debemos dejar en claro cuá-
les son los mecanismos de asignación de recursos, teniendo en cuenta que los 
pensadores que voy a examinar actúan bajo un telón de fondo que afirma que 
todos los individuos, en un esquema de distribución, tienen derechos. Lo que 
cambia es la concepción de los derechos y los agentes receptores de éstos. 

La primera posición que analizaré es el libertarismo, es decir, la tesis que 
sostiene que todos los individuos deben tener garantizados los derechos civiles 
y políticos pero no los económicos y sociales. La segunda posición afirma que 
si bien es necesario garantizar los derechos antes mencionados, también se de-
ben garantizar aquellos que ayudan a lograr un bienestar económico y social. 
Por último, analizaré la tesis que afirma que el problema con los derechos, tal 
y como los hemos manejado, es que son individualistas y no toman en cuenta 
elementos que caracterizan a los individuos como miembros de un grupo 
social. Este tema ha sido planteado como los derechos de los grupos o de las 
comunidades. Desde el punto de vista de la justicia distributiva se asume que 
los sujetos a los cuales se les deben asignar los derechos no son individuos, 
sino grupos sociales tanto, política como culturalmente homogéneos.

www.juridicas.unam.mx


4

I .  EL LIBERTARISMO

La idea de los derechos, en sentido estricto, es uno de los planteamientos que 
se expresan en la teoría política denominada “libertarismo”. Como lo men-
cionamos antes, los derechos humanos se toman como restricciones morales 
laterales. Éstas encuentran su fundamento en la segunda formulación del im-
perativo categórico de Kant, quien en la Cimentación para la metafísica de las 
costumbres, afirma lo siguiente: 

el hombre y, en general, todo ser racional existe como fin en sí mismo, no me-
ramente como medio para uso caprichoso de ésta o aquella voluntad, sino que 
debe ser considerado al mismo tiempo como fin en todas las acciones señaladas 
tanto a él como a todo ser racional [...] los seres racionales se denominan perso-
nas, porque ya su naturaleza los señala como fines en sí mismos.1

Dicha tesis se interpreta como una restricción moral: si usamos coercitiva-
mente los recursos que una persona adquirió de manera legítima, la estamos 
tratando únicamente como medio.2 

Los derechos que funcionan como restricciones morales están basados en 
la creencia de que los individuos poseen racionalidad, libre albedrío, concien-
cia moral y capacidad para formar y llevar a cabo ciertos planes; es decir, que 
son capaces de darle un sentido a su vida. De esta concepción de los derechos 
individuales se infiere que el único que los respeta es el Estado mínimo que 
exclusivamente distribuye protección. Asimismo, el único sistema económico 
justo para distribuir y redistribuir bienes, cargas y servicios es el mercado, 
porque respeta el derecho que tienen las personas de intercambiar bienes, 
cargas y servicios como mejor les convenga. El mercado también permite a los 
individuos la posibilidad de emplearse o dejar de hacerlo en la competencia 
por el trabajo.

Los individuos se sitúan en sociedades con intereses y deseos particulares, 
la cooperación social se establece porque permite satisfacerlos de una mejor 
forma. Las personas también entran en la vida social con distintas capacida-

1 Immanuel Kant, Cimentación para la metafísica de las costumbres, México, Aguilar, 
1973, p. 111.

2 Cfr. Robert Nozick, Anarquía, Estado y utopía, México, Fondo de Cultura Econó-
mica, 1988, p. 33.

paulette dieterlen



5

des y habilidades, por eso el único principio de distribución al que se debe 
recurrir es el de la contribución. Aquellos que aportan más porque tienen 
mayores habilidades y capacidades deberán recibir más. El criterio con el que 
se evalúa la remuneración justa para un individuo es el de la producción mar-
ginal; es decir, cada individuo merece lo que es capaz de producir.3

En filosofía, esta teoría ha sido defendida por Robert Nozick quien, de una 
concepción de los derechos tomados en sentido estricto, infiere que es injusto 
ponerle trabas a la libre empresa; que un sistema de impuestos quebranta los 
derechos de las personas, que cualquier modelo de distribución que no sea 
“a cada quien lo que escoja y de cada quien como es escogido” interfiere con 
la libertad, y que hay más argumentos a favor de la desigualdad que de la 
igualdad. Un claro ejemplo de esta situación es la imposición fiscal, pues, al 
imponer cargas tributarias, se priva a alguien de lo que ha ganado con el fruto 
de su trabajo para asignárselo a otro u otros que quizá no lo merezcan. 

Al hablar de la justicia, Nozick rechaza lo que llama “principios pautados 
de distribución”, como pueden ser el mérito, las necesidades, etcétera, ya que, 
según él, impiden las transacciones voluntarias. Por eso, si tomamos con se-
riedad el hecho de que los seres humanos tienen derechos, debemos rechazar 
cualquier acción que implique despojar a alguna persona de lo que le perte-
nece para dárselo a otra. Nozick afirma que debe haber una redistribución de 
ciertos bienes y servicios, la cual se puede llevar a cabo mediante un sistema 
de “bonos canjeables” por salud o educación. Asimismo, el Estado puede 
promover formas de ayuda a quienes más la necesiten ofreciendo estímulos 
fiscales. En el modelo que propone, la filantropía es una práctica bien vista, 
porque se basa en acciones “voluntarias”, lo que se rechaza es cualquier forma 
de coerción.

Además de Nozick,4 varios autores defienden la tesis antes expuesta con 
gran energía, entre ellos David Kelly y F.A. Hayek.5 Este último piensa que la 
demanda de los derechos sociales carece de legitimidad, su base para decirlo 
es que tales demandas no son genuinas, ya que sólo esconden un sentimiento 
de envidia. Según él: 

3 Ibid, p. 160.
4 Cfr. Robert Nozick, op. cit.
5 Véase Kelley, A Life of One´s Own, Washington, cato Institute, 1998, Hayek, The 

Constitution of Liberty, Chicago, The University of Chicago Press, 1978.

justicia distributiva y derechos humanos



6

cuando buscamos una justificación para las demandas de igualdad, encontra-
mos que descansan en el descontento que los más exitosos provocan en aquellos 
que no lo son; esto significa que se basan en la envidia. La tendencia moderna 
de gratificar esa pasión envolviéndola en un papel celofán de justicia social ha 
crecido como una seria amenaza a la libertad.6 

Como podemos observar, los derechos en sentido estricto generan un tipo 
de relación jurídica sencilla en la que los individuos saben perfectamente en 
qué consisten sus derechos y deberes recíprocos; mientras que los derechos de 
bienestar requieren un previo entramado de normas organizativas carentes de 
exigibilidad inmediata, que a su vez genera una multiplicidad de obligaciones 
jurídicas de distintos sujetos, cuyo cumplimiento conjunto es necesario para 
la plena satisfacción del derecho.7

Ahora bien, no todos los que defienden los derechos en sentido estricto 
apoyan tesis tan radicales como las que hemos mencionado hasta ahora. Por 
ejemplo, no hay que olvidar que filósofos del derecho, como Joel Feinberg, 
sostienen que los derechos sociales son demandas válidas, su tesis se aplica 
estrictamente al orden jurídico y no tanto al político o al moral. 

I I .  EL LIBERALISMO IGUALITARIO

La teoría de la justicia que incorpora los derechos sociales suele denominarse 
“liberalismo igualitario”. El reto que tiene frente a sí esta teoría es explicar por 
qué los individuos con deseos, intereses, habilidades y capacidades distintas, 
están dispuestos a aceptar una distribución que los limite en aras de la igual-
dad, y que el Estado, mediante políticas coercitivas, está moralmente capa-
citado para llevar a cabo mecanismos redistributivos. Estas teorías se ajustan 
al Pacto Internacional de Derechos Económicos, Sociales y Culturales adoptado 
y abierto para su firma, ratificación y adhesión por la Asamblea General en 
su resolución 2200 A (XXI), del 16 de diciembre de 1966.8 La teoría liberal 
igualitaria se plantea con gran fuerza a raíz de la publicación de la obra de 

6 F.A. Hayek, op. cit., p. 93.
7 Cfr. Luis Prieto Sanchís, “Los derechos sociales y el principio de igualdad” en M. 

Carbonell, J.A. Cruz y R. Vázquez (comps.), Derechos sociales y derechos de las minorías, 
México, Instituto de Investigaciones Jurídicas, unam, 2000, p. 25.

8 Cfr. http://www.unhchr.ch/spanish/html/menu3/b/a_cescr_sp.htm.

paulette dieterlen



7

John Rawls, A Theory of Justice (Teoría de la justicia). Rawls caracteriza a las 
personas como seres libres e iguales; son libres, porque tienen ciertas capa-
cidades racionales y morales que les permiten emitir juicios, los cuales son 
producto del ejercicio de esas capacidades; son iguales, porque cumplen con 
el requisito de ser miembros cooperativos de la sociedad.9

Además de la libertad y la igualdad, las personas tienen dos poderes mora-
les: un sentido de la justicia y un sentido del bien. Por sentido de la justicia, 
Rawls entiende la capacidad de comprender, de aplicar y de actuar a partir de 
una concepción de la justicia, por medio de la cual se especifican los términos 
de la cooperación social. Por sentido del bien, la capacidad de los seres hu-
manos de formarse, revisar y tratar de alcanzar, racionalmente, ciertos planes 
necesarios para la realización de su concepción del bien.

Las personas así consideradas, y bajo la figura del “velo de la ignorancia”, 
que se caracteriza por privar a las personas de los conocimientos relevantes 
sobre sí mismos, elegirían los siguientes principios de la justicia:

	 1.	 Cada persona tiene igual derecho al más amplio esquema de libertades igua-
les básicas compatible con un esquema similar de libertades para todos. 

	 2.	 Las desigualdades económicas y sociales han de satisfacer dos condiciones: 
a) ser para el mayor beneficio de los miembros menos favorecidos de la so-
ciedad; y b) estar adscritas a cargos y posiciones para todos en condición de 
equitativa igualdad de oportunidades.10 

Si bien el primer principio nos lleva a defender los derechos en sentido 
estricto, el segundo se refiere a la necesidad de incorporar, en la distribución, 
algunos bienes que permitan mitigar la desigualdad. Rawls llama a éstos 
“bienes primarios”, entre ellos se cuentan los siguientes: 1) las libertades 
básicas, establecidas por una lista, por ejemplo, la libertad de pensamiento 
y de conciencia, la libertad de asociación, la definida por la libertad y la 
integridad de la personas, así como el imperio de la ley y, finalmente, las 
libertades políticas; 2) la libertad de movimiento y de elección sobre un tras-
fondo de oportunidades diversas; 3) los poderes y las prerrogativas de cargos 

9 John Rawls, “Justice as Fairness: Political not Metaphysical”, Philosophy and Public 
Affairs, núm. XVI, 1985, pp. 224-251.

10 Cfr. John Rawls, “Unidad social y bienes primarios”, La justicia como equidad, 
Madrid, Tecnos, 1986, p. 189.

justicia distributiva y derechos humanos



8

y posiciones de responsabilidad, particularmente de los de las principales 
instituciones políticas y económicas; 4) renta y riqueza; 5) las bases sociales 
del respeto de sí mismo”.11 Los bienes primarios no pueden concebirse sin 
la introducción de los derechos sociales que los garanticen. El trasfondo de 
oportunidades diversas, el acceso a los poderes y las prerrogativas de respon-
sabilidad, la renta y la riqueza, y las bases sociales del respeto de sí mismas no 
se logran sin que el Estado asuma la obligación de garantizarlos. 

Por otro lado, los defensores del liberalismo igualitario han discutido dos 
temas emanados del planteamiento de Rawls. El primero se refiere a la distri-
bución de los “bienes primarios” u otras unidades distributivas. El segundo 
tema se refiere a la equitativa igualdad de oportunidades. 

Por su parte, Thomas Pogge ha señalado que la pobreza, la marginación y 
la discriminación constituyen una violación a los derechos humanos de las 
personas que se encuentran en tales situaciones. Así, los derechos humanos 
no sólo pueden vulnerarse por acción, sino también por omisión. La violencia 
puede ejercerse igualmente de manera directa, agrediendo a las personas, e 
indirecta, dejándolas morir de hambre.

Pogge plantea el problema de los derechos sociales desde un punto de vis-
ta institucional. Esta interpretación contrasta con otra de tipo interaccional, 
según la cual los derechos someten el trato dispensado a los seres humanos a 
ciertas limitaciones que no presuponen la existencia de instituciones sociales, 
sino de agentes que tienen el deber correspondiente de satisfacer la demanda 
del derecho. Por su parte, la interpretación institucional concibe un derecho 
humano como un derecho moral de disponer de un derecho jurídico efectivo. 
Interpretados así, los derechos humanos requieren su propia juridificación. El 
gobierno y los ciudadanos de cada sociedad deberían garantizar que sus textos 
legales fundamentales incorporasen todos los derechos humanos y que, bajo 
su jurisdicción, los derechos fueran observados y se hicieran valer mediante 
un sistema judicial efectivo.12 Por ejemplo: 

la mejor manera de realizar el derecho humano a tener una alimentación mí-
nimamente adecuada no significa el derecho de recibir comida en caso de ne-
cesidad, sino algún otro mecanismo jurídico que impida la concentración de 

11 Ibid, p. 190.
12 Cfr. Thomas Pogge, La pobreza en el mundo y los derechos humanos, Barcelona, 

Paidós, 2005, p. 66.

paulette dieterlen



9

la propiedad de la tierra, que prohíba la usura o el acaparamiento especulativo 
de los artículos de primera necesidad, o que proporcione atención a la infan-
cia, educación, subsidios para la reorientación profesional, prestaciones, seguro 
contra el desempleo, o créditos de puesta en marcha.13 

La posición de Pogge requiere un cambio en las estructuras sociales, lo 
cual no es fácil de lograr; sin embargo, su propuesta resuelve la dificultad que 
presenta la teoría de los derechos en sentido estricto.

Ahora bien, hasta esta parte del trabajo me he referido a la discusión de 
los derechos en su forma más tradicional: como cartas de triunfo de los ciu-
dadanos de países democráticos, es decir, de los individuos. Una de las carac-
terísticas de los derechos es que se predican de personas. En la actualidad ha 
surgido una discusión de suma importancia en el terreno político y jurídico: 
el derecho de los pueblos. 

I I I .  EL COMUNITARISMO 
Y LOS DERECHOS DE LOS PUEBLOS

En este apartado del trabajo me referiré a la discusión que se ha dado en 
México sobre los Derechos de los pueblos, discusión que llegó a la agenda 
política con mayor fuerza después del levantamiento del Ejercito Zapatista de 
Liberación Nacional, en 1991. El movimiento armado se presentó como una 
forma de reivindicación de los pueblos indígenas del país, sobre todo de aque-
llos que viven en el estado de Chiapas. Es importante destacar que el 12% de 
la población en México es indígena. Dicho levantamiento no sólo constituyó 
una toma de conciencia sino provocó un debate jurídico que terminó con 
cambios en la Constitución.

Si hablamos de los derechos de los pueblos necesitamos una noción clara 
de lo que se entiende por la palabra “pueblo”. Luis Villoro afirma que 

llamamos pueblo a cualquier forma de comunidad humana que cumpla con 
los siguientes requisitos:
Primero: Tener una unidad de cultura, la cual comprende instituciones sociales 
y políticas.
Segundo: Asumir un pasado histórico y proyectar un futuro común.

13 Cfr. Ibid, p. 68.

justicia distributiva y derechos humanos



10

Tercero: Reconocerse en una identidad colectiva y decidir aceptarse como 
miembro de esa identidad.
Cuarto: Referirse a un territorio propio indudablemente, un pueblo siempre 
está en referencia a un territorio, ya sea porque lo ocupe como hábitat de su 
civilización o porque tenga una referencia simbólica en él como parte de su 
pasado histórico y de su proyecto, como es el caso de Israel antes de ocupar 
Palestina.
Si partimos de esta concepción de pueblo que acabo de definir, entonces, según 
el Derecho Internacional vigente y la Carta de las Naciones Unidas,14 todas las 
comunidades históricas que cumplieran con los cuatro requisitos señalados, 
tendrían derecho a la autodeterminación, y no sólo los Estados.15

Los defensores de los Derechos de los pueblos afirman que la idea de “de-
rechos humanos” se encuentra inscrita en el contexto de los Estados-Nación 
y en una visión individualista de la ciudadanía. Dichos estados han tenido 
como finalidad establecer condiciones homogéneas para todos los ciudadanos 
y han soslayado las diferencias de algunos grupos culturales que se encuentran 
en ellos. Esto ha contribuido a que se someta a los grupos diferentes a la le-
gislación de los Estados-Nación ignorando que muchas comunidades, sobre 
todo las indígenas, se rigen por lo que suele denominarse “usos y costum-
bres”. También, los programas sociales se han aplicado desde la Federación, 
ignorando la especificidad de las normas sociales y las condiciones culturales 
de dichos grupos. Por ejemplo, los planes de estudio, prioritariamente en 
español, han ignorado los lenguajes y la historia y el pasado de los pueblos 
indígenas.16 

14 Se trata de la Declaración de Principios de Derechos Internacional concerniente a las 
Relaciones Amistosas y a la Cooperación entre los Estados en concordancia con la Carta 
de la Naciones Unidas, A/Res/2625 (XXV). Esta Declaración fue redactada en forma de 
interpretación autorizada de la Carta de las Naciones Unidas, y no como modificación a 
la misma. Nota de los editores de Los derechos de los pueblos indígenas, México, Comi-
sión Nacional de los Derechos Humanos, 2003, p. 89.

15 Luis Villoro, “Derechos humanos, derechos de los pueblos”, Los derechos de los 
pueblos indígenas, México, Comisión Nacional de los Derechos Humanos, 2003, p.90.

16 Es importante destacar que en México se ha hecho un esfuerzo para impartir una 
educación bilingüe y modificar los textos obligatorios que distribuye la Secretaría de Edu-
cación Pública. Lo anterior constituye un reto para las instancias educativas mexicanas 
porque en la actualidad se reconoce la existencia de 62 etnias.

paulette dieterlen



11

Como podemos apreciar los problemas planteados no son triviales. De 
hecho, las modificaciones hechas al artículo 4 constitucional no dejaron sa-
tisfechos a los representantes de los pueblos indígenas, razón por la cual inte-
rrumpieron el diálogo con los representantes del Estado. 

Ahora bien, no es mi intención soslayar la importancia del tema de los 
“Derechos de los pueblos”, tanto a nivel nacional como internacional. De 
hecho, el Convenio169 de la Organización del Trabajo, de 1989, sobre los 
Pueblos indígenas y Tribales, en su artículo 7° garantiza el derecho a controlar 
“en la medida de lo posible”, su propio desarrollo y el desarrollo de las tierras 
que tradicionalmente ocupan o utilizan. Los artículos 5° y 17° del Convenio 
reconocen el derecho de los pueblos indígenas a mantener sus propios siste-
mas e instituciones jurídicas y de tenencia de la tierra. Los artículos 4° y 6° 
piden a los Estados tratar de obtener el consentimiento de los pueblos indí-
genas antes de tomar cualquier medida que vaya a afectarlos directamente o 
que pudiera darles un trato preferencial en relación al resto de los ciudadanos. 
Los artículos 2° y 3° garantizan el derecho a los pueblos indígenas a disfrutar, 
en la medida que ellos elijan, de los mismos derechos y privilegios que otros 
ciudadanos.17

Las teorías filosóficas que defienden el concepto del derecho de los pueblos 
se incluyen en el tipo de pensamiento llamado “comunitarismo”, el cual se 
caracteriza, primero que nada, por su crítica al pensamiento liberal. Según 
Walzer, defensor de esta teoría, existen dos problemas con el planteamiento 
de individualista. El primero radica en la particularidad de los intereses, algo 
que ha sido soslayado por casi todos los filósofos que se dedican a las cues-
tiones propias de la justicia distributiva. El segundo, y más grave, consiste 
en pasar por alto las particularidades de la historia, de la cultura, y de la per-
tenencia a un grupo. Incluso si valoramos la imparcialidad, la pregunta que 
surgirá en la mente de los miembros de una comunidad política no es ¿qué 
elegirían individuos racionales en condiciones universalizables de tal y cual 
tipo?, sino ¿qué escogerían personas como nosotros, ubicadas como nosotros 
lo estamos, compartiendo una cultura y decididos a seguirla compartiendo? 
“Estas preguntas fácilmente pueden transformarse en: ¿qué opciones hemos 

17 Cfr. Érica-Irene A. Daes, “Breve revisión de los derechos humanos fundamentales 
de los pueblos indígenas del mundo”, Los derechos de los pueblos indígenas, México, 
Comisión Nacional de los Derechos Humanos, 2003, p. 36. Consúltese el Convenio en: 
http://www.ohchr.org/spanish/law/indigenas.htm

justicia distributiva y derechos humanos



12

creado ya en el curso de nuestra vida comunitaria?, o ¿qué interpretaciones 
(en realidad) compartimos? 18

A pesar del reconocimiento del derecho de los pueblos quisiera mencionar 
algunas dificultades que surgen de su consideración. Primero es necesario 
reconocer que la noción de pueblo, tal como lo menciona Luis Villoro, no es 
fácil de delinear empíricamente. Dentro de los pueblos encontramos, prin-
cipalmente dos clases de problemas: el primero se refiere al cuarto requisito 
que menciona Villoro, el del territorio. El segundo lo constituye la diferencia 
de creencias religiosas. Por otro lado es necesario estudiar “los usos y cos-
tumbres” de los pueblos indígenas. Si bien, algunos de ellos nos parecen más 
adecuados que nuestras prácticas, como el trabajo comunitario en lugar de la 
cárcel, otros chocan fuertemente con nuestras intuiciones morales, como por 
ejemplo, el linchamiento.

CONCLUSIONES

Sin dejar de tener como tela de fondo el debate entre los derechos indivi-
duales y los derechos de los pueblos me interesa señalar dos problemas que 
han afectado tanto la vida de los habitantes de los pueblos indígenas como 
de los demás ciudadanos: la violación constante de sus derechos “en sentido 
estricto” y la ausencia, en calidad y cantidad, de los elementos que constitu-
yen la satisfacción de sus derechos sociales. No solamente los indígenas han 
sido marginados sino constantemente amenazados por grupos paramilitares. 
Se les ha sometido a juicios en español sin que tengan un traductor y ello 
ha originado que sufran encarcelamiento sin conocer el delito del que se les 
acusa. Se les ha despojado de sus tierras, no se les han reconocido su propie-
dad y su posesión. “En materia agraria se observa una ausencia sistemática de 
procuración e impartición de justicia, dilación en los procedimientos de reso-
lución de los conflictos, procedimientos jurisdiccionales lentos y resoluciones 
expedidas con vicios de origen”.19 Estos elementos constituyen una violación 
a los derechos en “sentido estricto”, ya que el Estado no ha sido capaz de 
cumplir con sus obligaciones no como “miembros de un pueblo” sino como 
ciudadanos.

18 Ibid. 
19 Rodolfo Stavenhagen, “Cuestiones Indígenas”. Comisión Nacional de los Derechos 

Humanos, versión estenográfica, 23 de diciembre de 2003, p. 7.

paulette dieterlen



13

Por otro lado, también han existido problemas con los derechos sociales. 
Los grupos indígenas son los más vulnerables. De veinticuatro millones de 
mexicanos que viven en una situación de pobreza extrema —reciben menos 
de 1.5 dólares diarios— una quinta parte son indígenas. Esto significa que 
los derechos sociales constitucionales no han sido satisfactoriamente garanti-
zados. Si bien, debemos reconocer que se han implementado políticas sociales 
de combate a la pobreza extrema, el problema sigue siendo severo, tanto para 
los grupos indígenas como para una gran parte de ciudadanos mexicanos. La 
falta de garantía obedece a varias razones. La primera se refiere a las dificulta-
des que se presentan en la oferta de los servicios educativos y médicos, y por 
lo tanto, a la necesidad de que las comunidades y los ciudadanos aprendan a 
vigilar, tanto el funcionamiento de la infraestructura, como la conducta de 
los que atienden los centros de salud y de los maestros de las escuelas. Tam-
bién, es necesario perfeccionar los mecanismos para que las demandas sean 
escuchadas. La segunda se refiere al deber de los ciudadanos de exigir que los 
ingresos destinados a los programas que tienen como objetivo el combate a la 
pobreza y a la satisfacción de las necesidades básicas no se vean afectados por 
las crisis económicas que enfrenta el país. 

La tesis que he intentado exponer es que resulta indispensable seguir discu-
tiendo el problema de los derechos de los pueblos, pero tomados seriamente, 
sin idealizar a las comunidades y sin soslayar las dificultades que, tanto en la 
práctica como en la teoría, presenta el concepto de “pueblo”. 

Quiero destacar que la situación de marginalidad en la que se encuentran 
una gran mayoría de ciudadanos en México, se debe a que no se han tomado 
seriamente sus derechos en sentido estricto y sus derechos sociales. La exigen-
cia del cumplimiento de los derechos se encuentra en una relación inversa-
mente proporcional a las condiciones de pobreza en la que se encuentra un 
gran número de mexicanos. 

Nos parece que en un sistema político democrático los ciudadanos de-
beríamos contar con mecanismos que nos permitieran ejercer presión para 
lograr que los responsables de las instituciones, que tienen a su cargo garan-
tizar los derechos, cumplan con sus obligaciones. Vivimos en una sociedad 
en la que no tenemos garantizados los derechos en sentido estricto y los 
derechos sociales, establecidos en la Constitución, no tienen la fuerza que 
deberían. Las instancias de presión más importantes para que se cumplan los 
derechos, deberían ser los poderes legislativo y judicial. Respecto del poder 
legislativo, parece que cada vez se aleja más de las necesidades de aquellos 

justicia distributiva y derechos humanos



14

que están marginados. El poder judicial se ha alejado de un sector impor-
tante de la población. Pero también, siguiendo a Jon Elster, podemos pensar 
que existen otros mecanismos de presión. Algunos de ellos serían los grupos 
organizados que promueven metas comunes para todos los miembros de la 
sociedad, como pueden ser los Organismos Descentralizados, como la Co-
misión Nacional de Derechos Humanos, o como las ong; otros podrían r 
implantados por la opinión pública. Ésta tiene la obligación de pronunciarse 
sobre asuntos que la sociedad no puede aceptar.20

Un Estado que carece de fuerza para garantizar los derechos en sentido 
estricto, que no puede satisfacer los derechos sociales y que no promueve una 
discusión amplia sobre los derechos de los pueblos, difícilmente gozará de 
legitimidad. No podemos olvidar que la democracia no consiste solamente 
en ganar el poder mediante el voto, sino en el buen funcionamiento de los 
tres poderes y en la promoción de canales que reciban las voces de la ciudada-
nía, entre las que por supuesto deben encontrarse la defensa de los derechos 
humanos. 

20 Jon Elster, Local Justice, Cambridge, Cambridge University Press, 1994, p. 155.

paulette dieterlen


