
477

L AICIDAD EN MÉXICO. 
L AS REFORMAS EN MATERIA RELIGIOSA

Alan Arias Marín

1.- Como se sabe, en México, el tema de las relaciones Iglesia(s)-Estado es 
altamente controversial. La tentativa, en 2010, de una reforma constitucional 
que incide en esta cuestión harto sensible no ha podido menos que elevar 
la discusión a un plano más álgido. Tocar el tema de modo institucional o 
modificar el marco jurídico —como ocurrió en 1992— polariza el debate; 
para unos se trata de un hecho positivo acorde a los cambios de la sociedad, 
para otros una legitimación de las Iglesias, particularmente la católica, en una 
indebida participación en la vida pública.

La reforma constitucional de 1992, que dotó de personalidad jurídica a 
las instituciones religiosas y las igualó con las asociaciones civiles en derechos 
y obligaciones, constituyó un punto de inflexión en el hecho religioso en sí 
mismo, no digamos en los enfoques de estudio de las organizaciones ecle-
siales. Luego de esa reforma, el pluralismo religioso y la disputa por la hege-
monía en ese campo ha incidido y reforzado sus implicaciones en el sistema 
de las identidades colectivas, en virtud de que su radio de acción discurre en 
la producción de sentido y orientación social. En la actualidad, casi veinte 
años después de la primera reforma constitucional moderna, las asociaciones 
religiosas se han convertido en espacios estratégicos para regular o configurar 
otros ámbitos de la sociedad, preponderantemente el político, el educativo y 
el de los medios de comunicación.

Para las ciencias sociales, la filosofía y, consecuentemente, para los Dere-
chos Humanos, las relaciones entre religión y política están mediadas por el 
proceso de secularización y se condensa en la noción de laicidad; proceso y 
concepto que, si bien no suponen la desaparición de la religión, sí implica 
un complejo desplazamiento de la misma, la pérdida de su centralidad. Este 
deslizamiento de la religión es perceptible tanto en el marco normativo como 
en los sistemas de producción de sentido en las sociedades modernas. En 
términos generales, una de sus determinaciones más distintivas consiste en 

www.juridicas.unam.mx


478

la fuerte tendencia a que el estatuto social y teórico de la religión se circuns-
criba a la esfera privada y, de ese modo, se implique su carácter individual y 
su naturaleza electiva. Desde esa perspectiva, las tensiones o conflictos entre 
la esfera religiosa y la esfera política debieran conformarse como tensiones o 
contraposiciones menores, toda vez que en las sociedades modernas existiría 
un marco de referencia cultural que supone, de modo casi natural, una limi-
tación y una autonomía entre ambas esferas.599

Este modelo teórico, implícito y constitutivo en el reconocimiento se-
cular de la sociedad moderna, no resulta pertinente ni de aplicación lineal 
en el caso de México, pues las relaciones entre el Estado y la Iglesia católica 
históricamente se han expresado como pugnas de poder entre las élites de 
ambas instituciones y no como expresiones culturales diferenciadas de la 
sociedad, no como resultado de un proceso “natural”, sostenido y cumplido 
de modernización.

La historia de las relaciones entre la Iglesia católica y el Estado registra 
—como es sabido— ostensibles contradicciones que culminaron, a mediados 
del siglo xix y principios del xx, en un marco jurídico que pretendió reducir 
a la religión a un asunto de índole privada; si bien no resultó cabalmente 
exitoso ese empeño, logró liberar a la sociedad de ataduras religiosas y redu-
cir la participación de la Iglesia en prácticamente todas las esferas de la vida 
civil y política.600 La consecuencia inmediata del ensayo de aplicación radical 
—Obregón y Calles— de las medidas liberales de la Constitución de 1917, 
fue la rebelión cristera y la abierta confrontación entre el Papa y la jerar-
quía católica nacional con el Estado mexicano. El acuerdo de 1929, conocido 
como “modus vivendi” o “concordato”, así como la condena, en 1930, contra 
el Artículo 130 de la Constitución mexicana por parte de Pío XI, marcaron 
los extremos político-diplomáticos del diferendo.601

Es con el gobierno de Lázaro Cárdenas y más enfáticamente con el de Ma-
nuel Ávila Camacho, que se trascendió el plano de las maneras y los símbolos, 

599 La canónica diferenciación y autonomía de las esferas, establecida como nota ca-
racterística de la modernización en la teoría de Max Weber. Ver Max Weber, Economía y 
sociedad, fce, México, 1980.

600 Ver, Ai Roderic Camp, Cruce de espadas. Política y religión en México, Siglo XXI, 
México, 1998. También, Martha Eugenia García Ugarte, La nueva relación Iglesia-Esta-
do. Un análisis de la problemática actual, Nueva Imagen, México, 1993. 

601 Martha Eugenia, García Ugarte, op. cit., p. 14

alan arias marín



479

y que la interacción entre la Iglesia católica y el Estado entraron en una fase de 
reconciliación, lo que derivó un comportamiento de la jerarquía eclesiástica, 
modulado por los cambios sexenales, relativamente distante de los asuntos 
seculares sin renunciar al aliento a su feligresía para que participara en la 
vida pública.602 La modalidad instaurada de las relaciones fue predominan-
temente cupular, entre las élites dirigentes, y sirvió tanto en los momentos 
de tensión como en las negociaciones o en los acuerdos de conciliación; este 
entendimiento extralegal se extendió por varias décadas, tuvo su primer quie-
bre serio, luego del Concilio Vaticano II (1962), con las reuniones regionales 
de la Conferencia Episcopal Latinoamericana (celam), particularmente la de 
Medellín, Colombia (1968) y la posterior de Puebla, México (1979). 

En México las consecuencias prácticas de esas reuniones no fueron ni in-
mediatas ni de efectos radicales. Si bien la Iglesia tuvo la autorización del Vati-
cano para extender sus actividades sociales y pronunciarse críticamente sobre 
el gobierno, la jerarquía asumió un comportamiento conservador y concilia-
torio con el Estado, con el costo de la confrontación con obispos y sacerdotes 
progresistas. Síntoma de ello fue la conducta de omisión y complicidad de la 
jerarquía católica —con la excepción de Sergio Méndez Arceo— durante el 
movimiento estudiantil de 1968. No obstante, la influencia post-conciliar y la 
resaca cultural del 68 impactaron en el homogéneo dominio conservador de 
la cúpula de obispos y en la consolidación de pequeños núcleos (jesuitas, do-
minicos y maristas) de curas, religiosos y laicos vinculados a una orientación 
pastoral preferencial para con los pobres y en el desarrollo de la teología de la 
liberación, tendencias “progresistas” a las que apoyaron dos o tres obispos.

2.- Para 1990, el clima de la relación Iglesia-Estado estaba condicionado por 
la segunda visita del Papa Juan Pablo II, y la percepción de una más que 
probable reforma a la Constitución en materia religiosa, lo que inducía a 
un debate sobre sus implicaciones socio-políticas. El marco histórico y las 
condiciones políticas se modificaban aceleradamente. El gobierno del presi-
dente Carlos Salinas preconizaba la modernización del país; para los jerarcas 
católicos eso significaba “el fin de las simulaciones” (del acuerdo de “modus 
vivendi” a esas fechas). Los signos inequívocos del cambio se manifestaban 
en cadena: prominentes miembros de la Iglesia en la toma de posesión presi-
dencial, nombramiento de un representante presidencial en el Vaticano y la 

602 Ai Roderic Camp, op. cit. p. 48.

laicidad en méxico. las reformas en materia religiosa



480

legitimación ponderada en la opinión pública de las ideas reformistas insi-
nuadas desde el poder político. El Nuncio Girolamo Prigione pregonaba que 
“el pueblo mexicano” favorecía el reconocimiento jurídico de la Iglesia y el 
restablecimiento de las relaciones diplomáticas con el Papa. 

Hay consenso entre historiadores del período y analistas en temas eclesiás-
ticos respecto de la realización de negociaciones entre el gobierno federal y la 
jerarquía eclesiástica católica, en relación al sentido de conciliación y actua-
lización entre las mismas, así como que esas negociaciones se establecieron 
desde 1990.603 Las condiciones políticas resultaban a todas luces favorables. 
El sistema político vivía una crisis exacerbada por los cuestionados resultados 
de las elecciones presidenciales de 1988, a la que el presidente Salinas respon-
día con un proyecto de modernización económica y de adecuación (“neolibe-
ral”) a las condiciones de la globalización (“perestroika”); era el momento que 
hubiera una correspondencia en los ámbitos político y social (“glasnot”). La 
cuestión de actualizar (aggiornamento) la relación Estado-Iglesia(s) encajaba 
adecuadamente en el proyecto, amén de que prometía ser mutuamente bene-
ficioso para las cúpulas gubernamentales y eclesiales. La suerte estaba echada, 
Salinas anuncia su propuesta en el Informe de septiembre de 1991 y para 
julio de 1992 la reforma se publicaba y entraba en vigor.604

3.- El paquete de reformas constitucionales y su correspondiente Ley marcan 
un quiebre histórico de la relación Estado-Iglesia(s) en México, lo que se ha 
denominado el tránsito de la “simulación” a la “modernización”. Apretada-

603 Ver también Ai Roderic Camp, op. cit; Martha Elena García Ugarte, op. cit; Carlos 
Fazio, La cruz y el martillo, México, Joaquín Mortiz, 1987 y Miguel Concha, Los dere-
chos políticos como derechos humanos, La Jornada Ediciones, México, ciih-unam, pp. 
137-152.

604 La secuencia reformista es sorprendentemente vertiginosa: propuesta el 1 de sep-
tiembre de 1991; el 18 del mismo mes, la Cámara de diputados aprobaba la Iniciativa de 
reformas a los Artículos 3, 4, 24, 27 y 130; luego de su paso por el Senado y los Congresos 
locales, el 28 de enero era publicada en el Diario Oficial; en marzo la Fundación Siglo 
XXI del pri anuncia la elaboración de la Ley Reglamentaria, el 25 de junio es presentada 
a los diputados y se le adicionan los proyectos del pan, prd y parm; el 7 de julio se inicia 
la discusión del dictamen ante el Pleno que lo aprueba el día siguiente. 328 votos a favor, 
36 en contra y dos abstenciones; después de su paso por el Senado, entra en vigor la Ley 
de Asociaciones y Culto Público, el 16 de julio de 1992. Ver Ai Roderic Camp, op. cit, pp. 
58 y ss. Martha Elena García Ugarte, op. cit., pp. 103-127 

alan arias marín



481

mente, los puntos decisivos pueden condensarse así. En un plano general, el 
reconocimiento del Vaticano como Estado y del Papa como jefe del mismo; 
por lo tanto, la representación diplomática formal y completa entre ambas 
entidades. En el plano interno se otorga: (a) el reconocimiento de persona-
lidad jurídica a las Iglesias y agrupaciones religiosas de modo análogo a las 
asociaciones civiles; (b) el establecimiento de la igualdad de las asociaciones 
religiosas ante la ley, con derechos y obligaciones, para la realización de actos 
de culto público religioso y la difusión de programas de carácter religioso en 
los medios masivos de comunicación; (c) el derecho a participar en solitario 
o asociadas con personas físicas o morales en la constitución, administración, 
mantenimiento y operación de instituciones de asistencia privada, de ense-
ñanza, educación, salud, siempre que no persigan fines de lucro y sujetas a las 
leyes respectivas; (d) el derecho de propiedad y de un patrimonio propio y la 
consecuente libertad para adquirir y enajenar bienes económicos y celebrar 
convenios jurídicos.

No obstante, el nuevo marco legal establece serias restricciones a la actua-
ción pública de las Iglesias y sus ministros, limitaciones mantenidas por el 
gobierno, derivadas de los conflictivos antecedentes históricos, de la persis-
tente desconfianza subsistente a la conciliación política, diplomática y legal y 
al arreglo que hubo de establecerse con las alas de talante jacobino en el seno 
del partido gobernante, la academia y el bloque de las “izquierdas” partidis-
tas; recelos, convicciones y prejuicios inherentes a la ideología dominante 
del nacionalismo revolucionario. Los principales acotamientos establecidos 
restrictivamente en el marco jurídico vigente desde 1992 son: (1) las disposi-
ciones que prohíben el voto pasivo a los ministros de culto o su participación 
en altos cargos públicos, sin haber renunciado previamente, en tiempos es-
pecíficamente establecidos por la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público 
[Capítulo Segundo, Art. 14]; (2) la negación del derecho de poseer o admi-
nistrar concesiones para la explotación de medios de comunicación [Título 
Cuarto, Art. 25]; y, (3) la explícita prohibición al funcionariado de nivel alto 
de la administración pública de asistir a los actos de culto con representación 
oficial [Capítulo Tercero, Art. 16]. De hecho, estas restricciones han confor-
mado, paradójicamente, la columna vertebral de la agenda de demandas de 
las Iglesias al Estado, como bien se pudo colegir en el famoso decálogo que el 
ex-presidente Vicente Fox ofreció a la jerarquía católica.

El marco jurídico que legaliza la participación de las Iglesias en la esfera 
pública sirve de base indispensable para su legitimación. Ese conjunto de 

laicidad en méxico. las reformas en materia religiosa



482

disposiciones jurídicas parte de la reiteración del carácter laico del Estado; 
las discusiones muy polarizadas de esos días tuvieron un fondo histórico que 
remitía a los agravios que respectivamente se habían imputado en el pasado; 
en el plano político, los debates estuvieron dominados por las ideas de una 
necesaria actualización de las relaciones, acordes el impulso modernizador del 
presidente Salinas. Por ello, las temáticas de la secularización social y cultural, 
así como lo relacionado a la laicidad del Estado estuvieron focalizadas a la 
cuestión de la separación de la esfera religiosa respecto del espacio público y 
de las correspondientes modalidades de las relaciones mediante un equilibrio 
que combinaba los derechos con las restricciones. El Estado laico, en la ver-
sión cultural y teorética dominante en el debate de ese momento, quedaba 
limitada a la de una precisa, actualizada y funcional separación entre el Estado 
y las Iglesias. La discusión de los temas teóricos, filosóficos y jurídicos de fon-
do fueron soslayados por la impronta pragmática de las necesidades impues-
tas por una coyuntura que se percibía, no sin razón, como histórica.

En sentido contrario a las interpretaciones unilaterales y radicalizadas de 
la mayoría de los estudiosos,605 aquí se sostiene la idea de que el ex presidente 
Salinas de Gortari logró construir una amalgama compleja. Por un lado: un 
conjunto de exigencias determinadas de modernización social y política del 
país en consonancia a las presiones internacionales y un (su) proyecto ideoló-
gico de cambio estructural, exigencia de cambio exigido por las condiciones 
de crisis material (económica y social) y motivacional (política y cultural) re-
lativas al agotamiento simultáneo del modelo económico proteccionista y de 
sustitución de importaciones, sumado a la crisis de legitimidad del régimen 
político producido por los gobiernos posrevolucionarios y su epítome en las 
cuestionadas elecciones presidenciales de 1988. Ese conjunto de requerimien-
tos económicos, políticos y culturales se articulaban, por el otro lado, con el 
creíble y plausible argumento de una negociación entre el poder político y el 
eclesial católico; conocedores ambas dirigencias de la capacidad de control y 

605 Ver Roberto Blancarte, “Iglesia y Estado: las dos espadas” en Nexos, núm. 282, ju-
nio, México, pp. 48-57; Carlos Zambrano, Confesionalidad y política. Confrontaciones 
multiculturales por el monopolio religioso, Universidad Nacional de Colombia, Facultad 
de Derecho, Ciencias Sociales, 2002; Jean Meyer, “Disidencia jesuita. Entre la cruz y la 
espada” en Nexos, año IV, vol. 4, núm. 48, diciembre, México, 1981 y Bernardo Barran-
co, “Laicidad de la pluralidad e inclusión social” en Revista Este País, núm. 328, abril, 
2010, pp. 34-57.

alan arias marín



483

regulación de las potencialidades de cambio social que ambos poseían. Así, no 
se trata solamente de un “pacto” de élites o de exigencias materiales y cultura-
les puras, sino de una fusión, una amalgama entrambas, relativamente exitosa 
desarrollada por el gobierno.

Como sea, la reforma constitucional de 1992, al tiempo que otorga el 
estatuto legal a las asociaciones religiosas, explicita con fuerza los derechos 
individuales de libertad religiosa y de culto. Amén de ello, el nuevo marco 
jurídico constituye un reconocimiento a la pluralidad de identidades socia-
les, tradicionales y de nuevo tipo, tanto las que estaban en desarrollo como 
las emergentes. La reforma aludida, contribuye, de una parte, a la afirma-
ción y fortalecimiento de derechos humanos y fundamentales, reforzando su 
positivización;606 de otra parte, profundiza la exigencia y amplía el horizonte 
de un marco normativo de igualdad democrática adecuado a la multiplica-
ción de identidades propiciada por la complejización de la sociedad; con ello, 
ofrece claves de comprensión multicultural y pluralista a los Derechos Hu-
manos.

Las tensiones y el recelo acompañaron la gestación de la reforma y su des-
pliegue práctico posterior. Si bien resultó significativamente beneficiada, la 
Iglesia católica ha resentido la aprobación de un marco jurídico en el que se 
ubica en igualdad de condiciones formales con las asociaciones religiosas no 
católicas; que no se hayan atendido sus consideraciones de prelación referidas 
a antigüedad y número de fieles respecto de otras denominaciones religiosas. 
La jerarquía católica ha resultado abusiva del cuerpo jurídico, sobre todo en 
los planos de injerencia política, de culto público y de control e influencia 
en los medios de comunicación de masas. Los períodos de gobierno enca-
bezados por mandatarios del pan han relajado el cumplimiento del marco 
legal, violando ellos mismos de manera ostensible las disposiciones legales y 
reglamentarias (Vicente Fox de modo reiterado y provocador), y eludiendo 
la aplicación de sanciones (los comportamientos de los cardenales Sandoval 
Íñiguez y Norberto Rivera nunca han sido seriamente reconvenidos, mucho 
menos sancionados). 

En todo caso, pese al expansivo crecimiento de iglesias y asociaciones pro-
testantes, notablemente las evangélicas, se puede observar todavía una suerte 
de hegemonía ejercida por una visión eclesial católica, con ciertas determina-

606 Héctor Fix Zamudio, “Introducción” a 200 años de Derechos Humanos en México, 
México, cndh y Archivo General de la Nación, 2010.

laicidad en méxico. las reformas en materia religiosa



484

ciones respecto del proyecto de país, sustentada en una identidad abigarrada y 
heterodoxa —católica-guadalupana— presente de manera difusa en amplios 
sectores populares y en restringidos, pero relevantes, grupos conservadores de 
la sociedad mexicana.607

No obstante, las pretensiones de la jerarquía católica, de trato desigual 
respecto de otros credos y asociaciones religiosas, incluso, la pretensión no 
abandonada de una confesionalidad nacional —fundada en una teología de 
Estado—, esas aspiraciones se topan con un entramado social que las resiste, 
toda vez que está dotado de fuerza cultural y un dinamismo extremo. Esce-
nario en el que cotidianamente se activa una multiplicidad de identidades 
religiosas y no religiosas que contraponen sus afanes de empoderamiento en 
el espacio público, para así transitar y afirmarse en el plano político en busca 
del reconocimiento o de su ejercicio, si es que ya lo han obtenido. Las expec-
tativas de los liderazgos católicos y de otras denominaciones religiosas se ven 
también, a su vez, mediadas —salvo situaciones críticas— por cotidianidades 
regionales y locales, donde los actores desarrollan modalidades prácticas espe-
cíficas para alcanzar y capitalizar el significativo poder que las adscripciones 
identitarias otorgan.608

De otra parte, el activismo de las élites religiosas no católicas ha vivido, 
luego de la reforma de 92, una transición que les ha permitido rebasar la 
asunción de su papel tradicional de “víctimas” y replantear un discurso y una 
pastoral de conversión en expansión como soporte de su desarrollo material 
(financiero, de proyectos sociales y proliferación de templos) y organizativo. 
Las Iglesias y asociaciones religiosas han adquirido una gran relevancia en 
la esfera pública que les permiten impactar en los términos de las relaciones 
con el Estado y los poderes públicos, imprimiendo sus diferenciados sellos y 
acotando, sobre todo en determinadas regiones y sobre sectores sociales espe-
cíficos, a la todavía dominante —aunque en repliegue— Iglesia católica. Pese 

607 Ver Carta Pastoral: “Del encuentro con Jesucristo a la solidaridad con todos”. Se 
trata, en opinión de Blancarte, de un proyecto en franca oposición a la modernización; 
“un discurso sociológico católico que busca demostrar que la identidad cultural latinoa-
mericana tiene un inherente sustrato católico que es sólo compatible con la modernidad 
barroca, alternativa a la modernidad ilustrada”. Roberto Blancarte, op. cit. 

608 Lo que María del Carmen García ha llamado “el asalto al espacio público”. Ver Ma-
ría del Carmen García Aguilar, “La reforma constitucional y sus efectos en las relaciones 
Iglesia-Estado”, Revista Liminar. Estudios Sociales y Humanísticos, México, Universidad 
de Ciencias y Artes de Chiapas.

alan arias marín



485

al activismo enérgico del conjunto de las denominaciones religiosas, de la he-
gemonía un tanto excéntrica de la compleja identidad católica-guadalupana-
regional-local, la novedad socio-cultural más consistente es la de las profundas 
transformaciones de la sociedad mexicana y el juego múltiple de sus identi-
dades. De modo que es prácticamente imposible o de suma dificultad que el 
control y las modulaciones del cambio social puedan llegar a ser atributo ex-
clusivo de alguna religión o alguna otra dimensión identitaria. Sin embargo, 
frente al escenario convulso de fragmentaciones sociales, la espiral indómita 
de la violencia del conflicto armado de nuevo tipo que se desarrolla en el país 
y —acaso lo más grave— la reversión dramática del pacto redistributivo, ha 
de estar presente la tentación de encauzar a las masas hacia movimientos o 
batallas políticas de fundamento o motivación religiosa, con la pretensión de 
normar sobre bases religiosas integristas las relaciones intersocietales.

4.- De todo lo anterior, se pueden indicar algunas observaciones conclusivas 
respecto de cómo las discusiones sobre cuestiones religiosas son tematizadas, 
explícita o implícitamente, por el binomio secularización-laicidad, amén de 
su incidencia en la problemática de los Derechos Humanos. Es por ello re-
levante, en términos teóricos y éticos, vincular la laicidad del Estado a la 
doctrina de los Derechos Humanos y no restringir el debate a la cuestión de 
las relaciones Estado-Iglesias. 

Las discusiones en torno a la reforma de 1992 estuvieron, no obstante, fo-
calizadas a la problemática de la separación de lo religioso respecto del espacio 
público; los temas teóricos, filosóficos y jurídicos de fondo fueron desplaza-
dos por las necesidades impuestas pragmáticamente por la coyuntura.

Los cambios constitucionales del 92, al otorgar status legal a las asociacio-
nes religiosas, realizó una afirmación potente de los derechos individuales de 
libertad religiosa y de culto. El nuevo marco jurídico tuvo la virtud de reco-
nocer el pluralismo de identidades sociales tradicionales y emergentes; contri-
buyó a la positivización de derechos humanos en tanto que consagrados en el 
texto constitucional; de ese modo se enriqueció la concepción misma de los 
Derechos Humanos sobre una plataforma de igualdad democrática, ofrecien-
do criterios para un entendimiento multicultural y plural de los mismos.

5.- La reforma de 2010, todavía en trámite legislativo,609 resurge en la escena 

609 Fue aprobado por el Pleno de la Cámara de diputados el proyecto de Decreto que 

laicidad en méxico. las reformas en materia religiosa



486

pública en condiciones políticas muy diferentes a las que prevalecían en 1992. 
Ello así, tanto por las profundas transformaciones vividas por el régimen de 
gobierno derivadas de las derrotas consecutivas del pri en las elecciones pre-
sidenciales de 2000 y 2006, así como por la recomposición multipartidista 
del Poder Legislativo. Acaso de mayor trascendencia que los cambios políticos 
acaecidos en estos últimos veinte años sean las profundas transformaciones 
sociales que han alentado e inducido la emergencia de un pluralismo societal 
asombroso, dotado de una dinámica evolutiva vertiginosa. 

El dato duro que sobre-determina la coyuntura presente lo constituye, sin 
duda, el escalamiento de la violencia del narcotráfico en el escenario del con-
flicto armado de nuevo tipo entre las distintas bandas armadas y las fuerzas 
del orden, sobresalientemente, el Ejército mexicano, la Marina Armada y la 
Policía Federal (mayoritariamente compuesta por militares comisionados), al 
constituir, en la estrategia gubernamental, la columna vertebral del Estado para 
combatir en primera instancia a los grupos armados del crimen organizado. 

La profundidad, extensión y densidad de la violencia ha desmadejado el 
tejido social de vastas e importantes regiones y ciudades del país; ha impac-
tado brutalmente en la población joven (de los casi treinta mil muertos en 
cinco años, el 80% corresponde a personas de 14 a 35 años); y, en conjun-
ción complementaria con la descomposición del Estado, ha posibilitado un 
desafío abierto del crimen organizado al Estado en sus funciones básicas del 
monopolio de la fuerza, el cobro de impuestos y las condiciones de la seguri-
dad pública. El país vive un fenómeno radical consistente en que la violencia 
cumple una función reguladora de la convivencia social en amplios espacios 
y dimensiones del territorio y la organización social. 

A diferencia de las reformas constitucionales en materia religiosa de 1992, 
componentes de un proyecto de modernización explícito, que tuvo un efecto 
inflexivo en el sentido y las modalidades de las relaciones Estado-Iglesia(s), 
la reforma de 2010 se antoja demasiado sucinta, sin calado histórico y acaso 

reforma el Artículo 40 de la Constitución, adicionando la palabra laico, para quedar 
como sigue: Art. 40. Es voluntad del pueblo mexicano constituirse en una República re-
presentativa, democrática, laica, federal, compuesta de Estados libres y soberanos en todo 
lo concerniente a su régimen interior; pero unidos en una federación establecida según 
los principios de esta ley fundamental. La votación fue de consenso partidista: 363 votos 
a favor; uno en contra y ocho abstenciones; el 16 de febrero de 2010. Se encuentra en 
trámite en las Comisiones de Puntos Constitucionales y en la de Estudios Legislativos.

alan arias marín



487

irrelevante. El consenso inter-partidista logrado entre los diputados pareció 
obedecer a intereses electorales de corto plazo, los que da la impresión no ha-
brán de perdurar en el Senado pasada la coyuntura electoral que la propició. 
Lo verdaderamente relevante es que la escueta modificación al Artículo 40 
de la Constitución resultó de un extenso e importante recorte al proyecto de 
2007 que le sirvió de base.610 

Sin embargo, producto quizás de los cambios culturales vividos en el país 
y, seguramente, resultado de casi veinte años de convivencia con el marco ju-

610 Vale la pena transcribir completo el proyecto de dictamen, aprobado en Comisiones 
de la Cámara de diputados en 2007, para contrastar la complejidad y riqueza de éste con 
lo anodino de la reforma que ahora se propone. Veamos: Artículo Único.- Se adiciona 
una palabra al Artículo 40, se agrega un quinto párrafo al Artículo 108, se agrega la 
fracción IV al Artículo 109 y se adicionan los dos últimos párrafos al Artículo 130 de la 
Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos en los términos siguientes:

Art. 40.- Es voluntad del pueblo mexicano constituirse en una República laica, repre-
sentativa, democrática, federal, compuesta de Estados libres y soberanos en todo lo concer-
niente a su régimen interior; pero unidos en la Federación establecida según los principios 
de esta ley fundamental. Art. 108.- Lass autoridades políticas federales, estatales y mu-
nicipales deberán guiar su actuación respetando escrupulosamente, y salvaguardando en 
todo momento, la separación entre asuntos políticos y religiosos, entre aquellos relativos 
al Estado y las iglesias y entre creencias personales y función pública. El incumplimiento 
de esta obligación conllevará responsabilidad en los términos del Título Cuarto de esta 
Constitución y las demás que establezcan las leyes. Art. 109.- El Congreso de la Unión 
y las Legislaturas de los Estados, dentro de sus ámbitos de sus respectivas competencias, 
expedirán las leyes de responsabilidades de los servidores públicos y las demás normas 
conducentes a sancionar a quienes, teniendo este carácter, incurran en responsabilidad, de 
conformidad con las siguientes convenciones: IV.- Se aplicarán sanciones administrativas 
a los servidores públicos que no respeten el carácter laico del Estado mexicano y violen las 
leyes correspondientes. Art. 130.- Los principios históricos de laicidad y de la separación 
del Estado y las Iglesias orientan las normas contenidas en el presente artículo. El Estado 
laico, en el cual la legitimidad política de las instituciones públicas y de los gobernantes 
proviene esencialmente de la soberanía y la voluntad popular, tiene como propósito ga-
rantizar la libertad de conciencia individual de todos los ciudadanos y ciudadanas, y en 
consecuencia los actos que de esta libertad se deriven, en el marco del respeto de las leyes, 
la conservación del orden público y la tutela de derechos de terceros. Las Iglesias y demás 
agrupaciones religiosas se sujetarán a la Ley. El Estado laico ejercerá su autoridad sobre 
toda manifestación religiosa, individual o colectiva, y no podrá establecer ningún tipo de 
preferencia o privilegio a favor de religión o convicción filosófica alguna. Tampoco a favor 
o en contra de alguna Iglesia o agrupación religiosa.

laicidad en méxico. las reformas en materia religiosa



488

rídico instaurado en 1992, las discusiones en el espacio público y la academia, 
y —en menor medida— en el debate legislativo, suscitadas por la propuesta 
de los diputados tuvo un empaque teórico y una difusión sobresalientes. En 
contraste con la perspectiva pragmática dominante en las discusiones de 1992, 
centrada específicamente en la construcción funcional y lo mejor delimitada 
posible de la separación entre el Estado y las Iglesias, con el predominio de 
discursos históricos y políticos; las discusiones del 2010 adoptaron un sesgo 
más teórico, se centraron en las nociones de laicismo y laicidad, buscaron asi-
dero en el proceso de secularización y sus vicisitudes en México y plantearon la 
necesidad de vínculo con una teoría de la democracia y los Derechos Huma-
nos. En rigor, el minimalismo de la reforma en curso, al solamente adicionar 
el término laico al Artículo 40 de la Constitución, parece tener un carácter 
simbólico, toda vez que no se modificó la sustancia conceptual de la laicidad, 
contenida en el Artículo 130, que resultó intocado. Es cierto que, con el cam-
bio, aparecería por segunda ocasión el término de laico en la Constitución, 
ya existe en el Artículo 3, resultado de la complicada reforma de ese texto en 
1945, referido a la modificación de la “educación socialista” incluido en el 
período cardenista. Para que la noción de laicidad cobre peso significativo en 
la Carta Magna —y no solamente ritual— tendría que articularse consisten-
temente con la reforma (también en curso legislativo) en Derechos Humanos 
y con lo relativo a las garantías de igualdad y no discriminación de las mujeres 
que debieran ser correlativas a la cuestión del Estado laico. Hace falta precisar 
en la definición de laicidad y repensar los aspectos omisos en lo que se refiere a 
la inclusión explícita de los Derechos Humanos en el texto constitucional, que 
son los territorios en los que efectivamente la laicidad es vulnerada. 

6.- Históricamente el debate mexicano en materia religiosa ha sido domi-
nado por las actitudes y posiciones dogmáticas, tanto las religiosas como las 
laicas. Por una parte, el laicismo cuya pretensión ha sido retirar las formas 
de la religiosidad del espacio público; por otra parte, sectores religiosos, de 
impronta integrista, cuya finalidad ha sido la reinstauración de la religión en 
el ámbito público, de ese modo, estar en condiciones de conducir la vida polí-
tica y la moral pública desde los fundamentos de sus creencias y tradiciones. 

La distinción entre laicismo y laicidad contribuye a despresurizar la dis-
cusión y a mitigar su polarización.611 El laicismo ha quedado identificado 

611 Norberto Bobbio, “Cultura laica y laicismo”, Il Manifesto, Roma, 1999. (Respuesta 

alan arias marín



489

como una ideología; una doctrina que defiende la independencia del hombre 
y la sociedad y, más particularmente, la independencia del Estado, de toda 
influencia eclesiástica o religiosa. Esta noción tiene carácter esencialmente 
defensivo, anticlerical y resultaría, por ello, ideológicamente excluyente. Se 
trata de una ideología comprometida con la defensa del individuo respecto 
de las Iglesias y al Estado en relación con las religiones. 

En la actualidad, el Estado laico es entendido con una función más positiva 
y propositiva, pensado para las sociedades contemporáneas, determinadas por 
el pluralismo y la diversidad. Rescatar el origen etimológico del término laico 
coadyuva a la construcción de un significado menos agresivo. Proveniente 
del griego -laikós- significa del pueblo; ya en el desarrollo greco-paulino del 
cristianismo, evolucionó a laos, para referirse a los fieles comunes (populares), 
diferenciados de los miembros del clero. Es hasta el siglo xix que el término 
laico comenzó a tener un sentido de distancia y separación respecto del ám-
bito eclesiástico; primero como mera contraposición a lo clerical y, más tarde, 
como una polarización anticlerical. Todavía hoy subsiste una confusión entre 
el laico-católico, el feligrés común y corriente, miembro del pueblo (de Dios), 
que no pertenece al clero; y el laico que resulta ser una persona favorable al 
mundo secular y que es ajeno o contrapuesto a las pretensiones de la jerarquía 
y de los dirigentes religiosos en relación a la sociedad y la vida pública. 

Como contraparte, la noción de laicidad es moderna, se remonta al siglo 
xix en Francia —laïcité- y se refería a una forma de educación científica, no 
religiosa. Para una presentación, si bien sintética y descriptiva de la noción de 
laicidad, se exponen enseguida una serie de entendimientos complementarios 
de sus significados fundamentales. En el presente, la laicidad se define en re-
lación a la función que cumple en las sociedades modernas, ya no de defensa 
frente a las Iglesias, sus jerarquías y las religiones instituidas, sino encaminada 
a la defensa de la libertad de consciencia y al conjunto de libertades que se 
deducen de ella, como las libertades de creencias, de religión, de expresión y 
demás.612 En ese sentido, la noción de laicidad enlaza conceptual y jurídica-
mente con los Derechos Humanos.

al Manifesto laico, firmado por intelectuales italianos liberales y de izquierda, encabeza-
dos por Rossana Rossanda.

612 Roberto Blancarte, “¿Qué significa hoy la laicidad?”, Revista Este país, núm. 328, 
México, 2010, pp. 30-34.

laicidad en méxico. las reformas en materia religiosa



490

Adicionalmente, con un énfasis aún más radical con las prácticas y doctri-
nas de promoción y defensa de los Derechos Humanos, se entiende también 
como una forma de organización político-social que tiende a implementar 
condiciones de igualdad y de no discriminación. La laicidad cumple un papel 
instrumental jurídico y político, ideado por las sociedades, particularmente 
las occidentales, para alcanzar una convivencia de la pluralidad en condicio-
nes pacíficas y relativamente armoniosas. 

La laicidad transforma en modos legales y políticos la asunción de la au-
tonomía de las esferas política y religiosa, respectivamente, característica del 
desarrollo moderno, propiamente capitalista,613 y —por tanto— de que esa 
autonomía prevalezca con independencia de las formas de relación que his-
tóricamente adopten los Estados y las Iglesias o las convicciones religiosas 
institucionalizadas de alguna manera. 

Una guía respecto de la validez y arraigo de la laicidad en los Estados con-
temporáneos, consistiría en la presencia y arraigo de tres elementos inter-
pretativos que la distinguen. Esquemáticamente las notas características que 
permiten hablar de laicidad en un determinado régimen son: el respeto de la 
libertad de consciencia, la autonomía de lo político frente a lo religioso y la 
igualdad de los individuos y sus asociaciones ante la ley (no discriminación 
fundada en la igualdad).614 

En un plano de argumentación específicamente de teoría política, la no-
ción de laicidad implica una orientación crucial respecto de la génesis de la 
legitimidad de un régimen y las respectivas fuentes de la autoridad. Se trata 
de un traslado de una autoridad fundada en el poder sagrado hacia un tipo 
de autoridad cuyo poder ya no proviene de lo religioso, sino que se sostiene 
profanamente,615 bajo formas ya politológicamente modernas como la sobe-
ranía popular o la voluntad del pueblo.616 

Así, la laicidad se conformaría como un conjunto de dispositivos estratégi-
cos, político-culturales, determinados por criterios de autonomía secularizada 

613 Max Weber, Sociología de las religiones. La ética protestante y el espíritu del capitalismo 
(Edición crítica, Francisco Gil Villegas, México, fce, 2003. pp. 53 y ss.

614 Ronald Dworkin, Los derechos en serio, Barcelona, Ariel, 1989. pp. 267 y ss.
615 Mircea Eliade, Lo sagrado y lo profano, Madrid, Guadarrama, 1967.
616 Weber insiste en que todas las formas pre-modernas de legitimación son de carácter 

religioso, si bien con diferentes grados; y que esas modalidades de legitimación coexisten 
y se superponen con los tipos propiamente modernos, tradicional, carismática y racional-
legal. Ver: Max Weber, Economía y sociedad, México, fce, 1980. 

alan arias marín



491

entre el ámbito político y el religioso. En ese sentido, de profundizado corte 
liberal, la laicidad produciría criterios de construcción de subjetividades di-
ferenciadas en tanto que privadas y/o públicas. La laicidad contemporánea 
debiera comprenderse más como un proceso que un concepto. Responde a 
necesidades de sociedades como las actuales que son más plurales en lo reli-
gioso y que, ahora, demandan su extensión a nuevos ámbitos relativos a las 
libertades (culturales, lingüísticas, de género o de preferencias sexuales; deno-
minadas genéricamente multiculturales); por ello se posiciona como respues-
ta a crecientes necesidades múltiples y diversas respecto de su condición bá-
sica de convivencia bajo la premisa de respetar los derechos de todos. De ahí 
que, el imperativo de defensa de libertad de conciencia e igualdad de todos 
sin discriminación tenga potencia de expansión. Así, resulta idiosincrático del 
Estado laico actual proteger, desde el arco mayor de los Derechos Humanos, 
y a partir de la libertad de conciencia, la libertad educativa, de cátedra y de 
investigación científica, en tanto que libertades distintivas e indispensables —
por ello siempre y bajo cualquier situación irrenunciables— de las sociedades 
actuales. El Estado laico debiera en toda circunstancia operar con autonomía 
real frente a cualquier doctrina religiosa o filosófica, con objeto de garantizar 
desde esa neutralidad el bien común y/o el interés público. 

La globalización, con sus determinaciones básicas de revolucionamiento 
técnico-informático, de simultaneidad comunicativa en tiempo real, así como 
de instantaneidad en las transacciones financieras y comerciales, aunado a los 
incontenibles y masivos movimientos migratorios, ha mostrado que dentro 
de la diversidad cultural de las sociedades, las religiones siguen teniendo im-
portancia cualitativa en la vida social y política; que siguen siendo decisivas en 
la construcción de identidades colectivas y en la orientación de los comporta-
mientos sociales. Esa pluralidad y esa diferenciación continuada e imparable 
resultan ser componentes de la nueva complejidad de la era contemporánea.

La laicidad es un proceso/concepto dinámico que obliga a una renovación 
permanente para su recepción adecuada, que demanda un relevo generacional 
de acuerdo a las nuevas condiciones históricas; no se trata de aquel laicismo 
protagonista histórico del siglo xix y de los comienzos del siglo xx; tampoco 
de la noción funcional de normalización de las relaciones Estado-Iglesia(s) 
del momento reformista de Salinas; se trata de producir, en las condiciones 
actuales, los modos de recepción de la laicidad contemporánea idóneos para 
procesar la convulsa y violenta pluralidad mexicana. Se trata de un ejercicio 
que va más allá de lo político; que no se obsesiona por afirmar la pertinente 

laicidad en méxico. las reformas en materia religiosa



492

independencia o distancia a la que obliga la condición moderna de la auto-
nomía de las esferas, sino que se proponga comprender el sentido dinámico y 
expansivo de la laicidad como momento del complejo y contradictorio proce-
so de secularización multicultural (no sólo occidental) de las sociedades.

BIBLIOGRAFÍA

Libros y Artículos

Arias, Alan (coordinador), Debate multicultural y derechos humanos, México, cndh, 
2006.

_______, Multiculturalismo y derechos indígenas. El caso mexicano, México, cndh, 2008. 
_______, Globalización y debate multicultural. Un Nuevo imperativo contemporáneo, re-

vista De Cive, revista electrónica del Departamento de Filosofía Jurídica de la uned, 
Madrid, 2010. 

Asad, Talal, Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity, California, Stanford 
University Press, 2003.

Badiou, Alain, Filosofía del presente, Buenos Aires, Libros del Zorzal, 2005.
Barranco, Bernardo, “Laicidad de la pluralidad e inclusión social”, en revista Este País, 

núm. 328, abril, 2010.
Blancarte, Roberto, “Por un espacio de debate y tolerancia”, en El papel de las Iglesias en 

México de hoy, Secretaría de Gobernación, unam, Universidad Americana de Acapul-
co/Centro de estudios de las Religiones en México, México, 1994. 

_______, “Iglesia y Estado: las dos espadas”, en Nexos, núm. 282, junio, México, 2001.
Blumenberg, Hans, La legitimación de la sociedad moderna, Valencia, Pretextos, 2008.
Bobbio, Norberto, Igualdad y libertad, Barcelona, Paidós, 2000.
Bordieu, Pierre, Gunther Teubner, La fuerza del derecho, Colombia, Nuevo pensamiento 

jurídico, 2000.
Caillois, Roger, El hombre y lo sagrado, México, fce, 2006.
Camp, Ai Roderic, Cruce de espadas. Política y religión en México, Siglo XXI, México. 

1995. 
Concha, Miguel, Los derechos políticos como derechos humanos, La Jornada Ediciones, 

Ciih-Unam, México, 1994.
Cox, Harvey, La religión en la ciudad secular. Santander, Sal Terrae, 1985.
Decreto por el que reforman los artículos 3º, 5º, 24, 27 y 130 y se adiciona el artículo de-

cimoséptimo transitorio de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, 
Diario Oficial de la Federación, 28 de enero de 1992, México. 

alan arias marín



493

Eliade, Mircea, Lo sagrado y lo profano, Madrid, Guadarrama, 1973.
Fazio, Carlos, La cruz y el martillo, Joaquín Mortiz Planeta, México, 1987. 
Fix, Zamudio, Héctor, “Introducción”, 200 años de Derechos Humanos en México, 

cndh y Archivo General de la Nación, México, 2010.
García, Ugarte, Martha Eugenia, La nueva relación Iglesia-Estado. Un análisis de la pro-

blemática actual, Nueva Imagen, México, 1993. 
Giddens, Anthony, Consecuencias de la modernidad, Madrid, Alianza Universidad, 

1993.
Gómez, Luis E. (coord.), Max Weber. Obra, tiempo, actualidad, México, Ediciones Quin-

to Sol, 2008. 
Häberle, Peter (et. al), La constitucionalización de Europa, México, unam, 2004.
Habermas, Jürgen, Facticidad y validez. Sobre el derecho y el Estado democrático de derecho 

en términos de teoría del discurso, Madrid, Editorial Trotta, 2000.
_______, Entre naturalismo y religión. Paidós, Barcelona, 2006.
Habermas, Jürgen y Joseph Ratzinger, The dialectics of secularization. On reason and reli-

gión, San Francisco, Ignatius, 2006.
Kymlicka, Will, Ciudadanía multicultural. Una teoría liberal de los derechos de las mino-

rías, Barcelona, Paidós, 1996.
Lipovetsky, Gilles, La era del vacío, Barcelona, Anagrama, 1986. 
Löwith, Karl, Historia del mundo y salvación. Los presupuestos teológicos de la filosofía de la 

historia, Buenos Aires, Katz, 2007.
_______, El sentido de la historia, Madrid, Aguilar, 1968.
Marramao, Giacomo, Cielo y Tierra. Genealogía de la secularización, España, Paidós, 

1998.
_______, Poder y secularización, Barcelona, Ediciones Península, 1989. 
Matthes, Joachim, Introducción a la sociología de la religión I, Madrid, Alianza Univer-

sidad, 1971.
Meyer, Jean, “Disidencia jesuita. Entre la cruz y la espada”, Nexos, año IV, vol. 4, núm. 

48, diciembre, México.
_______, El conflicto entre la Iglesia y el Estado. México, Clío, 1997.
Morales, Cesáreo, ¿Hacia dónde vamos? Silencios de la vida amenazada, México, Siglo 

XXI, 2010. 
Nancy, Jean-Luc, La creación del mundo o la mundialización, Barcelona, Paidós, 2003.
nussbaum, Martha, Liberty of Conscience: In Defense of America’s Tradition of Religious 

Equality. New York, Basic books, 2008.
Poulat, Émile, La solution laïque et ses problèmes, Paris, Berg International, 1997.
Rawls, John , A Theory of Justice. Cambridge, Harvard University Press, 1971. 

laicidad en méxico. las reformas en materia religiosa



494

_______, Libertad de conciencia. Barcelona, Tusquets, 2009.
_______, Liberalismo político, México, fce, 1995.
Ricoeur, Paul, “L’herméneutique de la sécularisation. Foi, ideologie, utopie”, en Her-

méneutique de la sécularization. Actes de Colloque organisé par le Centre International 
d’Etudes Humanistiques et par l’Institut d’Études Philosophiques de Rome. París, 1977.

Rorty, Richard y Gianni Vattimo, El futuro de la religión. Solidaridad, caridad, ironía, 
Barcelona, Paidós, 2005.

Shiner, Larry, “The concept of secularization in empirical research”, en Journal for the 
Scientific Study of Religion, núm. 6, Indianapolis, 1967.

Sloterdijk, Peter, El desprecio de las masas. Ensayo sobre las luchas culturales de la sociedad 
moderna, Valencia, Pre-textos, 2002.

Taylor, Charles, A Secular Age, Cambridge, Harvard, 2007. 
_______, Sources of the Self: The Making of the Modern Identity. Cambridge, Harvard 

University Press, 1989.
Vattimo, Gianni, “Introducción” en La sécularisation de la pensée, París, Seuil, 1988.
_______, (compilador), La secularización de la Filosofía. Hermenéutica y posmodernidad, 

Barcelona, Gedisa, 1992. 
Villoro, Luis, Estado plural, pluralidad de culturas. México, Paidós, 1998.
 _______, De la libertad a la comunidad. México, Ariel/itesm, 2001. 
_______, Los retos de la sociedad por venir. México, fce, 2007.
Walzer, Michael, Tratado sobre la tolerancia, España, Paidós, 1998.
Weber, Max, La ética protestante y el espíritu del capitalismo, México, fce, 2003. 
_______, Economía y Sociedad, México, Fondo de Cultura Económica, 1980. 
Zambrano, Vladimir Carlos, Confesionalidad y política. Confrontaciones multiculturales 

por el monopolio religioso, Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Derecho, 
Ciencias Sociales, 2002. 

alan arias marín


