(ESTIGACy

e
e
Porgnns S

SWWUTO 5
N 2,

)

c
)

(2]
3

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto
de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx

ANALYSE

DE

LA POLITIQUE D’ARISTOTE.

Aristote s’est proposé, dans sa Politique, d'ap-
pliquer les vues de l'esprit au bonheur des socié-
tés. Observant les faits sociaux avee la méme
sagacité que les phénomenes de la nature, il es-
time que la politique ne fait pas les hommes, mais
les prend tels que la nature les lui donne; non
que dans son golt pour la réalité, il se refuse aux
innovations nécessaires. « L'innovation, dit-il?, a
profité i toutes les sciences: a la médecine, qui a
changé d’anciennes méthodes; a la gymnastique,

et généralement. a tous les arts ot s’exercent les

UL, cheov, § 1L, 12, 13,


www.juridicas.unam.mx

276 ANALYSE
facultés humaines, et comme Ja politique aussi
doit prendre son rang parmi ces arts, il est clajp
qu'on peut en porter le méme jugement.... Ieg
hommes ne doivent pas tant chercher ce qui esl,
antique que ce qui est bon. Il ne faut pas penser
que les lois écrites doiventl étre immuablement
conservées. Mais, d'un autre coté, il faut une
grande prudence dans les réformes. » Observation,
réalité, progreés, sagesse, voila tout Aristote.

Aprés avoir établi sans hésiter que le lien do
toute association est lintérét, notre philosophe
cherche les éléments de V'ltat, qui se compose de
I'association de plusieurs villages; comme le vil-
lage se compose de Yassociation de plusieurs fa-
milles ; ainsi I'tat vient de la nature, aussi bien
ue les premiéres associations dont il est la fin
derniére ; ainsi ’homme est naturellement so-
ciable, ef celul quireste sanvage par organisation,
et non par effet du hasard, est certainement ou
dégradé ou supérieur i V'espéce humaine. L'Etat
est naturellement au-dessus de la famille et de
chaque individu.

Ici, Aristote formule la theorie de ['esclavagt

naturel, si connue et si souvent critiquée. Puis, il



LE LA POLITIOUE D ARISTOTE. 277
passe i la théorie de la propriété, ou les droits de
Findividualité sont maintenns contre les opinions
platoniciennes. Aprés la propriété, il oppose les
différents modes d’acquisition, réprouve l'usure,
qu'il définit de I'argent issu d’argent, et la moins
naturelle de toutes les acquisitions. La vie civile
et domestique méne Iécrivain a la vie politique.

i} faut remarquer la méthode historique d’Aris-
tote : avant d’exposer les 1dées qui lui appartien-
nent, il se met & critiquer tant les travaux de ses
devanciers que les constitutions connues. D’une
part, le systéme de Platon, celui de Phaleas sur
I'égalité des biens, la république idéale d’Hippo-
damus de Milet; de lautre, les constitutions de
Lacédémone, de Créte, de Carthage, d’Athénes; les
lois de Zaleucus, de Charondas, d’Onomacrite, de
Philolaiis, de Dracon, de Pittacus, d’Andromas de
Rhegium, sont l'objet d’appréciations excellentes
qui nous livrent & la fois la connaissance de I'an-
tiquité et les jugements d’un esprit supérieuvr. Ce
second livre forme une histoire de la sociabilité
orecque, tant pour les institutions qui furent en
vigueur que pour les idées qui occuperent la téle
des sages et des publicistes de la Gréce.



278 ANALYSE

Le trait distinetif du vrai citoyen, ¢’est la jouis-
sance des fonctions de juge et de magistrat; ce quj
revient & cette pensée, que la liberté c’est la puis-
sance. On ne doit pas, dit Aristote, élever au rang
de citoyen tous les individus dont I'litat a nécessaj-
rement besoin. Cependant, les constitutions étant
diverses, les espéces de ciloyen le seront néces-
sairement autant qu’elles. Il y a donc plusieurs
organisations politiques : quels en sont le nombre,
la nature, les différences? Le principe qui domine
toutes les variétés d’organisation politique est que
les constitutions qui ont en vue 'intérét général
sont pures et essentiellement justes, et que toutes
celles qui n’ont en vue que 'intérét personnel des
gouvernants, viciées dans leurs bases, ne sont que
la corruption des bonnes constitutions. Apres avoir
établi ce principe, Aristote reconnait trois espéces
principales de gouvernement : la royauté, l'aristo-
cratie, la république; mais ces trois espéces en
enfantent trois autres; la royauté produit la ty-
rannie, l'aristocratie l'oligarchie, la république la
démagogie. Maintenant, & qui doit appartenir la
souveraineté dans U'Etat? Ce ne peut étre qu'a la

multitude, ou'aux riches, ou aux gens de bien, ou




BE LA POLTTIQUE D'ARISTOTE. 279
a un seu!l individu supérieur par ses talents, ou &
un tyran. Aristote signale partout des écueils; il est
aussi juste envers la multitude qu’envers I'élite des
hommes distingués : il conclut que la souveraineté
doit appartenir aux lois fondées sur la raison ; puis
il pose ce fait fondamental , qui a été reproduit par
Montesquieu, que les lois se rapportent toujours
a la nature de I'Etat. Et il faut préférer la souve-
raineté de la loi a celle de l'individu; et, d’aprés
ce principe, si le pouvoir est remis & plusieurs
citoyens, ils ne doivent étre que les gardiens et les
serviteurs de la loi. Des trois constitutions qui ont
été reconnues bonnes, la meilleure doit &tre né-
cessairement celle qui a les meilleurs chefs. Tel est
PEtat ott le pouvoir n’appartient qu’a la vertu,
qu'on le confie d’ailleurs, soit & un seul individu,
s0il & une race entiére, soit a la multitude, et ol
les uns savent obéir aussi bien que les autres sa-
vent commander, dans l'intérét du but le plus
noble.
Quel serait donc le gouvernement parfait? Il
faut préciser d'abord le but supréme de la vie hu-
maine. Ce but est le bonheur ; et I'Etat le plus par-

fait est celui ou chaque homme peut, grice aux



A o o n e e e

280 ANALYSE
lois, s’assurer le bonheur par la vertu : ainsi le byt
supréme de la vie est nécessairement le méme pouy
I'homme prisindividuellement que pour les hommes
et I'Etat en général. Le bonheur, qui, pour les in-
dividus comme pour I'itat, est tonjours en propor-
tion de la vertu et de 'intelligence, consiste dans
Vactivité. Pour agir, I'Etat doit étre constitué har-
monieusement. La juste proportion pour le corps
politique , ¢'est évidemment la plus grande quan-
tité possible de citoyens capables de satisfaire aux
besoins de leur existence, mais pas assez nom-
breux pour se soustraire a une facile surveillance.
Le meilleur territoire sera celui qui assure le plus
d’indépendance a I'Etat, et qui fournira, le plus
possible, tous les genres de productions. La posi-
tion de la cité doit étre également bonne et par
terre et par mer. La mer permet d’imporler ce
que le pays ne produit pas, et d’exporter les den-
rées dont il abonde. L'ftat doit avoir une force
navale proportionnée au développement méme de
la cité.

Voila les limites numériques du corps social ;
quelles sont les qualités naturelles requises dans

ses membres ? Les peuples qui habitent les elimats



DI LA POLITIQUE D1 ARISTOTE, 281

froids, dit Aristote, les peuples d'Europe sont, en
général, pleins de courage; mais ils sont certaine-
ment inférieurs en intelligence et en industrie; et
s'ils conservent leur liberté, ils sont politiquement
indisciplinables, et n’ont jamais pu conquérir leurs
voisins. En Asie, au contraire, les peuples ont plus
d’intelligence, d’aptitude pour les arts; mais ils
manquent de cceur, et ils restent sous le joug d'un
esclavage perpétuel. La race grecque qui, topo-
graphiquement, est intermédiaire, réunit toutes
les qualités des deux autres : elle posséde a la fois
I'intelligence et le courage; elle sait en méme
temps garder son indépendance et former de hons
gouvernements; capable, st elle étail véunie en un
seul Elat, de conquérir lunivers.

On ne pouvait mieux apprécier la Grece, son
génie, et les divisions qui faisatent sa faiblesse.
Il est remarquable au surplus que le précepteur
d’Alexandre a une forte aversion pour la guerre.
Il se plaint que les gouvernements les plus vantés
de la Gréce, comme les législateurs qui les ont
fondés, nc paraissent point avoir rapporté leurs
institutions & une {in supéricure, ni dirigé leurs

lois el Péducation publique vers Uensemble des



282 ANALYSE

vertus; ils n'ont songé qu’a celles qui semblent
devoir assouvir l'égoisme de I'ambition. Aristote
critique la constitntion de Lacédémone que le
fondateur a tournée tout entiere vers la conquéte
et la guerre. Quelle meilleure preuve que le
philosophe, dans la sincérité incorruptible de ses
pensées, n’a jamais songé a flatter le fils de Phi-
lippe et de Jupiter? Lt cependant les conquétes
d’Alexandre n’étaient pas moins raisonnables que
glorieuses. |

Trois choses peuvent rendre 'homme vertueux
et bon : la nature, les meeurs et la raison; il faut
que ces trois choses s’harmonisent entre elles,
et souvent la raison combat la nature et les
meeurs, quand elle croit meilleur de secouer leurs
lois. Voila comment Aristote se prépare & traiter
de l'éducation; mais avant il parle du ma-
riage , dont il détermine l'époque & dix-huit ans
pour les femmes, a trente-sept ou un peu molns
pour les hommes. Il entre dans des détails curieux
pour l'histoire des mceurs, sur la grossesse des
femmes, l'abandon des enfants contrefaits, qui
était un principe généralement recu dans la Gréce;

l'alimentation des enfants et leurs premieres années.



DE LA POLITIQUE 1 ARISTOTE. 283
I"¢ducation doit &tre un des objets principaux
du soin du législatenr, Comme L'Ltat tout entier
nw'a qu’un seul et méme but, 'éducation doit étre
nécessalrement identique pour tous ses membres,
d'ott il suit qu'elle doit étre un objet de surveil-
lance publique et non particuliére, bien que ce
dernier systéme ait généralement prévalu, et qu’au-
Jourd’hui chacun insiruise szs enfants chez soi par
les méthodes et sur les objets qu’il lui plait. Nous
trouvons 1ci opinion théorique d’Aristote et la
preuve de la décadence du patriotisme grec. Au
temps du Stagirite, les cités de la Gréce avalent
perdu leur unité morale; 1'éducalion était aban-~
donnée aux fantaisies individuelles, et cependant,
dit Aristote, les enfants appartiennent a UEtat,
puisqu’ils en sont tous des éléments; donc la loi
doit régler 1'éducation, et I'éducation doit étre pu-
blique.

En traitant de I'éducation, Aristote parle avec
une justesse exquise de la musique qu’il appelle
une imitation des sensations morales. Nous recom-
mandons cet endroiti ceux quis'occupent de l'his-
toire de la musique et de la poésie; ils y verront

les trois especes de chants que connaissaient les



R4 ANALYSE

Grecs, les molifs qui leur faisaient proscrirela flite,
et les louanges décernées i I’harmonie dorienne.
Aprés cetle digression sur l'éducation, notre
philosophe revient a sa thése de la meilleure con-
stitution; mais, dit-il, il ne suffit pas d'imaginer
un gouvernement parfait, il faut surtout un gou-
vernement praticable, d'une application facile et
commune i tous les Elats. L'homme d’Etat doit
étre capable d’améliorer l'organisation d’'un gou-
vernement déja constitué, et cette tache lui serait
complétement impossible s’il ne connaissait pas
toutes les formes diverses de gouvernement. Aris-
lote reprend ici son étude des constitutions, et
s'engage plus que jamais dans 'exploration des
faits politiques. Sa haute raison semble sélever
encore, et acquérir en méme temps plus d’ampleur
et de solidité. Le milieu et la fin de sa Politique
sont marqués par trois théories, l'une sur les clas-
ses moyennes, l'autre sur les trois pouvoirs, la
troisieme sur les révolutions, théories qui tiennent
le premier rang parmi les plus beaux résuliats de
la raison humaine. L’expérience des temps mo-
dernes peut encore aujourd’hui y puiser de salu-

taires lecons.



DI LA POLITIOUE D ARISTOTE. 285

Trtorie pES cLassEs moyrNxus. — La constitution
i'est pas autre chose que la répartition du pouvoir
qul se divise entre tous les associés, soit en raison
de leur importance particulicre, soit d’'aprés un
principe d’égalité comimune, c¢’est-a-dire qu’on
peut faire une part aux riches et une autre aux
pauvres, ou leur donner des droits communs.
Ainsi les constitutions seront nécessairement aussi
nombreuses que les combinaisons de supériorité
et de différence entre les parties de 1I'litat.

C’est une erreur de faire reposer exclusivement
la démocratie sur la souveraineté de la majorité,
car dans les oligarchies aussi, et l'on peut méme
dire partout, la majorité est toujours souveraine. 1l
est bien plus exact de dire qu’il y a démocratie 13
ot la souveraineté est atiribuée a tous les hommes
libres, oligarchie 1a ot elle appartient exclusive-
ment aux riches.

11y a plusieurs espéces de démocraties et d'oli-
garchies. La premiére espece de démocratie est
caractérisée par I'égalité, et cette égalité, fondée
par la loi, signifie que les pauvres n’auront pas
des droits plus étendus que lcs riches, que ni les

uns ni les autres ne seront souveralns exclusive-



280 ANALYSE

ment , mais qu'ils le seront dans une proportion
pareille. Apres cette premicre espece de démocratie
en vient une autre, ou les fonctions publiques sont
a la condition d’un cens ordinairement fort modi-
que. Dans une troisiéme espéce, tous les eitoyens
arrivent aux magistratures, mais la loi régne sou-
verainement. Dans une autre, il suffit, pour &tre
magistrat, d'étre citoyen a un titre quelconque, Ia
souveraineté restant encore a la loi. Une cinquiéme
espéce admet d’ailleurs les mémes conditions;
mais on transporte la souveraineté a la multitude,
dont les décrets sont souverains & la place de la loi.

Alors le peuple prétend agir en monarque; il
rejette le joug de la loi, se fait despote et accueillc
bientét les flatteurs : cette démocratie est, dans
son genre, ce que la tyrannie est a la royauté. De
part et d’autre, mémes vices, méme oppression
des bons citoyens; ici les décrets, 1a les ordres
arbitraires. Le démagogue et le flatteur ont une
ressemblance frappante. Tous deux ils ont un
erédit sans hornes, I'un sur le tyran, l'autre sur le
peuple ainsi corrompu. Dans la démagogie, il n’y
a plus de constitution, car il n’y a de constitution

qu'avec la souverainelé des lois.



DE LA POLITIQUE D ARISTOIE. 287
Le caractére distinctif de la premiére espéce
d’oligarchie, c’est la fixation d'un cens assez élevé
pour que les pauvres, bien qu'en majorité, ne
puissent atteindre au pouvoir, ouvert & ceux-la
seuls qui possedent le revenu fixé par la loi. Dans
une seconde espéce, le cens exigé est considéra-
ble, et le corps des magistrats a le droit de se re-
cruter lui-méme. Une froisiéme espéce d'oligar-
chie se fonde sur Vhérédité des emplois. Une
quatriéme joint au principe de 'hérédité celui de
la souveraineté des magistrats, substituée au régne
de la loi.
A coté de la démocratie et de I'oligarchie, Aris-
tote rappelle qu’il y a aussi l'aristocratie avec ses
différentes espéces, la république vulgaire, enfin

la tyrannie; puis il pénétre plus avant encore dans

la nature des choses.

Le caracteére spécial de la démocratie, c¢est la
liberté ; celui de I'oligarchie est la richesse; celui
de I'aristocratie, la vertu : toutes trois 'admettent
d’ailleurs la suprématie de la majorité, puisque
dans 'une comme dans l'autre la volonté du plus
grand nombre des membres du corps politique a

toujours force de loi.



288 ANALYSE

Trois ¢léments dans U'lital sc disputent I'éga-
lité : ce sont Ja liberté, la richesse et le meérilc; |
je ne parle pas d’un quatriéme, quon appelle la
noblesse, car il n’est qu'une conséquence des deux
autres. La noblessc n’est ¢u'une ancienneté de
richesse et de talent.

Tout Etat renferme trois classes de citoyens :
les riches, les pauvres et les citoyené aisés, dont
la position tient le milieu entre ces deux exiré-
mes. Si done 'on admet que la modération et [e
milicn en toutes choses sont préférables, il sen-
suit évidemment ¢u'en fait de fortunc la moyenne
propriété sera la pl-us convenable de toutes. Lille
sait, en effet, se plier aux ordres de la raisou,
quon écoute si difficilement quand on jouit de
quelque avantage supérieur en beauté, en force,
cn puissance, en richessc, ou quand on souffre de
quelque infirmité excessive de pauvreté, de fal-
blesse et d'obscurité.

L’association politique est donc surtout assurée
par les citoyens de forlune moyenne. Partout ou
la fortunc extréme est a cdté de l'extréme indi-
gence, ces deux exces ameénent ou la démagogie

absolue, ou l'oligarchie pure, ou la tyraunic.



DE LA POLITIQUE 1 ARISTOTE. 289

La moyenne propriété ne s'insurge jamais. La
ou les fortunes aisées sont nombreuses, il y a bien
moins de mouvements et de dissensions révolu-
tionnaires. C'est la moyenne propriété qui rend
les démocraties plus tranquilles et plus durables
que les oligarchies, ot elle est moins répandue et
a moins d'importance politique. Quand le nombre
des pauvres vient & s’accroitre, sans que celul
des fortunes moyennes s’aceroisse proportionnelle-
ment, I'Etat est sur son déclin, et arrive rapide-
ment & sa ruine.

Les bons législateurs sont sortis de la classe
moyenne , Solon, Lycurgue, Charondas, et plu-
sleurs autres.

Le législateur ne doit jamais avoir en vue que
la moyenne propriété. 8'il fait des lois oligarchi-
ques, c¢’est a elle qu'il doit penser; §’il fait des lois
démocratiques, ¢'est encore d'elle quil doit s'oc-
cuper. La constitution n'est solide que la ot la
classe moyenne I'emporte en nombre sur les deux
classes extrémes, ou du moins sur chacune d’elles.

Aristote termine sa théorie des classes moyennes
par Vinvitation faite aux législateurs de ne pas
accorder trop aux riches et de ne pas vouloir



290 ANALYSE

tromper les classes inférieures. 1l énumere les ar-
tifices spécieux dont on prétend leurrer le peuple
en politique, et qui s’appliquent a cing objets :
I'assemblée générale, les magistratures, les tribu-
naux, la possession des armes, et les exercices du
gymnase.

THEORIE DES TROIS POUVOIRS. — Dans tout gouver-
nement, il est trois objets dont le législateur, s’il
est sage, s'occupera par-dessus tous les autres.
Ces trois points une fois bien réglés, le gouverne-
ment est nécessairement bien organisé, et les Etats
ne différent réellement que par 'organisation dif-
férente de ces trois élémenis. Le premier, c'est
I'assemblée générale délibérant sur les affaires pu-
bliques; le second, c’est le corps des magistrats,
dont il faut régler la nature, les attributions et le
mode de nomination ; le troisieme, c'est le corps

judiciaire. Ainsi voild la théorie des trois pou-

voirs, législatif, exécutif et judiciaire, que Montes- .

quieu, dans le dernier siecle, inscrivait au com-
mencement de son céiébre chapitre sur la consti-

tution anglaise ', et dont il oubliait de renvoyer

Y Esprit des 'Lois, l. Xi, ch. vi,

~




i

i

L

T RS T PEREUEN STRY

PE LA POLITIQUE D ARISTOTIL. 201

Phonneur au rival de Platon, formulée avec une pré-
cision immortelle en face des excés et des contre-
sens (ue présentaient au philosophe les consti-
tutions de la Gréce. Nous ne suivrons pas Aristote
dans les différentes combinaisons de l'assemblée
générale, dans la répartition des magisiratures ,
dans |’énumération de différentes espé ces de tribu-
naux : nous nous contenterons de signaler aux pu-
blicistes ce passage, comme un fragment d’art poli-
tique qu'on ne saurait étudier avec trop de soin.
Aristote épuise 1'organisation spéciale du pou-
voir, daus la démocratie et dans 'oligarchie, ainsi
que l'énumération des différentes magistratures
politiques. On y voit comment, dans la démocra-
tie, chacun doit commander et obéir 4 son tour;
comment toute fonction doit étre réiribuée. La
démagogie est vivement censurée. Ceux qul ont
le pouvoir dans les oligarchies sont invités & dé-
penser leur fortune dans l'intérét public; mais,
dit Aristote, les chefs des oligarchies font aujour-
d’hui tout le contraire : 1ils cherchent le profit
plus que l'honneur, et 'on peut dire avec vé-

rité que ces oligarchies ne sont que des démocra-

ties réduites a quelques gouvernants.



292 ANALYSE

Tugonit DES REVoLUTIONS. — Pendant qu’Alexan-
dre en Asie donnait aux affaires et aux rapports
du monde une tournure nouvelle, Aristote, dans
Athénes, méditait sur le passé de la Gréce. Les ré-
volutions multipliées, les changements infinis qui
depuis les temps héroiques avaient agité les cités
grecques, venaient enfin se réfiéchir dans la vaste
pensée d'un philosophe pour s’y faire juger. L'es-
prit humain, pour la premierc fois, esquissait la
théorie des révolutions, et trouvait la force d’arra-
cher a des faits irréguliers et turbulents des lecons
théoriques qu’il léguait a l'avenir. Les révolutions
apparaissent dans la Politigue d’Aristote comme un
dénotiment iragique, et la méthode s’éléve ici & la
poésie. Pour achever ce chef-d’ccuvre de philoso-
phie politique, l'histoire vient apporter ce qu'elle
a de plus pathétique en événements, en péripéties,
et la raison redouble d’énergie pour dominer le
spectacle qu'elle se donne & elle-méme et aux
autres.

Il est une cause premiére a laquelle il faut rap-
porter toutes les révolutions : les systémes politi-
ques, quelque divers qu’ils soient, reconnaisserit

des droits et une égalité analogues a leur principo,



DE LA POLITIQUE 1) ARISTOTE. 203
mais tous s’en écartent dans I'application. la dé-
magogie est née presque toujours de ce quon a
prétendu rendre absolue et générale une égalité
(uin’était réelle qu'a certains égards; 1'oligarchie,
de ce qu'on a prétendu rendre absolue et générale
une inégalité qui n’était réelle que sur quelques
points. Les uns, forts de cette égalité, ont voulu
(que le pouvoir politique, dans toutes ses attribu-
tions, fiit également réparti; les autres, appuyés
sur cette inégalité, n’ont pensé qu’a accroitre leurs
priviléges , et les augmenter; c¢'était augmenter
Iinégalité. Tous les systémes, bien que justes au
fond, sont donc tous radicalement faux dans la
pratique.

Les révolutions procédent de deux manicres :
tant6t elles s’attaquent au principe méme du gou-
vernement, lantdt aux personnes. Parfois aussi la
révolution ne s’adresse qu’a une partie de la con-
stitution, et n’a pour but que de fonder ou de ren-
verser une certaine magistrature. Ainsi Lysandre
voulait détruire la royauté a Sparte, et Pausanias
I"éphorie.

Pour éviter les révolutions, 1l faut combiner en-

semble I'égalité suivant le nombre, et ['égalité sui-



A A ANALYSE

vant le mérite. La démocratie est plus stable et

moins sujette aux bouleversements que !'oligarchie.
Le peuple s’'insurge peu contre lui-méme, ou du
meins les mouvements de ce genre sont sans im-
portance. La république ot domine la classe
moyenne, et qui se rapproche de la démocratie plus
que de l'oligarchie, est aussi le plus stable de tous
les gouvernements.

Les causes de révolutions sont le désir du bien-
étre, I'ambition, I'insulte et le mépris, prodigués
soit aux individus, soit & des classes de citoyens, la
diversité d’origine entre les membres de la cité, la
supériorité d'un homme (de 12 'ostracisme), l'ac-
croissement disproportionné de quelques classes
de la république.

Les querelles particuliéres sont aussi une source
de révolutions. Les divisions qui éclatent entre les
principaux citoyens s'étendent a I'Etat, qui finit
bienttt par y prendre part. Hestiée, Delphes, Mity-
léne, Lpidamne, Phocée, nous en offrent la preuve
par leurs tragiques dissensions.

Ceux qui ont acquis & leur patrie quelque puis-
sance nouvelle, deviennent aussi pour 1'Etat une

cause de révolution : ou 'on s’insnrge contre eux



DE LA POLITIQUE D ARISTOTE. 295

par jalousie de leur gloire, ou eux-mémes, enor-
gueillis deleur sucees, cherchentadétruirel’égalité.

I’absence d’une classe moyenne ou sa faiblesse
ameéne aussi les révolutions.

Dans la démocratie, les révolutions naissent,
avant tout, de la turbulence des démagogues. Je
passe sur les exemples historiques. La concentra-
tion des pouvoirs dans une seule main provoque
aussi les bouleversements.

Dans les oligarchies, 'oppression des classes in-
férieures ou 'ambition démesurée d'un oligarque
améne les changements. Les exces des oligarques,
qui par leur inconduite dilapident leur fortune,
la nécessité ou ils se trouvent d'employer des
troupes mercenaires, ou de confier e commande-
ment de Varmée a un chef qui n’a pas épousé leurs
intéréts, leurs divisions entre eux, des mariages,
des procés, voila pour eux des causes de révolution.

Dans les aristocraties, la révolution peut venir
d’abord de ce que les fonctions publiques sont le
partage d’une minorité trop restreinte, car d'aristo-
cratie est aussi une sorte d'oligarchie. La misere
extréme des uns, l’opulencé excessive des autres,

conséquence assez ordinaire de la guerre, sont en-



296 ANALYSE

core des causes de bouleversements. Ajoutez-y'in-
fraction méme du droit politique, tel que le recon-
nait la constitution. Voila pourquoi les formes
démocratiques sont les plussolides de toutes, parce
que c’est la majorité qui domine, et parce que l'é-
galité dont on y jouit fait chérir la constitution qui
la donne. Le plus souvent, dans les aristocraties,
les révolutions s’accomplissent d’une maniére in-
sensible et par les causes les plus minces. On né-
glige d’abord un point de la constitution sans im-
portance, puis on arrive avec moins de peine a en
changer un plus grave, jusqu'a ce qu'enfin on en
vienne a changer le principe tout entier.

Enfin, les Etats sont exposés aux révolutions
quand ils ont & leurs portes un Etat constitué sur
un principe opposé au leur, ou bien quand cet
ennemi, tout éloigné qu’il est, posséde une grande
puissance. Voyez la lutte de Sparte et d’Athénes.
Partout les Athéniens renversaient les oligarchies,
les Lacédémoniens les constitutions démocratiques.

Maintenant quels sont les moyens de conserva-
tion ? La connaissance des causes qui ruinent les
Yitats implique la connaissance des causes qui les

conservent. | faut d’abord ne pas déroger a la loi;



DE LA POLITIQUE D ARISTOTF. 297 -

I'illégalité mine sourdement I'Etat. En second lieu,
il ne faut pas se fier & ces ruses politiques qu’on
emploie contre le peuple, et que 'expérience con-
damne si hautement. La courte darée des fonctions
est aussi un moyen de prévenir, dans les aristocra-
ties et les oligarchies, la domination des minorités
violentes. Un puissant moyen de conservation po-
litique est encore dans la mobilité du cens, qu’il
faut élever proportionnellement au niveaun de la ri-
chesse publique, si elle est acerue, ou, en cas de
diminution, réduire dans une mesure égale. Il faut
aussi empécher qu'aucune supériorité monstrueuse
ne s'éleve dans 1'Etat. Une magistrature doit étre
chargée de veiller sur ceux dont la vie est peu d’ac-
cord avec la constitution, dans la démocratie avec
le principe démocratique, dans l'oligarchie avec le
principe oligarchique’. Il faut aussi que les fone-
tions publiques n’enrichissent jamals ceux qui les
occupent, car les citoyens s’indigneni de penser
que les magistrats volent les deniers publics, et ils
ont alors deux motifs de se plaindre, puisqu’ils

sont & la fois privés du pouvoir et du profit qu’il

1 Tdée de la censure romaine.



208 ANALYSE

procure. Dans les démocraties, il ne faut pas per-
metire aux riches de faire de grandes dépenses
pour le peuple; c'est le contraire dans les oli-
garchies.

On doit travailler a rendre la partie des citoyens
qui veut le maintien de la constitution plus forte
que celle qui en veut la chute. 1l faut, en outre,
observer la modération et la mesure en toutes
choses. Bien des institutions en apparence oligar-
chiques ou démocratiques sont précisément celles
qui ruinent I'oligarchie et la démocratie. On croit
avoir trouvé le principe unique de la vérité politi-
que, et on le pousse aveuglément i 1'excés. Gette
exagération déprave la constitution et finit par I'a-
néantir. On doit, dans les démocraties, s’occuper
de I'intérét des riches, et, dans les oligarchies, de
I'intérét du peuple.

L’éducation revient ici avec toute son impor-
tance. Si un seul citoyen est sans discipline, c’est
que I'Litat lui-méme n'en a pas.

Quels sont, dans les Etats monarchiques, les
causes de révolution et de ruine, de stahilité et de
salut? La royauté et la tyrannie sont séparées par

de grandes différences. La royauté est créée par les



DE LA POLITIOUE B ARISTOTE. 299

hautes classes, qu’elle doit défendre contre le peu-
ple, et le tyran est eréé par la masse contre les ci-
toyens puissants, dont il doit repousser 1'oppres-
sion. Le but du tyran, c’est la jouissance; le but
du roi, la vertu. La tyrannie est pleine d’avidité,
de défiance et d’envie. Les monarchies portent en
elles les mémes causes de révolution que les répu-
bliques. Les passions, lapeur, le mépris qu’'inspire
le maitre, comme Sardanapale, qui fut tué parce
qu’il portait une quenouille; 'amour de la gloire,
comme chez Dion; les agressions d'un Etat qui est
régi par un principe confraire, voila pour les tyran-
nies des causes de révolution. La royauté n'a pas &
redouter les dangers du déhors, et c’est ce qui en
garantit la durée. Mais elle a deux dangers inté-
rieurs, la trahison et la tendance au despotisme. 1
faut ajouter aussi une cause de ruine toute spéciale;
la plupart des rois par héritage deviennent bien vite
méprisables, et on ne leur pardonne pas leur excés
de pouvoir. La royauté ne peut se maintenir que
par la modération. Voila qui explique sa durée si
longue chez les Molosses. A Sparte, ses limites et
son partage entre deux personnes la consgrvérent

longtemps.



300 ANALYSE

La tyrannie a des moyens détestables pour du-
rer. Elle emploie tour & tour 1'espionnage, les dis-
cordes, la calomnie, les lourds travaux dont elle
écrase le peuple, comme les pyramides d’Egypte,
les monuments sacrés des Cypsélides, le temple de
Jupiter Olympien par les Pisistratides et les ou-
vrages de Polycrate & Samos. La guerre est aussi
un moyen d’occuper l'activité des sujets, et leur
impose le besoin constant d'un chef militaire. La
défiance des citoyens entre eux, leur affaiblisse-
ment, leur dégradation, voild la politique de la
tyrannie.

Le tyran peut, pour affermir son pouvoir, s'at-
tacher & se conduire comme un véritable roi. Cette
hypocrisie peut le faire durer. Qu'il embellisse la
ville, comme s'il en éfait I'inspecteur et non le
maitre; qu’il affiche une piété exemplaire; qu’il
porte une justice extréme dans la distribution des
récompenses; qu’il évite d’allumer de graves res-
sentiments ; qu’il recherche dans toute sa conduite
la modération ; qu’il se montre enfin complétement
vertueux, ou du moins vertueux a demi, et qu’il
ne se montre jamais vicieux, ou du moins jamais

autant qu'on peut l'étre. La plus longue, des ty-



DE LA POLITIQUE D ARISTOTE. 301
rannies fut eelle d’Orthagoras et de ses descendants
a Sicyone; elle dura cent ans. Vient en second lieu
celle des Cypsélides a Corinthe; elle dura soixante-
freize ans et six mois ; puis celle des Pisistratides
a Athénes, mais elle eut des intervalies. Il faut
mentionner, enfin, les tyrannies d'Hiéron et de
Gélon a Syracuse.

Comment, aprés cette magnifique théorie des ré-
volutions, Aristote aurait-il pu se refuser au plaisir
d’accabler Platon de sa supériorité? 1l oppose, au
grand tableau politique qu’il vient de présenter, la
stérile obscurité du systéme des nombres, qui est
pour Platon la clef des révolutions, et 1l semble se
plaire a faire de la faiblesse de son rival le cou-
ronnement de son ceuvre.

Au reste, l'orgueil pouvait étre permis & Aristote
quand son stylet eut tracé les derniers mots de la
Politique. 1l s’était élevé, par la pensée, au sommet
des choses humaines et de l'histoire connue jusqu’a
lui; il avait fait passer scus ses yeux les institu-
tions et les hommes quil avaient acquis quelque
notoriété depuis 1'établissement des sociétés. Le
monde moral lui-était familier, comme le monde

naturel, et il avait mis les trésors de sdn génic



302 ANALYSE
sous la garde d'une incorruptible justice. Aris-
tote ne dépend de personne, ni du peuple d’A-
thénes, n1 du roi de Macédoine. Il n'est, a vrai
dire, dans les liens politiques ni de la démo-
cratie, ni de la monarchie. Sa naissance, les
eirconstances de sa vie, I'ont affranchi le plus
possible de tout engagement et de tout préjugé. 1l
a noblement usé de cette liberté précieuse; il a dit
la vérité a tout le monde, aux peuples comme aux
rols, et n’a pas plus épargné le tyran que le déma-
gogue. Il n'a pas flatié la multitude; mais il a mis
en lumiére les avantages et les droits de la démo-
cratie. 11 est juste envers la royauté, comme envers
la supériorité du génie, et en méme temps il re-
connait le bon sens populaire. Quels désirs, quelles
passions pourraient ternir 'intégrité de ses juge-
ments ? 11 est heureux par la pensée, qu’il recon-
nait seule pour maitresse, pour guide, pour divi-
nité. 11 vit dans la vérité des choses, il écrit sous
la loi de sa raison, et il ne s’informe pas si Athénes
le trouve trop monarchique et le Macédonien trop
démocrate. .
Alexandre écrivit un jour a Aristote : « Je n’ap-
prouve pas que vous ayez donn¢ au public vos livres



DE LA POLITIOUE 1) ARISTOTE. 303

des sciences acroamatiques. En quoi serions-nous
donc supérieurs aureste des hommes, si lessciences
que vous m’avez apprises deviennent communes
tout le monde? Jaimerais encore mieux les sur-
passer en connaissances sur les objets les plus élevés
qu’en puissance.» Get égoisme n'est-il pas le plus
magnifique éloge de la science? Mais si le fils de
Jupiter désirait garder pour lui seul les grands
travaux de I'esprit humain, tout au contraire, au-
jourd’hui I'humanité veut en partager a tous la
connaissance, parce qu'elle pense, avec Aristote,
que le bonheur est toujours en proportion de la
vertu, de Uintelligence, de la soumission a leurs
lois. Et le philosophe citait, comme témoin de la
vérité de cette parole, Dieu lui-méme, dont la fé-
licité ne dépend pas de biens extérieurs, mails de

['essence méme de sa nature.

FIN DU PREMIER VOLUMEL:



TABLE

DU TOME PREMIER.

: _ . ) Pages
PREFACE.......vovvnvinnne..,. Ceeteaiteriantataees X
AVERTISSEMENT . « vt ivee e et eeeee e LXIX
Chronique des marbres de Paros........................ LXXV
Olympiades . ...ovevvivnnnnn. e e Xcr

CHAPITRE J*. — De 'idée de la loi. — Du principe des sociétés
antiques. — L'inégalité .. ......oovul . 1

Caap. II. — Des temps primitifs.— Ce qu’on en peut tirer.. 13

- Caap, III. — Des premiéres migrations et colonies. — Situa-

tion et génie de laGréce............ovett. 23
Cuap. IV. — Théorie de la religion grecque. — Les dieux. —

Les prétres. — Les poé&tes législateurs....... 33
Cuap. V. — Nécessit¢ et déification de la force.— Regne de

I'hérotsme. — Expéditions lointaines........ 53
Caap. VI.— Type religieux du législateur. —Institutions de

I Crete. e e e 67
Cuap. VII. — Le Péloponése. — Type politique du législateur:

Lycurgue. — Epoque d'Homere. ..... veee. 89
Cuap. VIII. — Constitution de Sparte............ s 124
Crap. IX. —Les tyrannies.......cooovvrveeiievnnannaans 143

1. 20



306 TABLE DU TOME PREMIER.

Pages
Cuar. X.— Sagesse politique de quelques hommes......... 157
Coap. XI.—Corinthe.....covvviviiiinin s out A 1Y

Cuap. XII. — Athénes. — Solon. — Clisthéne. — Thémislocle. 174

Caap. XIII. — Périclés.— Décadence d’Athénes.— Alcibiade.
—Suifede révolutions .. vevvieervennans 219

APPENDICE. — Analyse de la politique d’Aristote.. ... ..ot 278

W
D¥ L'IMPRIMERIE DE CRAPELET, RUE DE YAUGIRALD, 9.



	image000
	image001
	image002
	image003
	image004
	image005
	image006
	image007
	image008
	image009
	image010
	image011
	image012
	image013
	image014
	image015
	image016
	image017
	image018
	image019
	image020
	image021
	image022
	image023
	image024
	image025
	image026
	image027
	image028
	image029
	image030
	image031
	image032
	image033
	image034
	image035
	image036
	image037
	image038
	image039
	image040
	image041
	image042
	image043
	image044
	image045
	image046
	image047
	image048
	image049
	image050
	image051
	image052
	image053
	image054
	image055
	image056
	image057
	image058
	image059
	image060
	image061
	image062
	image063
	image064
	image065
	image066
	image067
	image068
	image069
	image070
	image071
	image072
	image073
	image074
	image075
	image076
	image077
	image078
	image079
	image080
	image081
	image082
	image083
	image084
	image085
	image086
	image087
	image088
	image089
	image090
	image091
	image092
	image093
	image094
	image095
	image096
	image097
	image098
	image099
	image100
	image101
	image102
	image103
	image104
	image105
	image106
	image107
	image108
	image109
	image110
	image111
	image112
	image113
	image114
	image115
	image116
	image117
	image118
	image119
	image120
	image121
	image122
	image123
	image124
	image125
	image126
	image127
	image128
	image129
	image130
	image131
	image132
	image133
	image134
	image135
	image136
	image137
	image138
	image139
	image140
	image141
	image142
	image143
	image144
	image145
	image146
	image147
	image148
	image149
	image150
	image151
	image152
	image153
	image154
	image155
	image156
	image157
	image158
	image159
	image160
	image161
	image162
	image163
	image164
	image165
	image166
	image167
	image168
	image169
	image170
	image171
	image172
	image173
	image174
	image175
	image176
	image177
	image178
	image179
	image180
	image181
	image182
	image183
	image184
	image185
	image186
	image187
	image188
	image189
	image190
	image191
	image192
	image193
	image194
	image195
	image196
	image197
	image198
	image199
	image200
	image201
	image202
	image203
	image204
	image205
	image206
	image207
	image208
	image209
	image210
	image211
	image212
	image213
	image214
	image215
	image216
	image217
	image218
	image219
	image220
	image221
	image222
	image223
	image224
	image225
	image226
	image227
	image228
	image229
	image230
	image231
	image232
	image233
	image234
	image235
	image236
	image237
	image238
	image239
	image240
	image241
	image242
	image243
	image244
	image245
	image246
	image247
	image248
	image249
	image250
	image251
	image252
	image253
	image254
	image255
	image256
	image257
	image258
	image259
	image260
	image261
	image262
	image263
	image264
	image265
	image266
	image267
	image268
	image269
	image270
	image271
	image272
	image273
	image274
	image275
	image276
	image277
	image278
	image279
	image280
	image281
	image282
	image283
	image284
	image285
	image286
	image287
	image288
	image289
	image290
	image291
	image292
	image293
	image294
	image295
	image296
	image297
	image298
	image299
	image300
	image301
	image302
	image303
	image304
	image305
	image306
	image307
	image308
	image309
	image310
	image311
	image312
	image313
	image314
	image315
	image316
	image317
	image318
	image319
	image320
	image321
	image322
	image323
	image324



