1GA,

<
Q
')

0y,

2

e
e
Porgnyne S

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto
de Investigaciones Juridicas de la UNAM

<WUTO
S %,
S

5
)
3

www.juridicas.unam.mx

CHAPITRE 1V.

THEORIE DFE LA RELIGION GRECQUE. — LES DILEUX. — LES
PRETRES, ~— LES POETES LEGISLATEURS.

Origine de toutes choses, la religion est une et
diverse comme la nature humaine dont elle ex-
prime les tendances et les passions avec une for-
midable autorité. L'homme est une force quia tou-
jours cherchél'appui d'une autre force. Aux prises
avec la nalure, en face de ses semblables, il a tou-
jours fait intervenir une cause, une puissance pour
tout expliquer, pour tout gouverner. Jrrésistible
penchant, inflexible loi dont il ne peut s’affranchir.
Ce n'est pas I'habileté des politiques qui a courhe
le front de 'home devant les images de la Divi-
nité, mais son propre cceur. Naturellement U'homme
a craint, aimé, héni, céléhré Dieu; puis il 'amaudit

3


www.juridicas.unam.mx

34 THEORIE DE LA RELIGION GRECQUE.

et nié. Mais ni les angoisses du doute, ni les trans.
ports du désespoir ne lui font déserter longtemps
la voie qui méne au sanctuaire; il y revient; il ne
peut secouer le souvenir, il ne peut dépouiller I'idée
de Dieu. Cette idée le poursuit: tantot elle I'épou-
vante, tantot elle 'exalte en le délectant, mais tou-
jours elle le posseéde.

C’est qu'au fond la nature humaine se trouve
parente de la divine : Gognate Deo. Spontanément
elle s’éléve pour la rejoindre : d'ailleurs elle y cher-
che un refuge. Tous les sentiments conspirent pour
former la religion, et c’est cet accord qui fail son
empire, sa durde & travers les dges, sous les cli-
mats les plus divers.

La nature, cette force multiple, infinie, qui en-
serre '’homme, a recu ses premiéres adorations.
La lumiére du soleil a réjoni son eoccur, et il I'a hé-
nie. L'astre mélancolique qui rend les nuits lumi-
neuses a été salué comme une divinité bienfaisante,
et toute la volite céleste s’est peuplée de dienx. Que
pouvait &tre la mer avee ses étendues sans limites
et le fracas de ses tempétes, si cc n'est une puis-
sance mystérieuse qu'il fallait adorer incessamment

pour qu'elle ne restat pas implacable? Les fleuves

g an



THEORIE DE LA RELIGION GRECQUE. 35

curent ausst des hommages. Les habitants des airs
et des eaux, les animaux qui foulent le sol de la
terre, inspirerent & 'homme, tantdt Padmiration,
tantot la terreur, et ils en furentrévérés. Ainsi tous
les instincts de Phomme concoururent a diviniser
la nature, sa reconnaissance comme son effroi, et
les premiers calculs de son égoisme' non moins que

les premiers élans de son imagination.

L’humanité fournit aussi des dieux. Avec les
premiers rapports des hommes entre eux, les iné-
galités se manifestérent. Il se révéla des esprits in-
ventifs, des dmes énergiques, des volontés souve-

raines qui prirent la conduite des sociélés naissan-

' « Lorsque nous voulons entreprendre quelque affaire
mportante, disait a Bosman, au commencement du der-
nier siécle, un negre de la cote des Esclaves, nous com-
mencons par chercher un dieu qui la fasse réussir; sortis
de la maison avec cette pensée, nous prenons le premier
étre qui frappe nos regards, nous lui offrons notre sacrifice
en lui promettant que, si notre enireprise est couronuée
d’un heureux succes, il deviendra notre dieu. » Nous n’af-
firmons pas que, daus le premier 4ge du monde, le féli-
chisme fiit déja si raffiné, mais 'interfocuteur de Bosman

nous met sur la trace d’un des sentiments qui ont multiplié

les dieux,



30 THEORIE DE LA RELIGION (iBEGQUﬁ.

tes. Danslesgrandes conjonctures, dans les extrémes
périls, la supériorité non-seulement se fait recon-
nalire et obéir, mais elle excite I’'enthousiasme. Leg
hommes furent émerveillés et reconnaissants des
secours et des bienfaits qu’ils recevaient : l'envie
ne vint que plustard. 1ls attribuerent 4 ceuxd’entre
eux qu'ilstrouvérentintelligents et forts entre tous
une puissance surhumaine, comparable a celle des
astres, des éléments, des phénomeénes de la nature,
et ils les appelérent aussi des dieux. Il y eut des
dynasties de dieux, parce qu’il y eut des races dans
lesquelles sc transmirent, de généralions en géné-
rations, le génie, la vigueur et la beauté.

[l vint un moment ot 'homme chercha ses dieux
dans Phumanité plutdt que dans la nature. Ponr
représenter la Divinité, il se préféra. L'incarnation
prévalut et s’exprima de mille facons. I.’homme
particularisa la Divinité dans sa propre espece et
dressa d'innombrables autels.

Cependant parmi tous ces dieux il y eut une hic-~
rarchie dont le terme supréme était Punité, idée
nécessaire et toujours vivante, parce qu'elle estune
des lois de-lesprit humain, parce qu'elle a éle

concue dés que Phowuime a commenceé de sentir ¢l



THEQORIE DE LA RELIGION CRECQUE, 37

de penser. Au milieu de cetle inépuisable variété
de déités el de cultes, elle est, elle subsiste. Sous la
'poétique richesse des symboles, elle demeure éter-
nelle et voilée jusqu'au moment ou le regard plus
assuré de 'homme peut en supporter 'éclat.
L’autorité de la religion a sa cause dans sa con-
formité avec l'esprit humain. Elle en a l'unité, 1'é-
tendue, 'andace et 'ambition. LElle embrasse et
dirige tout; elle prend 'homme a sa naissance pour
ne le quitter plus; elle ['instruit; elle le console;
tour & tour elle le charme et I'épouvante par ses
rites et ses dogmes; elle regne sur les sociétés, ou
bien elle travaille a en ressaisir 'empire; les senti-
ments les plus divers la stimulent; elle veul domi-
ner au nom de la vérité, et elle convoite toutes les
jouissances de la domination; elle souléve en sens
contraires les passions les plus ardentes, 'amour*
ou la haine du sanctuaire poussés jusqu'au délire;
elle est pour les uns la source de toutes les vérités,
de tous les biens répandus sur la terre; elle est la

cause de tous les maux pour d’autres, qui la re-

' « Fanum, fanalicus. Fanatici proprie dicebantur qui di-
« vino furore correpti, qui numine aflflati erant. » Vor.
Festus el les notes de Dacier.



38 THEORIE DE LA RELIGION GRECQUE.

présentent montrant aux honimes qu’elle opprime
une téte altiere et les poursuivant de ses regards

affreux :

« Humana ante oculos fede cum vita jacerel

In terris oppressa gravi sub Relligione,

Quee caput a ceeli regionihus ostendebat,
Horribili super aspectu mortalibus instans ,...»

Les siecles se succédent. La religion persiste, parce
qu’'elle s’est épurée. Les empires disparaissent, les
institutions politiques qui semblaient les plus so-
lides jonchent le sol de leurs ruines; la religion,
non moins vivace que le genre humain, leur survit,

L’unité de la religion grecque est manifeste.
L'Inde en posa les fondements et transmit les
premiéres pensées théologiques au génie de I'E-
gypte, qui & son tour éveilla I'imagination de
la Gréce. A vrai dire, rien de primitif ne nous
est parvenu. Dans |'Asie Mineure, dans la Thrace,
dans le Péloponése et I'Attique, les dogmes de
I'Orient sont reconnaissables, mais altérés par la
transmission, mais transformés par 'humeur et

les mceurs de ceux qui les recurent.

-

* (. Lucret, de Reruin natura, lib. 1,



THIEORIE DE LA RELIGION GRECQUE. 39

Les Grecs, comme les peuples de I'Asie, adoré-~
rent d’abord le soleil, la lune, la terre, les astres,
et, témoins de leurs perpétuels mouvements, ils les
appelérent dieux, feof, parce qu'ils les voyaient cou-
rir, beiv'. Plus tard ils donnérent le méme nom aux
hommes qu’ils placérent au-dessus de 'humanité.

La théologie primitive des Grecs n’est si obscure
que parce quelle est immense. Tout y entra. Dans
leur religion ils associerent confusément l'adora-
tion de la nature et de ses éléments, la terreur
que leur inspiraient ses aspects redoutables, les
premiers efforts de l'industrie, qui cherchait &
dompter les métaux, les premiéres nolions des
arts, les principes de la sociabilité, la reconnais-
sance envers les hommes extraordinaires qui ré-
pondaient & leur tour aux acclamations dont ils
étaient salués, par de nouveaux témoignages de
force et de grandeur. Toutes ces impressions,
toutes ces idées, tous ces faits d'origine et de na-
ture si diverses se traduisirent dans un culte plein
de complications et de mystéres que souvent les

anciens eux-mémes ne comprenalent plus®, mais

' Plat. Cratylus.
* Strabon, entre les mains daquel la description de la



40 THEORIE DE LA RELIGION GRECQUFE.

dont les vesliges nous avertissent, et ¢’est assez
O )
pour nous, comment dés les premiers jours la re-

ligion a mené les hommes.

Dans les contrées intermédiaires entre 1'Orient
et la Gréce, dans la Phrygie, dans les iles de Sa-
mothrace, de Créte, de Lemnos et de Rhodes, dans
la Thrace qui touche au Péloponése, la civilisation
eut comme une sorte de prologue ot & travers les
différences des meeurs individuelles, se trahissent
des analogies fondamentales. L homme éprouva
partout la méme cariosité, les mémes inquiétudes
et tenta les mémes efforts. 11 interrogea la nature,

les éléments, le ciel, la foudre, les éclairs; il

terre est devenue une savante histoire du genre humain, a
su apprécier 'importance de toules ces traditions mytholo-
giques dans lesquelles les anciens enveloppaient leurs opi-
nions et leurs connaissances sur la nature des choses; mais
il avoue en méme temps qu’il n’est pas facile d’expliquer
exaclement toules ces énigmes. “Amavea piv odv & wiviyuara
azty €7 drotbig ob pasiov. Toulefols, ajoute-t-il, en rappro-
chant a {ravers Lous ces mysteres les analogies et les con-
(radictions, on arrive sur la trace de la vérilé que ces mys-
teres peuvent figurer. (Strab., lib. X, cap. 11.) C’est avec
cette judicieuse mesure dont Strabon nous donne ici le pré-
cepte et lexemple qu'il faut toujours étudier Vantiquité.



T T e

fouilla le sein de la terre, travailla le fer et le
cuivre, forgea 1'épée, le casque, inventa la danse
et le chant. Ainsi firent les Dactyles et les Co-
rybantes du mont 1da en Phrygie, les Curétes de la
Créte, les Telchines de Rhodes, les Cabires de la
Samothrace. Ces hommes, véritables instituteurs
des peuples, en furent les prétres; ils en furent
les dieux. Déja dans ces initiateurs il y eut ce mé-
Jlange de sincérité et d’artifice qui distingue souvent
les fondateurs de gouvernements et de lois. 1ls ser-
valent les hommes et ils les fascinaient. Le prestige
des divinations, le sombre appareil des cérémonies,
les accents d’une poésie naive et forte se mélant aun
rhythme des danses guerriéres, répandaient dans
les A&mes un enthousiasme contagieux. Alors les
interprétes des puissances mystérieuses de la na-
ture se confondaient avec elles dans I'imagination
des peuples; la limite qui les séparait des dieux
é¢tait souvent effacée, car ils les représentaient et
les faisaient parler.

Le {ravail heureux de 'homme et le temps ame-
nérent un développement nouveau. Le culte ne fut

plus si divers, il eut des caractéres communs et

généraux, et la théologie traversa des révolutions



49 TBEORIE DE LA RELIGION GRECQUE.

provoquées surtout par l'influence croissante de
'Lgypte sur I'Europe. Quand Hérodote visita Do-
done, cet antique sanctuaire de I’Epire, il lui fut
raconté que jadis les Pélasges n’invoquaient leurs
divinités que d’'une maniére générale, et qu’ils n’a-
vaient appris que plus tard des Egyptiens les noms
des dieux nouveaux'. Les Pélasges et leurs Cabires
résistérent d’abord & ces innovations, puis ils cé-
dérent, apres avoir consulté I'oracle de Dodone.
Parmi les dieux nouveaux dont les généalogies va-
rient suivant les traditions, les principaux étaient
Jupiter Ammon, qui devint le Zsb des Grecs; Osi-
ris, qui se transforma dans Bacchus; Isis, qui en
Europe fut appelée CGérés. L'union d'Osiris et d’Isis
fut pour les hommes une source de félicité *.

En effet, une vie nouvelle s’ouvrit pour le genre
humain. Par le travail 'homme s’appropria le sol,
et voila le développement du fait et du droit de

ropriété®., Les males occupations de 1'agriculture
prop

* Herodot. Euterp., lib. 1I, cap. L1

* Diod., lib. I, cap. xu1.

* 1l n’est pas de notre sujet d’insister ici sur la théorie
de la propriété : nous avens exposé cette théorie dans la
Philosophie du droit, t. 1,1, 1, ch. 1v. On peut consul-



THEORIE DE LA RELIGION GRECQUE. 43

vendirent 'bomme & la fois laborieux et séden-
taire. Cherchant le repos apres la fatigue, il ne
.quitta plus une compagne qui lui donna des fils
robustes comme leur pére. Le mariage devint
stable et la famille légitime. Les notions du juste
et de 'injuste s’affermirent, la crainte du chiti-
ment fit cesser la violence, et les fondements de
la société civile s’enracinérent. Aussi les anciens
Grees donnérent a Cérés le nom de législatrice,
parce que la premiére, disaient-ils, elle institua
les lois’. C’est ce qu’attestent tous les poétes,
parmi lesquels il suffira de citer Ovide et la

concise ¢légance de son témoignage :

« Prima Ceres unco glebam dimovit aratro;
Prima dedit {fruges, alimenlaque miiia terris;
Prima dedit leges. Cereris sunt omnia munus % »

A cette déification de la terre modifiée par le
travail de 'homme, a la puissance de l'agricul-

ture, vint s’associer une idée plus haute encore,

ter aussi 'écrit : De l'enseignement des législations compa-
rées dans nos Efudes d’histoire et de philosophie, 1. 11,

! Diod., libr I, cap. xuv.

*"Ovide mel ces vers dans la houche de Calliope célé-
brant Cérés, Meiwm., lib. V.



Lk THEORIE DE LA RELIGION CRECQUE.

plus générale, U'idée méme de la civilisation quj
s'incarna dans Bacchus. Principe générateur dn
monde, Bacchus fut aussi le promoteur de la
vie sociale. De I'Orient, il arriva en Europe et y
répandit partout ses institutions. Aussi les tradi-
tions nous montrent plusieurs Bacchus a des épo-
ques diverses’, et nous parlent des luttes qu’eurent
a soutenir les partisans du nouveau dieu dans la
Thrace, dans I’Arcadie, dans 'Argolide, dans la
Béotie, dans 1'Atlique. Bacchus ne fut pas, comme
on l'a dit, le dernier des dieux égyptiens que les
Grecs adoptérent; plus tard nous rencontrerons
Apollon.

Sur les obstacles que dut surmonter le culte de
Céreés et de Bacchus, sur les formes primitives de
leurs mystéres, sur le départ qu’il y aurait a faire
enire ce qui appartient & chaque siécle, a chaque
évolution dans les croyances, nous sommes con-
damnés & une ignorance éternelle. Néanmoins
quelques témoignages dignes de foi, et de lé-

gitimes inductions nous mettent sur la trace

' Recherches historiques ef eritiques sur les mystéres du
paganisme , par Sainte-Croix, 2¢ édition, t. I, p. 199 el
suivantes,



THEORIE DE LA RELIGION GRECQUE. A4S
de faits essentiels. Le culte, en se transformant, ne
perdit rien de son étendue; il embrassa toujours la
pature et la soci¢té. La théologie s'appuya de plus
cn plus sur des notions physiques, sur des idées
cosmogoniques (ul trouvérent non moins une ex-
pression quun voile dans des mythes ingénieux.

Une nourriture et des meeurs meilleures furent
enseignées & I'homme qui, de l'animalité, s'éleva,
par le travail, a4 'humanité. La partie morale de
la religion s’agrandit. La religion commenca sé-
rieusement l'éducation de 'homme; puis elle lui
donna des espérances et des terreurs au dela du
tombeau. 11 faut ajoutler & ce fond, des rites et des
cérémonies qui, excitant tour & tour l'enthou-
siasme, ['allégresse , leffroi, Inculqualent aux
hommes des habitudes salutaires, attendrissaient
leurs cceurs, éveillaient les remords, et mettaient
a c0té du crime la nécessité de l'expiation pour
désarmer la vengeance des dieux.

Nous sommes ici, nous le croyons du moins,
dans la justc mesure des choses, et nous ne tom-
hons pas dans les exagérations préméditées des néo-
platoniciens; qui ont transporté dans les mysteéres

toute la sagesse dont ils ctaienl cux-mémes en



46 THEORIE DE LA RELIGION GRECQUE.
possession. Nous ne pensons pas qu’a 'époque qui
nous occupe, les mystéres aient eu tous les raffine-
ments qu'y ajoutérent tour & tour I'école de Pytha-
gore, celle de Platon, puis les stoiciens, enfin les
éclectiques d’Alexandrie; mais si toutes ces Im-
portations philosophiques ne doivent pas étre con-
fondues avec le culte primordial, ce culte n’en
garde pas moins sa valeur essentielle. Quand
le génie de 'humanité se met a dogmatiser, il
embrasse tout; sur certains points il peut encore
rester enveloppé, confus; mais méme au milieu
de ces ténebres il a I'instinct de I'universalité. La
nature des choses veut que dés la premiére époque
des mysteres , la religion ait compris le un et le
tout, o &v, <o wav, et qu’elle ait en une doctrine
non pas double, mais profonde, qu'elle ne livrait
pas également a tous, mais dont elle mesurait la
communication a l'état des ames et au degré des
intelligences.

Un des esprits les plus étendus de 'antiquité a
signalé dans deux endroits différents les traits ca-
ractéristiques des mystéres; les deux passages
en livrent la théorie compléte. « Quand on sonde

les mystéres, dit Cicéron dans un fraité ot



THEORIE DE LA RELIGION GRECQUE. 47

il s’est montré plus sceptique que crédule’; quand
on les rameéne a la raison, on se trouve plutdt en
face de la nature des choses que de la nature des
dieux. » « Quibusexplicatis, ad rationemque revo-
« catls, rerum magis natura cognoscitur, quam
« deorum. » Voicl maintenant le c6té social et po-
litique : « Athenes n’arien connu de meilleur que les
mysteres, par lesquels 'homme a passé d’une vie
sauvage et cruelle a des moeurs douces et humaines :
a bon droit ces mystéres ont ét6 appelés initia-
tions, car ils nous ont initiés & la vie; I'homme
leur dut a la fois le bonheur dans le présent, et de
meilleures espérances au moment de mourir.... »
« Quum multa eximia divinaque videntur Athenw
« tum peperisse, atque in vitam hominum attulisse,
« tum nihil meliusillis mysteriis, quibus ex agresti
« iImmanique vita excuiti ad humanitatem et miti-
« gati sumus ; Initiaque ut appellantur, ita revera
« principiavite cognovimus : nequesolum cum lae-
« titia vivendi rationem accepimus, sed etiam cum
« spe meliore moriendi®. » Nous devons cette preuve

de l'universalité des mystéres a la pénétration

De natura Deorum, lib. 1, cap, xii,

nE

De legibus, hib, H, cap. x1v.



A8 THEORIE DE LA RELIGION unEch‘:.'

d’un génie excellent et sobre; dans unc époque
aussi lointaine nous avons pu reconnaitre quelques
grandes lignes.

Nous suivons ainsi les principaux procédés de
I'esprit humain qui, sous la double invocation de
Cérés et de Bacchus, dont au foud les mystéres
seressemblaient ', a distribué aux hommes suivant
la mesure de leurs forces un cnseignement reli-
gieux, scientifique et moral. Aprés s'étre montré
théologien et poéte, il a plus tard , parsa fécondité
philosophique, alimenté ces mémes mystéres, fon-
dement séculaire du polythéisme. La religion po-
pulaire a done toujours caché des vérités univer-
selles dont le développement a été successif; elle
était comme le voile du sanctuaire qui garda tou-
jours le dogme de l'unité divine, feu éternel et
sacré, entrefenu tour a tour par les législateurs et

O

par les philosophes. Dailleurs, méme dans le culte

' Recherches historiques et critiques sur les mystéres du
paganisme, par Sainte-Croix, t. H, p. 72, 73. Silvesire
de Sacy, qui a savamment annoté ouvrage de Satnte-
Croix, regarde le mythe de Bacchus comme le complément
de celui de CGéres, el pensc que les mysteres de ces deux
divinités ont la méme origine, et sont dus aux colonics

egypliennes.



A ARRS SRR N AL e Eoal End PRALJLLALE LAWY Ul.lJu\_{Uut MR

extérieur , Jupiter, maitre des hommes et des
dieux, Jupiter Olympien fut, plus tard, comme
I'ombre lumineuse de cette divine unité.

Ce ne fut pas aux prétres des divinités primi-
tives que la religion dut ses progrés, mais -3 des
poétes législateurs. Ici l'individualité du génie grec
commence a se dessiner. Sous les noms d’Orphée,
de Musée, de Linus, sous toutes les traditions qui
s’y rattachent depuis I'époque antéhomérique
jusqu’aux derniers jours de I'école d'Alexandrie,
nous pouvons reconnaitre des réformateurs. Il y
eut unesérie d’ homines, non prétres, mais poétes,
qui en dehors des castes sacerdotales civilisérent
leurs semblables en leur enseignant les arts et une
meilleure facon d’honorer les dieux. lls chantaient,
ils assujettissaient a la mesure et a la cadence les
préceptes transformés de la docirine égyptienne,
car la premiére langue que parlérent les législa-
teurs fut celle des vers dont la précision rhythmique

se grava facilement dans les esprits.

« I'uit haee sapientia quondam ,
Publica privalis secernere, sacra profanis;
Concubitu prohibere vago, dare jura maritis;
Oppida moliri, leges incidere ligno :
1 4



o0 THEORIE DE LA RELIGION GRECQUE.

sic honor ct nomen divinis valibus, alque
Carminibus venit *, »

Ces poétes sacrés méritérent vraiment de 'hu-
manité en instituant larégle de l'expiation®, d’aprés
laquelle tout meurtrier était soumis & des peines
dont la gravité dépendait de la perversité du cou-
pable. Quand il avait subi son chatiment, le meur-
trier était admis & 'expiation dont les cérémonies
devaient apaiser la colére des dieux. Désormais
il était interdit aux parents du mort de chercher
a tirer vengeance du crime expié; ils devaient
accepter une indemnité et pardonner l'injure. Peut-
étre ces poétes législateurs enseignérent-ils aussi
le dogme de la métempsycose®: & coup str ils

travaillerent & répandre de nobles el utiles

U Q. Horatl De arte poetica.

* Pausanias, lib. IX, cap. xxx.

3 Platon, dans le Cratyle, fait dire & Socrate que les dis-
ciples d'Orphée ont donné le nom de stua au corps de
I'homme, pour indiquer que Vdme y subit une peine el s’y
trouve comme dans une prison ou elle est gardée, Yvu go-
{ntar. Ge n'est pas assez pour affirmer que la doctrine com-
plete de la métempsycose ail fait partie de ['enseignement
des poétes_législatours.*



THEORIE DE LA RELIGION GRECQUE. 51

croyances, et plus communicatifs que la caste sa-
cerdotale, ils furent plus populaires.

- Mais aussi ces réformateurs furent combattus,
assaillis, et le mythe d’Orphée nous montre pour
Ja premiére fois dans P'histoire d'une maniére
éclatante que la vérité peut coliter la vie. Les
lambeaux de 'amant d’Eurydice ensanglantérent

les progres de la religion; plus tard la mort de
Socrate sanctionnera le triomphe de la philosophie.
C'est autour du nom d’'Orphée’, qui n’est pas un
personnage historique, mais la personnification

d'une époque, que le temps a accumulé les fables,

! Saint Augustin, qui avait profondément étudié 1'anti-
quité, d’abord en homme d’imagination qui désirait en jouir,
puis en chrétien qui voulaitla combalire, a relevé cette pré-
dominance du nom d’Orphée parmi ces poctes theologiens,
comme il les appelle, in quibus Orpheus maxime omniumn
nobilitatus est. (De civitate Dei, lib, XVI1II, cap. xx1v.) Aris-
tote qui, suivant le témoignage de Cicéron (De natura Deo-
rum, lib. 1, cap. xxxvI), niait I'existence d’Orphée, vou-
lait peut-étre dire qu’a ses yeux Orphée n’éfait pas un
individu mais un symbole. Sous ce dernier rapport le pré-
cepteur d’Alexandre ne pouvait méconnaitre I'importance
hist-rique d’Orphée, car n’a-t-il pas dit dans sa Métaphy-
sigue (lib. I, cap. 11), que {’Amide la philosophie est auss:
celui des mythes ?



22 THEORIE DE LA RELIGION GRECQUE,

les traditions, les doctrines. 11 y a eu plusieurs
Orphée a des époques et dans des contrées diffe-
rentes. Un mythe immortalisé par Virgile et par
Ovide fait d'Orphée la victime des femmes de

la Thrace qui le déchirérent.
« Discerptum latos juvenem sparsere per agros. »

Suivant d’autres traditions Orphée fut frappé de
la foudre, pour avoir révélé a des profanes les
plus secrets mystéres. A Orphée furent attribués
des hymnes composés & des époques ultérieures,
des idées et des raffinements métaphysiques avec
lesquelsles derniers représentantsde la philosophie
grecque prétendirent résister a l'invasion du chris-
tianisme. Proclus, comme 1'a remarqué Fréret,
entreprit- de montrer que la doctrine de Platon
était précisément la méme que celle des orphi-
ques. A tous les moments de la société antique,
alorigine, au milieu, au dénotiment, nous trouvons
la tradition d'Orphée, de sa fin tragique, de sa
science divine, comme pour nous avertir que le
sacrifice et la lutte sont les conditions fatales de

la vie du genre humain.




	image000
	image001
	image002
	image003
	image004
	image005
	image006
	image007
	image008
	image009
	image010
	image011
	image012
	image013
	image014
	image015
	image016
	image017
	image018
	image019
	image020
	image021
	image022
	image023
	image024
	image025
	image026
	image027
	image028
	image029
	image030
	image031
	image032
	image033
	image034
	image035
	image036
	image037
	image038
	image039
	image040
	image041
	image042
	image043
	image044
	image045
	image046
	image047
	image048
	image049
	image050
	image051
	image052
	image053
	image054
	image055
	image056
	image057
	image058
	image059
	image060
	image061
	image062
	image063
	image064
	image065
	image066
	image067
	image068
	image069
	image070
	image071
	image072
	image073
	image074
	image075
	image076
	image077
	image078
	image079
	image080
	image081
	image082
	image083
	image084
	image085
	image086
	image087
	image088
	image089
	image090
	image091
	image092
	image093
	image094
	image095
	image096
	image097
	image098
	image099
	image100
	image101
	image102
	image103
	image104
	image105
	image106
	image107
	image108
	image109
	image110
	image111
	image112
	image113
	image114
	image115
	image116
	image117
	image118
	image119
	image120
	image121
	image122
	image123
	image124
	image125
	image126
	image127
	image128
	image129
	image130
	image131
	image132
	image133
	image134
	image135
	image136
	image137
	image138
	image139
	image140
	image141
	image142
	image143
	image144
	image145
	image146
	image147
	image148
	image149
	image150
	image151
	image152
	image153
	image154
	image155
	image156
	image157
	image158
	image159
	image160
	image161
	image162
	image163
	image164
	image165
	image166
	image167
	image168
	image169
	image170
	image171
	image172
	image173
	image174
	image175
	image176
	image177
	image178
	image179
	image180
	image181
	image182
	image183
	image184
	image185
	image186
	image187
	image188
	image189
	image190
	image191
	image192
	image193
	image194
	image195
	image196
	image197
	image198
	image199
	image200
	image201
	image202
	image203
	image204
	image205
	image206
	image207
	image208
	image209
	image210
	image211
	image212
	image213
	image214
	image215
	image216
	image217
	image218
	image219
	image220
	image221
	image222
	image223
	image224
	image225
	image226
	image227
	image228
	image229
	image230
	image231
	image232
	image233
	image234
	image235
	image236
	image237
	image238
	image239
	image240
	image241
	image242
	image243
	image244
	image245
	image246
	image247
	image248
	image249
	image250
	image251
	image252
	image253
	image254
	image255
	image256
	image257
	image258
	image259
	image260
	image261
	image262
	image263
	image264
	image265
	image266
	image267
	image268
	image269
	image270
	image271
	image272
	image273
	image274
	image275
	image276
	image277
	image278
	image279
	image280
	image281
	image282
	image283
	image284
	image285
	image286
	image287
	image288
	image289
	image290
	image291
	image292
	image293
	image294
	image295
	image296
	image297
	image298
	image299
	image300
	image301
	image302
	image303
	image304
	image305
	image306
	image307
	image308
	image309
	image310
	image311
	image312
	image313
	image314
	image315
	image316
	image317
	image318
	image319
	image320
	image321
	image322
	image323
	image324



