
173

La igualdad y la no discriminación

Un derecho y una obligación

Epístola en homenaje al doctor Jorge Carpizo MacGregor

No tuve la oportunidad de ser tu alumna en las aulas de nuestra Facultad de 
Derecho porque nuestros horarios eran distintos. Sin embargo, eso no me 
quita el privilegio de considerarme tu discípula en un camino muy complica-
do, un camino que pocas personas han entendido y muchas malinterpretado 
o denostado: la defensa de los derechos humanos. Por eso puedo decir “con-
tigo aprendí”, así como dice la canción.

Te conocí como director del Instituto, de una manera muy satisfactoria, 
tanto, que la presumo una y otra vez. Seguramente no te acuerdas. Yo sí, y 
muy bien: había un concurso de oposición y, sin padrinazgos, sin conocer a 
nadie del personal académico, simplemente me presenté. Muchas personas, 
en aquel entonces, me consideraron osada; sólo Ignacio Galindo Garfias, mi 
maestro en el posgrado en aquellos años que cursé la maestría, me animó, 
me permitió pensar: “No tengo nada que perder y a lo mejor...”. Pues, sí, me 
presenté, y gané. ¿Suerte? En ese entonces creí que sí.

Tiempo después entendí que la había tenido, pero no en el sentido que 
casi siempre le damos a esta palabra: la fortuna que sonríe sin saber por qué; 
entendí que gané ese concurso porque en el Consejo Técnico del Instituto 
de esos años había una visión de la justicia firmemente arraigada; entendí 
que por eso salí bien de la prueba, a pesar de ser mujer, de mi juventud —de 
aquel entonces, desde luego— y de ser madre. Tres razones que me dieron 
muchas personas para desalentarme y explicar lo que para ellas era eviden-
te: no podría con la tarea de ser investigadora, y nunca sería admitida en 
ese círculo mágico de los Grandes Juristas de México —así, en masculino y 
con mayúsculas—; alguien se aventuró a decir que ese anhelo mío era una 
quimera y un imposible contigo como director. Pero se equivocaron; simple 
y llanamente se equivocaron. Es cierto, tuve suerte, pero en el sentido de 
privilegio, y con ella se me abrieron las puertas de un mundo que no estaba 
en mi imaginario cuando decidí ser abogada. Un mundo que, en un princi-
pio, percibí como muy técnico y rígido, pero que, a través de las reuniones 

    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

www.bibliojuridica.org

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

http://www.juridicas.unam.mx
http://www.bibliojuridica.org/


174 Alicia Elena Pérez Duarte y Noroña

del claustro académico que tú presidías, empecé a intuir con muchas posibi-
lidades de acción, de crítica, de impacto y de creatividad.

Un día te escuché hablar de derechos humanos; no de garantías ni de 
derechos fundamentales ni de derechos del hombre y del ciudadano; eso no 
me hubiera llamado la atención. Hablaste de derechos humanos, y lo hiciste 
de tal manera que me sentí incluida en el discurso, porque en tu forma de 
decir “humano” vi también mi manera de ser y ver la vida, así como percibí 
otras muchas maneras de ser y de ver la vida, tantas, que mi imaginario in-
dividual hizo caber a cada una de las personas que integramos ese elemento 
del Estado que es la población.

Con tu manera de explicar estos derechos, aquellos conceptos que ha-
bíamos pasado muy rápido, de manera vaga, difusa y confusa en la materia 
de internacional público en la licenciatura, adquirieron sentido como un 
compromiso de la humanidad frente a la dignidad de todas las personas, 
mujeres y hombres por igual; un compromiso sin fronteras e ineludible y, 
al mismo tiempo, muy frágil frente a las tentaciones del poder y del abuso 
del poder; por eso, es un compromiso que debemos renovar cotidianamen-
te en nuestro quehacer como juristas, como ciudadanas y ciudadanos; un 
compromiso que surgió históricamente en su forma actual después de las 
atrocidades de la Segunda Guerra Mundial, como una especie de mea culpa 
colectiva que nos impulsó a pensar en formas distintas de relación entre los 
gobiernos y las personas, de tal suerte que nunca más se volviera a repetir, 
eso que no supimos ver como seres humanos: la humillación, la tortura, la 
desaparición y el asesinato de millones de personas sólo porque uno se con-
sideró superior, llegó al poder, abusó de él y convenció a otros de que esa 
superioridad les daba derecho de deshacerse de todas las personas diferen-
tes que vivían en sus territorios; un compromiso que se ve sometido todos 
los días a presiones desmedidas, abusivas, tiránicas, y que sólo una voluntad 
colectiva puede sostener, mantener y fortalecer.

Con tu manera de ver estos derechos moviste —queriéndolo o no— 
mi conciencia clasemediera, ya acomodada en algo tan científico y técnico 
como el estudio del derecho económico. Una manera de decir las cosas y 
explicar los derechos humanos que me cuestionó y me obligó a reorientar 
mi trabajo, primero hacia la célula de la sociedad, hacia la familia como 
institución, las familias como un reconocimiento de las diversidades que se 
encierran en ese núcleo básico. Ésa fue la dirección por la que opté, porque 
considero que es en ese espacio social en donde se reproducen las relacio-
nes de poder/sumisión, de supra/subordinación, de igualdad/discriminación 
de inclusión/exclusión que vemos en las comunidades, las sociedades, las 
naciones. Es ahí en donde aprendemos a ser personas y distinguir la otre-

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



175EPISTOLARIO

dad, como dijo Ortega y Gasset. En ese núcleo se consolidan los mejores 
mecanismos de socialización y naturalización de los estereotipos dictados, 
la cultura patriarcal que no discriminan a las mujeres y a quienes no corres-
pondemos con el prototipo que se dibuja en el imaginario colectivo de nues-
tro país cuando se dice Hombre, así con mayúscula: ser humano, varón, 
blanco, económicamente solvente, casado, entre los 35 y 45 años de edad, 
buen padre de familia, practicante de una de las religiones judeocristianas 
mayoritarias en el país, con todo lo que pueda significar ese perfil excluyente 
del resto de los seres humanos.

Es un espacio que para nosotras las mujeres puede ser el obstáculo más 
grande para el desarrollo de nuestras capacidades y fuente de violencia ine-
narrable, de humillación y deshumanización. Pero es también el espacio 
desde donde podemos impulsar cambios profundos si logramos hacer que 
los principios de igualdad, no discriminación y respeto por la dignidad y la 
libertad de las personas se aprendan con los primeros pasos de cada niña y 
cada niño que nace en este país.

Estas reflexiones coinciden, temporalmente, con tu época de presiden-
te de la Comisión Nacional de los Derechos Humanos y con el periodo en 
que había sido nombrada magistrada en el Tribunal Superior de Justicia 
del Distrito Federal. Menudo compromiso: hacer justicia. ¿Cómo? Era una 
pregunta que me hacía constantemente, y que me hizo seguir avanzando en 
el estudio de los derechos humanos.

Estaba y estoy convencida de que cumplir con esta tarea fundamental 
requiere del conocimiento del derecho y de la jurisprudencia; de las normas 
vigentes y de la teoría que las explica. Pero también se debe exigir sensibili-
dad para analizar y valorar los elementos y hechos que integran y singulari-
zan los hechos y las normas que se analizan, al tiempo que exige congruen-
cia con los principios que emanan de la dignidad humana. Conocimiento, 
sensibilidad y congruencia son características especialmente importantes en 
la conjugación de la promoción y defensa de los derechos humanos con las 
tareas de procurar y administrar justicia. En estos espacios no hay manera 
de hacer abstracción de la complejidad de las relaciones humanas y toda la 
gama de sentimientos, algunos contradictorios, que se entretejen en ellas; 
no queda otra salida que revisar cada caso tomando en cuenta las múltiples 
dimensiones en que se puede “decir la justicia” precisamente para, para-
dójicamente, respetar el principio de igualdad de todas las personas ante la 
ley y hacerlo en congruencia con la dignidad que nos es común a todas las 
mujeres y todos los hombres.

Tiempo después, cuando ya eras el primer presidente de la Comisión 
Nacional de Derechos Humanos, leí tu defensa de un concepto que, como 

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



176 Alicia Elena Pérez Duarte y Noroña

tal, hasta ese momento era desconocido por mí: el derecho a ser diferentes. 
Ese día entendí cuál era el sentido de mi inconformidad con lo que sabía del 
derecho tradicional y de sus prácticas todavía más tradicionales; empecé a 
profundizar en lo que significa la igualdad entre seres diversos por las razo-
nes que sean; en lo que significa la igualdad de oportunidades para el desa-
rrollo pleno de las capacidades de cada persona independientemente de las 
diferencias que tenemos por sexo y sexualidad, edad, ideología, religión, na-
cionalidad; la igualdad de inicio y de resultados, más allá de la igualdad ante 
la ley como principio de derechos humanos y de garantías constitucionales. 
Así, mi feminismo encontró un cauce jurídico: los derechos de las mujeres.

Entendí que en un mundo dominado por ideologías construidas des-
de el prototipo patriarcal, según el cual todos los seres humanos podemos 
“aplanar” nuestras diferencias a partir de una norma constitucional, es fun-
damental repensar y reconstruir nuestra idea del derecho de tal suerte que 
entendamos a la igualdad y la no discriminación con una naturaleza onto-
lógica distinta: son principio y fin del derecho, porque germinan y crecen en 
la dignidad humana. Por eso, sólo por eso, debemos impulsar la conciencia 
de que la diversidad es una riqueza de la humanidad, la igualdad un dere-
cho de todas las personas y la no discriminación, una obligación cívica, ética 
y jurídica de cada mujer y de cada hombre, indispensable para hacer que la 
igualdad en la diversidad sea factible en un país como el nuestro.

Efectivamente, varones y mujeres somos diferentes, pero somos igual-
mente diferentes. Ninguno de los dos géneros es prototipo de lo humano, 
como tampoco lo es ninguna raza, religión o estilo de vida. La conjunción 
de ambos géneros, la complejidad de las relaciones, las contradicciones in-
dividuales y colectivas, sí son prototipo de lo humano. El conocimiento y 
aceptación de esta realidad es el primer paso hacia el respeto a la diferencia, 
tan necesaria en nuestras sociedades, tan necesaria en el equilibrio de las 
relaciones humanas.

Me parece que en nuestra realidad social no se puede concretizar la 
igualdad a través de una declaración normativa, y mucho menos preten-
diendo que la diversidad se esconda detrás de prototipos como el que ejem-
plifiqué anteriormente, o permitiendo que la mitad de la población —las 
mujeres— quede invisibilizada detrás de un genérico masculino gramati-
calmente impuesto por un grupo de ilustres varones que integraban la Real 
Academia de la Lengua Española o perpetuando un imaginario colectivo 
nacional de nuestros orígenes comunes a través del cual las personas indí-
genas, sus comunidades, sus usos y costumbres, sus culturas y lenguas, se 
pierden o se excluyen del desarrollo, o desvirtuando la justicia en aras de 
un supuesto derecho a la vida de un no ser que esconde prejuicios y funda-

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



177EPISTOLARIO

mentalismos religiosos respecto de la maternidad y del cuerpo de las muje-
res o pretendiendo que existe una única forma de expresar el amor y vivir 
la sexualidad que se impone en aras de la moral y las buenas costumbres, 
de lo “natural” y beneficioso para la infancia, discriminando así a todas las 
personas que tienen una opción distinta, y privándolas —salvo en el Distrito 
Federal— del derecho a contraer matrimonio y a formar una familia. Hay 
muchas otras formas de “aplanar” la diversidad y de discriminar a las per-
sonas diferentes, pero con estos ejemplos basta.

Me parece que por el momento es importante reconocer que debemos 
seguir impulsando el concepto de que la igualdad como principio universal 
de los derechos humanos sustentada en la dignidad humana implica que las 
diferencias biológicas o culturales; las derivadas de la pertenencia a grupos 
étnicos o económicos; la  edad, las preferencias sexuales, las capacidades y 
la salud, la condición civil o las diferencias ideológicas o religiosas, son una 
riqueza de los Estados democráticos, y, por tanto, no deben traducirse en 
relaciones de desigualdad, supra/subordinación o explotación.

Para sostener este principio, para apoyarlo y construir a partir de ellos, 
se debe reconocer a la no discriminación como el segundo de los principios 
de los derechos humanos, que implica la eliminación de toda distinción, ex-
clusión o restricción basada en las características específicas de una persona, 
que tenga por objeto o resultado menoscabar o anular el reconocimiento, 
goce o ejercicio de los derechos humanos y las libertades fundamentales en 
las esferas política, económica, social, cultural y civil, así como en el ámbito 
de la vida privada, tal como señalan los instrumentos internacionales sobre 
la eliminación de la discriminación racial y la existente contra las mujeres.

La no discriminación se ha construido como un derecho a no ser dis-
criminado, pero su vigencia exige de la corresponsabilidad en nuestro en-
torno, porque también va más allá de las normas, las políticas públicas o las 
estructuras que las vigilan, pues somos las personas quienes rechazamos o 
excluimos a la otredad, excluimos a personas por no ser similares a nuestra 
imagen prototípica, por no pensar como “el nosotros” como “lo nuestro”; 
la discriminación tiene raíces profundas en nuestra cultura. Por todo ello, 
afirmo que el principio de la no discriminación, al traducirse en una acción 
cotidiana, se convierte en una obligación concomitante a la igualdad que 
vivimos como un derecho.

Son las estructuras sociales y jurídicas de un Estado democrático de 
derecho las que propician una organización social y política en la que todos 
los hombres y todas las mujeres podamos tener las mismas oportunidades de 
desarrollo y participación. En ellas, los principios de igualdad y no discrimi-
nación surgen de la experiencia colectiva vivida, y están vinculados con un 

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



178 Alicia Elena Pérez Duarte y Noroña

imperativo ético y de justicia social, que es la equidad; ambos principios se 
sustentan en una característica inherente a la naturaleza humana, que es la 
conciencia de la dignidad que nos distingue a los seres humanos, tal como 
se señala en la Declaración Universal de los Derechos Humanos, en los dos 
Pactos y en todos los instrumentos internacionales que de ella derivan.

En este contexto, estarás de acuerdo en que esta experiencia vivida con-
jugada y armonizada a la teoría del derecho permite hablar, como se ha 
hecho hasta ahora, del derecho a la igualdad y el derecho a la no discrimina-
ción. Sin embargo, como puedes ver, mi propuesta apunta a la responsabili-
dad de quienes somos el elemento más importante del Estado: la población. 
Un elemento al que debemos ver con un papel distinto y más activo en la 
construcción de la democracia, que tanto trabajo nos está costando; en es-
pecial ahora, pues parece que nuestro sistema político se ha desmoronado, 
produciéndonos la sensación de que vivimos en un Estado fallido; ahora, 
cuando el miedo colectivo que se arraiga en la inseguridad nos hace caer en 
el error de pensar que es normal que se asesine a “los malos”, que el ejérci-
to haga el trabajo de las policías, que se detenga a personas, se les presente 
ante la sociedad a través de los medios como culpables y se les obligue a de-
mostrar su inocencia violentando todas las reglas del debido proceso.

En estos momentos, las mujeres y los hombres que integramos la po-
blación debemos asumir un papel protagónico —el central, diría yo— para 
recuperar nuestro Estado de derecho. Una forma de hacerlo es promover 
la introyección en la memoria colectiva de la premisa básica de los sistemas 
jurídicos: a todo derecho corresponde una obligación, ese sano principio de 
la cultura de la legalidad. En este caso, debemos reconocer que tenemos la 
responsabilidad/obligación de no discriminar para poder exigir el derecho 
a la igualdad de oportunidades, como tenemos la obligación de respetar las 
leyes, en especial las de convivencia y tránsito, a las que todo el mundo nos 
sentimos con derecho de desconocer, para poder exigir el derecho a una 
vida digna, incluso en ciudades tan complejas como la ciudad de México.

En este momento, le pregunto a mi querido maestro y colega si consi-
dera pertinente afirmar conmigo que ha llegado el momento de reorientar 
la forma en que se estudia el derecho en México. Me parece que debemos 
abandonar la enseñanza exegética, que si bien ha sido muy criticada por 
grandes maestros, sigue vigente en las aulas de escuelas y facultades del país, 
porque es más fácil enseñar a partir del texto de una norma, sus “técnicas” y 
los llamados “métodos” sin profundizar en el análisis tanto de los contextos 
históricos y culturales en que surgió como de aquellos en que se aplica. Me 
parece que debemos fortalecer la capacidad analítica y crítica de alumnas 
y alumnos, de tal suerte que sean capaces de reconocer el impacto diferen-

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



179EPISTOLARIO

ciado que produce —querámoslo o no— una norma jurídica en casos de-
terminados y, lo más importante, en las personas que están involucradas en 
ellos, dependiendo de factores tales como edad, sexo, capacidad económica, 
religión, escolaridad, pertenencia étnica, etcétera. Es decir, los factores que 
justifican el derecho a ser diferente del que tú hablaste hace ya algunos años. 
Esta es la realidad, y en ella, la igualdad formal ante la ley es un principio 
que debemos respetar y defender, pero no podemos soslayar que el acceso a 
la justicia está plagado de obstáculos para la mayoría de la población; a las 
y los juristas nos toca ayudar a salvarlos de la mejor manera posible, porque 
cada uno de esos obstáculos es una violación a derechos humanos provoca-
da por las mil caras que tiene la discriminación.

Así, en la medida en que se avanza en el arraigo de una cultura de la 
legalidad que favorece el fortalecimiento de los derechos humanos, de la con-
ciencia cívica, de la solidaridad y del respeto a la dignidad humana, las y 
los juristas trabajamos de nuestro lado para hacer valer estos mismos prin-
cipios en los espacios en donde la justicia se hace, se enseña, se construye, se 
analiza, y damos tiempo a que se replantee nuestro pacto social, ahora con 
bases más sólidas e incluyentes; con esquemas y sistemas que aprovechen 
la riqueza de nuestra diversidad; con leyes que garanticen la participación 
igualitaria, estructuras institucionales que la trabajen y políticas públicas 
que las hagan efectivas. Es decir, nos toca, como especialistas en el estudio 
y formación de otro de los componentes del Estado, sus leyes, impulsar la 
aceptación de las diferencias y oponernos a todos los actos y omisiones que 
impliquen cualquier tipo de discriminación.

Van estas reflexiones como muestra de la huella que dejas en quienes 
hemos tenido la oportunidad y el privilegio de estar más o menos cerca de 
ti, así como de mi admiración y respeto.

Alicia Elena Pérez Duarte y Noroña*

*		 Investigadora en el Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM.

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas




