
 

 

 

 

A propósito de los derechos politicos 

de los pueblos indígenas en México 

 

David CIENFUEGOS SALGADO
* 

Guadalupe CORDERO PINTO
** 

 

 

SUMARIO: I. Los pueblos indígenas. II. Las reformas 

constitucionales mexicanas. III. Los sistemas jurídicos 

indígenas. IV. Tres casos ante la justicia electoral. A. Caso 

Tanetze de Zaragoza. B. Caso Filemón Navarro. C. Caso 

Cherán. 

 

 

I. Los pueblos indígenas 

Avanzamos algunos datos para contextualizar el tema del reconocimiento de los 

derechos políticos de los pueblos indígenas de México. 

De acuerdo con algunas estimaciones, a principios de siglo XXI los pueblos 

indígenas en todo el mundo sumaban entre 350 y 400 millones de personas que 

representaban, en terminus cuantitativos, más de 6 mil lenguas y culturas, 

distribuidas en alrededor de 70 países.1 De esta población, se ha estimado que en 

                                                           
* Miembro del Sistema Nacional de Investigadores. Profesor en la Facultad de Derecho de la UNAM. 
** Doctora en Derecho. Profesora de la Facultad de Derecho de la Universidad Autónoma de 
Chiapas. Coordinadora de Investigación y Posgrado de la propia Facultad de Derecho de la 
UNACH. 
1 CELADE-CEPAL-UNICEF, Censos 2010 y la inclusión del enfoque étnico: hacia una construcción 
participativa con pueblos indígenas y afrodescendientes de América Latina, Santiago, 2009, p. 71, 
en http://www.eclac.org/publicaciones/xml/3/37453/S57SyC-L3095e-P.pdf (consulta de septiembre 
de 2011). 

www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

www.bibliojuridica.org

http://www.eclac.org/publicaciones/xml/3/37453/S57SyC-L3095e-P.pdf
http://www.eclac.org/publicaciones/xml/3/37453/S57SyC-L3095e-P.pdf
http://www.juridicas.unam.mx
http://www.bibliojuridica.org/


Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo 
 
 

 
82 

América Latina viven entre 30 y 40 millones de indígenas, que incluye a más de 

400 grupos identificables. 

Los países que cuentan con mayor población indígena en América Latina con 

base en los censos del año 2000 son los siguientes:2 Perú, con aproximadamente 

8,5 millones; Bolivia, con 5 millones; y Guatemala; con 4,6 millones. Además, se 

encuentran los países que tienen entre 1 millón y 500 mil indígenas (el Ecuador, el 

Brasil, Chile, Colombia, la República Bolivariana de Venezuela). Finalmente, los 

que tienen menos de 500 mil (Honduras, Panamá, el Paraguay, Costa Rica, El 

Salvador, la Argentina, Nicaragua y el Uruguay).  

Ahora bien, desde el punto de vista de la importancia demográfica de la población 

indígena con respecto a la población nacional, Bolivia (62,2%), Guatemala (41%) 

y el Perú (32%) son los países donde ésta representa entre la mitad y un tercio de 

la población total.3 Le siguen aquellos países donde la población indígena son 

minorías nacionales y representan entre un 5 y un 10% de la población total, que 

son Panamá (10.1%), Honduras (7%), el Ecuador (6,8%), y Chile (4,6%) en el año 

2000, y Nicaragua (5%) según las estimaciones de 1990. Con porcentajes menores 

se encuentran los países de Colombia (3,4%), Republica Bolivariana de Venezuela 

(2,2), Costa Rica y el Salvador (1,7%), Uruguay (1,6%), Argentina (1%) y Brasil 

(0,4%). 

En el caso mexicano las variaciones en estos datos son importantes. De acuerdo 

con datos del censo 2010, la población mexicana que habla una lengua indígena 

es de 6.9 millones, con lo cual su proporción es de 6.6% del total de la población 

de 3 años y más. 

Aquí cabe señalar que en la elaboración de los censos nacionales se utilizan 

criterios discutibles en la determinación de los que se consideran indígenas. Son 

varias las razones de la ausencia de datos concretos: no existen criterios 

consensuados para identificar a las personas como indígenas, algunos gobiernos 

niegan la presencia indígena en su territorio o, en su caso, las personas indígenas 

niegan su identidad por temor a la discriminación. 

Este es el contexto de los países latinoamericanos y de México, que sirven para 

entender la trascendencia del reconocimiento de un régimen de derechos 

diferenciado, respecto del grueso de la población, para los miembros de pueblos y 

                                                           
2 Ibidem, p. 72. 
3 Idem. 



A PROPÓSITO DE LOS DERECHOS POLÍTICOS DE LOS PUEBLOS INDÍGENAS EN MÉXICO 
Cienfuegos Salgado  -  Cordero Pinto 

 

 
83 

comunidades indígenas, entendido esto en una perspectiva individual, pero 

también colectiva, en temas de naturaleza política.4 

II. Las reformas constitucionales mexicanas 

Diez años después de la reforma constitucional mexicana de agosto de 2001, el 

tema indígena es un tema inacabado en el derecho público mexicano. Si bien ha 

sido abordado desde otras disciplinas como la antropología y la sociología 

jurídicas, bien pronto su análisis se hizo de un espacio en el derecho 

constitucional, vía el reconocimiento de las particularidades de los pueblos y 

comunidades indígenas en el ámbito de las constituciones locales primero y en la 

Constitución federal local después. Más tarde, se ha visto como se ha ampliado su 

análisis en ámbitos como el electoral y el procesal, por citar los que nos interesan. 

Poco a poco, desde el derecho constitucional se fue construyendo un corpus 

normativo que, en principio, pretendía normar los derechos de los pueblos y 

comunidades indígenas y que en principio se veía ajeno a las obligaciones 

contraídas por el Estado mexicano en diversos instrumentos internacionales. El 

trecho que se ha recorrido para tal construcción ha sido largo. 

No cabe duda que la visión liberal racionalista, así como el predominio de una 

visión individualista, basada en la autonomía personal, hizo que el camino fuera 

más complejo cuando se trataba de fraguar instituciones que mediaran entre el 

Estado y aquellas sociedades que integran en su ser cultural lo que denominamos 

“usos y costumbres” y que en nuestro país son caracterizadas bajo el calificativo 

de “indígenas”. El avance se ha ido dando así, desde la individualidad en el orden 

jurídico hacia lo que en el siglo XX empezó a discutirse: la existencia de un 

derecho colectivo, el basamento de la idea de la libre determinación de los pueblos 

indígenas.  

La reforma constitucional de enero 19925 elevó a rango constitucional la 

protección de los derechos de los pueblos indígenas en los siguientes términos  

La nación mexicana tiene una composición pluricultural sustentada 

originalmente en los pueblos indígenas. La ley protegerá y promoverá el 

desarrollo de sus lenguas, culturas, usos, costumbres, recursos y formas 

                                                           
4 Véase al respect, Felipe Gómez Isa y Susana Ardanaz Iriarte, eds., La plasmación política de la 
diversidad. Autonomía y participación política indígena en América Latina, Bilbao, España, 
Universidad de Deusto, 2001. 
5 Diario Oficial de la Federación, 28 de enero de 1992. 



Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo 
 
 

 
84 

específicas de organización social, y garantizará a sus integrantes el efectivo 

acceso a la jurisdicción del Estado… 

Con dicho precepto, se aceptaba que la sociedad mexicana es culturalmente 

heterogénea, o más aun, que la sociedad mexicana es un conjunto de sociedades. 

Así puede entenderse el reconocimiento de los derechos colectivos de los pueblos 

indígenas, que, insistimos, tendría también un equivalente en el ámbito 

individual. 

Sin embargo, pronto se hizo evidente que tal regulación constitucional no era 

suficiente. Después de la reforma constitucional de 1992, otras entidades seguirían 

el ejemplo de incorporar en sus textos constitucionales prescripciones sobre este 

reconocimiento de la pluriculturalidad: San Luis Potosí y Sonora, en 1992; 

Veracruz y Nayarit, en 1993; Durango, Jalisco y Chihuahua, en 1994; México, en 

1995; Campeche, en 1996; Quintana Roo, en 1997; y, Michoacán, en 1998. 

Por otra parte, el levantamiento armado en Chiapas en 1994, llevó a diversas 

negociaciones entre el movimiento y el gobierno mexicano, las cuales trajeron 

consigo los denominados Acuerdos de San Andrés, los cuales debían ser llevados 

ante el órgano legislativo federal para su constitucionalización. Ese es el origen, 

tras reflexiones, debates y polémicas, de la reforma constitucional publicada en el 

Diario Oficial de la Federación del 14 de agosto de 2001. 

La reforma de 2001 reiteró lo relativo a la integración pluricultural de la nación. 

Allí mismo el Órgano reformador de la Constitución destacó la importancia de las 

instituciones sociales, económicas, culturales y políticas de los pueblos 

indígenas, el derecho a su libre determinación, a la aplicación de sus propios 

sistemas normativos en la regulación y solución de sus conflictos internos, a la 

elección de sus autoridades y representantes para el ejercicio de sus propias 

formas de gobierno interno. Esto lo resaltamos a partir del mismo texto 

constitucional: 

Artículo 2o.- La Nación Mexicana es única e indivisible. […] 

Son comunidades integrantes de un pueblo indígena, aquellas que formen 

una unidad social, económica y cultural, asentadas en un territorio y que 

reconocen autoridades propias de acuerdo con sus usos y costumbres. 

El derecho de los pueblos indígenas a la libre determinación se ejercerá en un 

marco constitucional de autonomía que asegure la unidad nacional. El 

reconocimiento de los pueblos y comunidades indígenas se hará en las 

constituciones y leyes de las entidades federativas, las que deberán tomar en 



A PROPÓSITO DE LOS DERECHOS POLÍTICOS DE LOS PUEBLOS INDÍGENAS EN MÉXICO 
Cienfuegos Salgado  -  Cordero Pinto 

 

 
85 

cuenta, además de los principios generales establecidos en los párrafos 

anteriores de este artículo, criterios etnolingüísticos y de asentamiento físico. 

A. Esta Constitución reconoce y garantiza el derecho de los pueblos y las 

comunidades indígenas a la libre determinación y, en consecuencia, a la 

autonomía para: 

I. Decidir sus formas internas de convivencia y organización social, 

económica, política y cultural. […] 

III. Elegir de acuerdo con sus normas, procedimientos y prácticas 

tradicionales, a las autoridades o representantes para el ejercicio de sus 

formas propias de gobierno interno, garantizando la participación de las 

mujeres en condiciones de equidad frente a los varones, en un marco que 

respete el pacto federal y la soberanía de los estados. […] 

VII. Elegir, en los municipios con población indígena, representantes ante 

los ayuntamientos. 

Las constituciones y leyes de las entidades federativas reconocerán y 

regularán estos derechos en los municipios, con el propósito de fortalecer la 

participación y representación política de conformidad con sus tradiciones y 

normas internas. 

VIII. Acceder plenamente a la jurisdicción del Estado. Para garantizar ese 

derecho, en todos los juicios y procedimientos en que sean parte, individual o 

colectivamente, se deberán tomar en cuenta sus costumbres y especificidades 

culturales respetando los preceptos de esta Constitución. Los indígenas 

tienen en todo tiempo el derecho a ser asistidos por intérpretes y defensores 

que tengan conocimiento de su lengua y cultura. 

Las constituciones y leyes de las entidades federativas establecerán las 

características de libre determinación y autonomía que mejor expresen las 

situaciones y aspiraciones de los pueblos indígenas en cada entidad, así 

como las normas para el reconocimiento de las comunidades indígenas como 

entidades de interés público. […] 

Como puede verse, y en lo que interesa abundar en este trabajo, se dio el 

reconocimiento de que los pueblos indígenas pueden constituir y nombrar 

autoridades propias con base en su derecho interno, ese que hemos denominado 

usos y costumbres. Y ese reconocimiento se adicionó con el reconocimiento de un 

estatus particular. Aquí queremos destacar lo relativo a los derechos políticos, 



Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo 
 
 

 
86 

señalando la forma en que la justicia electoral ha respondido a los 

cuestionamientos que desde ese derecho alterno se han planteado.  

Para ello resulta importante explicar algunos rasgos de los sistemas jurídicos 

indígenas, que en lo general no presentan un exceso de formalismo jurídico. Cabe 

aclarar que hablamos en plural de los sistemas jurídicos porque no existe un único 

modelo, considerando sólo los grupos etnolingüísticos reconocidos en México 

(62), aunque resulta posible señalar rasgos característicos. 

III. Los sistemas jurídicos indígenas 

Frente a la pretensión tradicional de un modelo jurídico cerrado, que excluye la 

posibilidad de un sistema alterno o paralelo, poco a poco, los estados 

contemporáneos fueron reconociendo la pluralidad jurídica. El desarrollo de ello 

ocurrió a lo largo de los siglos, no hay que olvidar, por citar un ejemplo, de 

algunas ciudades europeas que en el siglo XVI reconocían lo que hoy 

consideramos jurisdicciones diversas: los fueros. 

Habrá que tener presente que en este momento no se tienen, como ocurrirá a fines 

del siglo XVIII, asambleas, congresos, legislaturas que dicten la ley; y por tanto no 

se reconoce el principio de igualdad que se corresponde con la idea de una ley de 

carácter general. Cuando esto se haga presente, veremos como la posibilidad de 

una pluralidad jurídica, la existencia de fueros especiales, es decir, de derechos 

diferenciados, se anula. 

Esta diferencia resulta sustancial para entender el derecho de los pueblos 

indígenas. Señala González Galván6 que el derecho indígena puede entenderse 

como  

la intuición del orden que desarrollan los pueblos originarios de un territorio-

país-Estado, basada en la creencia de que todas las fuerzas-elementos-

energías-razones que existen en la naturaleza son orgánicamente solidarias, y 

donde el hombre es tomado en cuenta como parte de ellas como ente colectivo 

y cuya obligatoriedad-legalidad de sus reglas orales está legitimada-

justificada en la repetición de conductas que se remontan a los inicios de su 

mundo, al mundo de los ancestros, los ante(s)pasados, próximos y lejanos.  

En esta propuesta de definición se evidencia un sistema de creencias que parte de 

principios cosmológicos y colectivistas. Otra definición es la que aporta Oscar 

                                                           
6 Jorge Alberto González Galván, El estado, los indígenas y el derecho, México, UNAM, 2010, p. 
210. 



A PROPÓSITO DE LOS DERECHOS POLÍTICOS DE LOS PUEBLOS INDÍGENAS EN MÉXICO 
Cienfuegos Salgado  -  Cordero Pinto 

 

 
87 

Correas,7 para quien el derecho indígena es “el conjunto de normas que tienen 

eficacia en comunidades que han sobrevivido a la opresión del estado moderno, y 

es un fenómeno que los sociólogos del derecho denominan “pluralismo jurídico”. 

Estas son apenas algunas aportaciones de muchas que han tratado de dar un 

contenido al concepto de derecho indígena. Ello implica, como ocurre con la 

mayoría de instituciones de las sociedades pluriculturales que la definición de lo 

que es el derecho indígena está inacabada. Se ha ido construyendo principalmente 

desde la doctrina, aunque los tribunales también han tenido mucho qué decir, 

como veremos en el caso mexicano. 

Entre las peculiaridades del derecho indígena, que se resaltan por los estudiosos 

de los pueblos y comunidades indígenas, se encuentran los siguientes elementos 

grosso modo que integran su origen y alcance, los cuales solo a modo 

ejemplificativo se muestran aquí en términos generalizadores: 

En primer lugar esta el tema de las autoridades. A diferencia del aparato 

legislativo estatal, en el seno de estas sociedades indígenas el órgano encargado de 

crear o establecer normas es, principalmente, un consejo de ancianos o una 

asamblea comunitaria. Por supuesto, frente a la característica escrita de las 

normas estatales, hay que señalar que las indígenas son, por regla general, de 

naturaleza oral. En este escenario, serán los ancianos quienes reinterpreten y re-

actualicen las reglas. Esta facultad se soporta en el hecho de haber ejercido todos 

los cargos públicos,8 y por tanto contar con experiencia respecto de los temas que 

se someten a su conocimiento. En cualquier caso, estas facultades suelen 

otorgarse a los miembros más respetados del pueblo o comunidad indígena. 

Existen otras autoridades, encargadas de otras funciones, como los comisarios o 

agentes municipales, y en algunos casos quienes desempeñan la función judicial, 

una suerte de jueces comunitarios. 

El segundo tema es el de las notas que distinguen las normas de los derechos 

indígenas. Como adelantamos éstas son consuetudinarias y orales. 

Respecto de la consuetudinariedad normativa, debe decirse que para los pueblos 

indígenas, la costumbre debe entenderse como una práctica reiterada aprobada 

socialmente, que exige determinados comportamientos sociales. Esta visión 

                                                           
7 Óscar Correas, Pluralismo jurídico, alternatividad y derecho indígena, México, Fontamara, 2003, p. 
11. 
8 Jorge Alberto González Galván, op. cit., nota 2, p. 202. 



Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo 
 
 

 
88 

excluye el derecho escrito y codificado, como conocemos el derecho estatal, 

característico de los sistemas de la familia jurídica romano germánica.  

Por cuanto hace a la oralidad, además de las valoraciones en torno a la existencia 

y desarrollo de alfabetos o abecedarios, debe tenerse presente que en las 

cosmovisiones indígenas la palabra cuenta y tiene relevancia o “valor” entre los 

miembros de la comunidad. 

Un tercer elemento lo constituyen los valores en que se funda el sistema jurídico 

indígena. En tal sentido se ha señalado que la solidaridad o el consenso social es 

uno de los principios, aunque también se hace referencia a la fraternidad entre 

integrantes de la comunidad, al surgir la idea de compañerismo y 

corresponsabilidad de los unos a los otros. Este elemento es característico de la 

cosmovisión indígena. 

Finalmente, y en concordancia con los anteriores, el cuarto elemento es el de los 

derechos, los cuales adquieren en el contexto indígena un carácter colectivo y 

comunitario, por lo cual están relacionados con temas identitarios: derechos 

lingüísticos, religiosos, educativos y políticos. 

Como hemos adelantado, nos interesa destacar algunos aspectos de los derechos 

políticos de los pueblos y comunidades indígenas. Para ello debe tenerse presente 

que hasta ahora son pocos los estudios que se han hecho sobre el particular. La 

mayoría de estudios sobre derechos políticos y sobre sistemas electorales se 

ocupan de los ámbitos genéricos tanto a nivel federal, estatal y municipal. Son 

escasas las investigaciones que se ocupan de tales temas en el ámbito indígena, en 

donde se utilizan, lo que denominamos usos y costumbres, verdaderas prácticas 

jurídicas que forman parte del pluralismo jurídico del Estado mexicano. 

Hay que enfatizar que en el sistema jurídico mexicano, las elecciones mediante los 

denominados usos y costumbres constituyen parte de ese derecho alternativo al 

que nos hemos referido. Coincidentes con lo dicho, a pesar de las variedades que 

podemos encontrar en los más de sesenta grupos etnolingüísticos reconocidos en 

el país, es posible encontrar similitudes en el tratamiento de los derechos políticos 

y de los sistemas electorales utilizados para designar y elegir a los integrantes de 

los gobiernos indígenas. 

Cipriano Flores Cruz señala que los usos y costumbres son un conjunto de 

normas, instituciones y procedimientos que regulan la organización de las 

elecciones y la integración de los órganos de representación popular municipal y 



A PROPÓSITO DE LOS DERECHOS POLÍTICOS DE LOS PUEBLOS INDÍGENAS EN MÉXICO 
Cienfuegos Salgado  -  Cordero Pinto 

 

 
89 

comunitaria.9 Así, el conjunto de normas constituye un sistema propio que 

contiene reglas para que los indígenas ejerciten sus derechos políticos con la 

finalidad de integrar sus gobiernos, en términos de la prerrogativa reconocida en 

la Constitución federal y en tratados internacionales suscritos por el Estado 

Mexicano. 

Esta idea puede desprenderse de los artículos 2°, apartado A, fracción VII, y 115, 

fracción III, último párrafo de la Constitución Federal, por medio del cual se 

garantiza a los indígenas el acceso a los cargos de representación política dentro 

del sistema electoral diseñado por los partidos políticos, así como dentro de sus 

propios sistemas electorales. 

En ambos casos, resulta evidente que la jurisdicción electoral tiene como objetivo 

garantizar una tutela judicial efectiva a los miembros de las comunidades, en lo 

concerniente a sus derechos políticos electorales, insisto, tratándose tanto del 

sistema electoral establecido por el ordenamiento mexicano como de los sistemas 

electorales que les son propios. 

Así, el Poder Judicial de la Federación, a través de las salas que integran el 

Tribunal Electoral tiene la competencia para resolver, interpretar y aplicar la 

normatividad electoral para proteger jurídicamente a las comunidades indígenas, 

con base en principios del pluralismo jurídico. En tal tesitura, el TEPJF ha ido 

estableciendo criterios con una interpretación a favor de los grupos minoritarios. 

Tal es el caso de los criterios relativos a la ampliación de la suplencia de la queja, 

la aplicación e interpretación del principio pro homine o pro libertate, el principio pro 

actione, y el per saltum.  

En el momento actual, los estados que contemplan sistemas electorales basados 

en usos y costumbres son: Campeche, Chiapas, Distrito Federal, Durango, 

Guerrero, Jalisco, Nayarit, Oaxaca, Puebla, San Luis Potosí, Sonora, Tabasco, 

Tlaxcala y Veracruz.10 

Siguiendo el mandato constitucional, cada entidad federativa regula el 

reconocimiento de los derechos políticos de los pueblos y comunidades indígenas 

vinculados para designar sus gobiernos. Hay diferentes principios que pueden 

                                                           
9 Cipriano Flores Cruz, “Características, regulación y perspectivas del sistema electoral por usos y 
costumbres”, en Derechos indígenas y elecciones, México, Tribunal Electoral del Poder Judicial de 
la Federación, 2003, p. 36. 
10 Salvador O. Nava Gomar, “Derecho indígena electoral comparado” en Revista Quid Iuris, 
Chihuahua, Tribunal Electoral de Chihuahua, año 3, vol. 7, 2008, p. 42. 



Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo 
 
 

 
90 

desprenderse de los mandatos constitucionales y legales locales. Por ejemplo, en 

Chiapas se dispone que en los distritos y municipios con población indígena, se 

prefiera por parte de los institutos políticos el registro de candidatos indígenas, 

previo proceso de selección interna, en los que se respeta sus tradiciones, usos y 

costumbres. Si bien la redacción puede parecer limitada, resulta evidente que 

constituye un reconocimiento de las particularidades de estos grupos. De igual 

manera, en San Luis Potosí se prevé que, en municipios con población 

mayoritariamente indígena, los partidos políticos procuren incluir en sus planillas 

durante la renovación de los ayuntamientos a elementos que pertenezcan a los 

grupos étnicos presentes. 

En términos generales, son pocos los casos en el ámbito local en que se ha 

legislado en materia indígena, como el caso del estado de Oaxaca11, al modificar 

su Constitución local y la ley electoral para reconocer las elecciones autoridades 

municipales mediante usos y costumbres. Cabe señalar que no sólo reconoció la 

composición étnica plural, también ordenó que la ley dispusiera de normas, 

medios y procedimientos que protegieran y preservaran el acervo cultural de las 

etnias, además de promover el desarrollo de las formas de organización social de 

las comunidades indígenas. 

En esa misma entidad, se ha tenido que resolver judicialmente si los indígenas 

pueden formar un partido político; es decir, si gozan del derecho de asociación, 

como cualquier ciudadano. Tal fue el caso del Partido de Unidad Popular 

promovido por el Movimiento de Unificación y Lucha Triqui resuelto por el 

Tribunal Electoral del Estado de Oaxaca el 10 de noviembre de 2003.12 

Las propuestas legislativas frente al problema de sub-representación indígena en 

México, ha tenido diversas respuestas y pocas soluciones efectivas. En la historia 

reciente se cuenta con la iniciativa de reforma al artículo 54, fracción I, de la 

Constitución Federal, promovida por los partidos de la Revolución Democrática y 

del Trabajo ante la LVIII Legislatura del Congreso de la Unión, cuyos términos 

fueron los siguientes: 

Un partido político, para obtener el registro de sus listas regionales, deberá 

acreditar que por lo menos los 5 primeros candidatos de cada una de éstas, 

                                                           
11 En esta entidad federativa, la elección de sus autoridades por medio de los usos y costumbres se 
presenta en los 418 de los 570 municipios existentes. 
12 Francisco Martínez Sánchez, “El primer partido político indígena en México”, Derecho y Cultura; 
México, DF, no. 13, enero-abril 2004, pp. 114-116. 



A PROPÓSITO DE LOS DERECHOS POLÍTICOS DE LOS PUEBLOS INDÍGENAS EN MÉXICO 
Cienfuegos Salgado  -  Cordero Pinto 

 

 
91 

representan a cada una de las etnias existentes en la circunscripción 

electoral plurinominal y que participa con los candidatos diputados por 

mayoría relativa en por lo menos 200 distritos uninominales.13 

De la misma manera, el 30 de junio de 2010 se dio cuenta de la presentación de 

un punto de acuerdo en el Senado de la República para exhortar a todas las 

autoridades del país que garanticen los derechos políticos de los ciudadanos en 

México, en particular el de las mujeres.14 

Pero el espectro completo de los derechos indígenas ha mostrado que, en 

ocasiones, son los miembros de la comunidad misma quienes marginan a otro 

sector de la comunidad, tal como se observó en el asunto de Eufrosina Cruz y 

como se ha resuelto en casos como el de Santiago Yaveo, Oaxaca (SUP-JDC 

12/2002) donde el Congreso de ese Estado anuló la elección realizada por la 

Asamblea del pueblo en la cabecera municipal, sin tomar en cuenta a la población 

de las demás agencias municipales; es decir, discriminando a las mujeres y 

hombres residentes fuera de la cabecera, así como infringiendo el principio de 

universalidad del sufragio.15 Por lo tanto, la autonomía indígena no puede 

entenderse exenta de control jurisdiccional, a través del cual se puedan aplicar los 

derechos y principios fundamentales del país, mediante las impugnaciones que los 

integrantes de los pueblos ventilen. 

En el caso particular nos vamos a referir a tres asuntos que nos parece son 

paradigmáticos en el sentido de que nos permiten una aproximación a lo que está 

ocurriendo en los tribunales mexicanos con respecto de los derechos de los 

pueblos y comunidades indígenas. La selección ciertamente es arbitraria, pero 

consideramos muestran diversos aspectos de la problemática que tiene aún el 

análisis de los derechos de los pueblos y comunidades indígenas en sede 

jurisdiccional, tema cuya discusión resulta oportuna. 

                                                           
13 Idem. p. 107 
14 Sandra Torres Pastrana. “Garantizar derechos políticos de las mujeres piden legisladores”. 
Cimacnoticias. www.cimacnoticis.com/site/08070-Garantizar-derechos.33888.html  
15 Este caso produjo la aprobación de la siguiente tesis relevante: USOS Y COSTUMBRES. 
ELECCIONES EFECTUADAS BAJO ESTE RÉGIMEN PUEDEN SER AFECTADAS SI VULNERAN 
EL PRINCIPIO DE UNIVERSALIDAD DEL SUFRAGIO. Tesis S3EL 151/2002. Jurisprudencia y 
Tesis relevantes. Op. Cit. p. 956-957. Puede revisarse Marco Antonio Zavala Arredondo. 
“Elecciones indígenas en México: Los límites constitucionales de las tradiciones y prácticas 
comunitarias”, Revista de la Facultad de Derecho de México, Núm. 246, Julio-Diciembre 2006, p. 
459-473 

http://www.cimacnoticis.com/site/08070-Garantizar-derechos.33888.html


Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo 
 
 

 
92 

IV. Tres casos ante la justicia electoral 

Nos permitiremos ofrecerles, de manera sucinta, tres casos que han sido 

conocidos y resueltos por la Sala Superior del Tribunal Electoral del Poder 

Judicial de la Federación. Por supuesto, admitimos que esta participación resulta 

sumamente restrictiva, a la vista del siguiente cuadro que muestra los asuntos 

vinculados con usos y costumbres indígenas, entre 2007 y 2011: 

 

Con el anterior señalamiento, avanzamos en la exposición de solo tres asuntos 

resueltos por el TEPJF. Se trata de asuntos promovidos por integrantes de 

comunidades indígenas de estados diversos, pero identificados por su alta 

población indígena: Oaxaca, Guerrero y Michoacán. 

El primer caso es del municipio oaxaqueño de Tanetze de Zaragoza, cuyo análisis 

está vinculado con el derecho de acceso a la justicia electoral. El segundo caso es 

el de Filemón Navarro, indígena guerrerense, cuyo análisis está relacionado con 

las acciones afirmativas a favor de los indígenas. Finalmente, el tercer caso es el 

de Cherán, en Michoacán, y está relacionado por el reconocimiento de los usos y 

costumbres o de las prácticas jurídicas electorales en una comunidad determinada. 

Dejamos mencionados que existen otros casos relevantes, mismos que pueden ser 

consultados a través de las sentencias dictadas por el TEPJF, mismas que pueden 

ser consultadas libremente en la página Web institucional 

(http://www.te.gob.mx). Hay otros casos, que ameritan un estudio 

pormenorizado, pero que no han llegado al TEPJF, como sería el de Eufrosina 

Cruz Mendoza, quien luego de participar en elecciones municipales su triunfo fue 

invalidado toda vez que en el sistema tradicional de su municipio (Santa María 

Quiegolani, Oax.) las mujeres no podían ser electas a cargos gubernativos. 

En suma, creemos que este análisis somero permitirá referirnos a elementos 

básicos que conforman los criterios del TEPJF, construidos a lo largo de estos 

años.  

2007 2008 2009 2010 2011

Oaxaca 16 40 2 57 96 211

Sonora 9 9

Tlaxcala 1 2 3 2 8

Distrito Federal 2 3 5

Michoacán 1 4 5

Estado De México 3 3

Chiapas 2 1 3

Guerrero 2 1 3

Puebla 2 2

Tabasco 1 1

Total 21 43 21 63 102 250

Entidad
Año

Total

http://www.te.gob.mx/


A PROPÓSITO DE LOS DERECHOS POLÍTICOS DE LOS PUEBLOS INDÍGENAS EN MÉXICO 
Cienfuegos Salgado  -  Cordero Pinto 

 

 
93 

A. CASO TANETZE DE ZARAGOZA 

Este asunto se resolvió en la sentencia dictada en el expediente SUP-JDC-

11/2017. De manera resumida puede señalarse que en esta sentencia se hicieron 

valer una serie de principios que hacen evidente la existencia de un régimen 

diferenciado a favor de las comunidades indígenas. El énfasis que justifica tal 

régimen se encuentra en lo excepcional de las condiciones políticas, económicas, 

sociales y culturales que persisten en dichas comunidades.  

En el caso, la impugnación promovida por diversos habitantes de la comunidad 

indígena de Tanetze de Zaragoza, Oaxaca, versó esencialmente en combatir el 

efecto del decreto 365 emitido por la LIX Legislatura del Estado de Oaxaca, 

mediante el cual se ratificó el acuerdo y declaración del Consejo General del 

Instituto Estatal Electoral, que reconoció la falta de condiciones adecuadas para 

realizar elecciones tendentes a renovar concejales del ayuntamiento de dicho 

municipio. 

Debe señalarse, antes del análisis pertinente, que este municipio (también 

conocido como San Juan Tanetze o San Juan Tanetze de Zaragoza), está en la 

región de la Sierra Norte o Sierra Juárez del estado de Oaxaca. Tiene una 

superficie de 58.69 km2. La mayoría de sus 1707 habitantes habla el idioma 

zapoteco (didza shidza). 

Los hechos. Los promoventes afirmaron que desde fines del 2002, la Legislatura 

del Estado de Oaxaca decretó la “desaparición de poderes” en el municipio de 

Tanetze, por lo que se designó un administrador municipal, sin que hasta la fecha 

en que se promovió el JDC (enero de 2007), se haya convocado a nuevas 

elecciones. Sin embargo, se constató que en diversos momentos hubo actividades 

de las autoridades electorales locales tendentes a lograr la realización de 

elecciones municipales. 

Así, el 22 de marzo de 2005, se llevó a cabo una reunión de trabajo con el fin de 

llegar a un consenso respecto a la posibilidad de realizar la elección de 

autoridades municipales; en dicha reunión participaron tres comisiones de 

ciudadanos del municipio de Tanetze, el Director de Elecciones por Usos y 

Costumbres del Instituto Estatal Electoral de Oaxaca (IEEO), entre otros. El 14 

de febrero de 2006, la “Asamblea General de Ciudadanos” de dicho municipio 

indígena, designó a sus autoridades municipales bajo el “sistema normativo 

indígena”, así mismo se realizaron gestiones con autoridades estatales, con el 

objetivo de conseguir su reconocimiento, lo cual no sucedió.  



Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo 
 
 

 
94 

El 21 de febrero de 2006, el Presidente del Consejo General del IEEO solicitó al 

administrador municipal que informara de la fecha y hora en la cual se realizaría 

la elección de autoridades municipales. En respuesta a la misma, por medio de los 

oficios 110/2006 y 126/2006, el administrador del municipio, señaló que no 

existían las condiciones para llevar a cabo la elección de autoridades municipales 

en el municipio. El 20 de diciembre de 2006, el Consejo General del IEEO, con 

base en el informe rendido por Director de Elecciones por Usos y Costumbres, 

emitió un acuerdo por el cual declaró que en el municipio de Tanetze de Zaragoza 

no existían las condiciones necesarias, para llevar a cabo la elección de 

autoridades municipales bajo las normas de derecho consuetudinario. El 21 de 

diciembre del 2006, la LIX Legislatura del Estado de Oaxaca, emitió el Decreto 

número 365 por el cual ratificó el acuerdo del Consejo General del IEEO. El 30 

de diciembre de 2006, se publicaron en el Periódico Oficial del estado, tanto el 

acuerdo del Consejo General del IEEO, como el Decreto número 365 emitido por 

la Legislatura estatal. 

El 07 de enero de 2007, se presentó un escrito por parte de los promoventes, en el 

cual solicitaron al Magistrado Presidente de la Sala Superior del TEPJF, su 

intervención para que se instruyera al Consejo General del IEEO, para que se 

convocara a asamblea a efecto de que pudieran elegir a sus autoridades 

municipales. En consecuencia el ordenó la formación del SUP-AG-1/2007, 

mismo que fue resuelto en sentido de reencauzar como JDC. 

La discusión jurídica. La litis del asunto versó básicamente en determinar si 

resultaba violatorio de los derechos político-electorales de los promoventes y de la 

comunidad indígena, el decreto número 365 emitido por  el Congreso de Oaxaca, 

el cual ratifica la determinación del Consejo General del IEEO, sobre la 

inexistencia de condiciones para celebrar elecciones regidas por las normas del 

derecho consuetudinario y, en consecuencia, autoriza al titular del Poder 

Ejecutivo local, para nombrar un representante que se haga cargo del gobierno 

municipal. 

Al informar a la autoridad jurisdiccional, el IEEO señaló que el plazo para 

presentar la demanda había expirado, ya que comenzó a contar el mismo, al día 

siguiente de que fue publicado en el Periódico Oficial del estado, esto fue el 30 de 

diciembre de 2006, por lo que se sostuvo que transcurrió del 2 al 5 de enero de 

2007 y la demanda no se presentó sino posteriormente, hasta el 11 de enero de 

2007. 



A PROPÓSITO DE LOS DERECHOS POLÍTICOS DE LOS PUEBLOS INDÍGENAS EN MÉXICO 
Cienfuegos Salgado  -  Cordero Pinto 

 

 
95 

La Sala Superior estimó, después de haber realizado un exhaustivo examen de 

diversos aspectos sociales, culturales, geográficos y políticos de la comunidad que 

era cuestionable exigírseles a los ciudadanos de ese municipio estar atentos al 

Periódico Oficial del estado de Oaxaca, toda vez que dadas sus condiciones era 

prácticamente imposible realizar tal conducta. Ante esta situación, se determinó 

que en el caso no resultaban aplicables diversos presupuestos básicos de la 

jurisdicción electoral, además de que la violación reclamada por los promoventes 

consistía, en última instancia, en la falta de celebración de elección regidas por los 

principios de usos y costumbres indígenas, por lo cual la situación anómala se 

prolongaba en el tiempo (desde el 2002) y por tanto, sus efectos se asemejan a los 

de tracto sucesivo. En este sentido, al persistir en el tiempo la ausencia de un 

proceso electivo, se podía afirmar que la violación seguía latente en tanto no se 

realizaran la elección de autoridades municipales. 

Asimismo, se determinó que el Decreto 365 de la legislatura local, se emitió en 

franca violación a la Constitución, toda vez que se omitió fundar y motivar la 

determinación de ratificar el acuerdo de la autoridad electoral local, y respecto de 

la autorización dada para el nombramiento del administrador municipal, no se 

expresan motivos, ni razones claras suficientes para optar por tal proceder. 

En el estudio de fondo del asunto, se realizó un amplio análisis de la suplencia de 

la queja en cuanto a que la Sala Superior, no solo está en aptitud de suplir la 

deficiencia en los motivos de inconformidad, sino como medida tuitiva especial, 

también corregir cualquier tipo de defecto o insuficiencia del escrito de demanda, 

con el objeto de que se pueda apreciar el acto que cause perjuicio a la demandada, 

aun y cuando dicho acto no haya sido impugnado en forma explícita, con la 

finalidad de que permita al juzgador examinar de manera objetiva las supuestas 

transgresiones a los derechos político-electorales aducidos por los promoventes; 

respondiendo todo lo anterior a las condiciones especiales de los pueblos 

indígenas derivados de su precaria situación económica y social. 

Resolución. En la sentencia del SUP-JDC-11/2017, la Sala Superior del TEPJF 

determinó revocar el Decreto 365 emitido por el Congreso del Estado de Oaxaca, 

debido a su falta de fundamentación y motivación, y se ordenó emitir un nuevo 

decreto que cumpliera con tales garantías. En cuanto al Consejo General del 

IEEO, la sentencia ordenó que en un plazo no mayor a 45 días a partir de la 

notificación de la ejecutoria, dispusiera de las medidas y consultas necesarias, 

para que se considerara la posibilidad de realizar elecciones de concejales en 



Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo 
 
 

 
96 

Tanetze. Asimismo, se ordenó la remisión de inmediato del acuerdo relativo, para 

que el Congreso local determine en su oportunidad el decreto correspondiente. 

Incidentes de cumplimiento. Con posterioridad a la emisión de la sentencia se 

promovieron diversos incidentes de inejecución de sentencia. No obstante, el 

IEEO realizó diversas reuniones de trabajo, las cuales no tuvieron el efecto 

deseado. Así la Sala Superior determinó que las reuniones no eran el único 

camino para que pudiera llevarse a cabo la elección de concejales de Tanetze de 

Zaragoza.  

En estas resoluciones incidentales sobresale que la elección de autoridades en los 

ayuntamientos que se rigen por usos y costumbres, se deben guiar en forma 

ordinaria bajo dichas usanzas y costumbres, y atendiendo además a las reglas 

complementarias que establezcan al respecto la Constitución y código electoral de 

dicha entidad federativa, por lo que supone que la facultad organizativa de tal 

elección recae en el IEEO, con la coadyuvancia de las autoridades de seguridad 

pública locales, para garantizar su realización pacífica. 

Debe destacarse que en dicha resolución, los magistrados integrantes de la Sala 

Superior del TEPJF, cuestionaron la función desarrollada por las autoridades 

electorales, especialmente la administrativa, que solo se encargaba de verificar las 

condiciones existentes en la localidad, vinculadas con la posible realización de 

comicios para elegir a los munícipes, y no, como sería lo lógico y útil, de 

conseguir un cambio de tales condiciones o circunstancias, presentes en el 

municipio. 

B. CASO FILEMÓN NAVARRO 

El segundo caso, resuelto en el expediente SUP-JDC-488/2009, privilegió una 

interpretación a favor de la protección de los derechos político-electorales de los 

miembros de las comunidades indígenas. En este asunto, el promovente Filemón 

Navarro Aguilar se vio afectado por una resolución intrapartidaria la cual calificó 

en forma errónea las presentación de diversa documentación que lo acreditaba 

con la calidad y como representante indígena, para poder acceder como candidato 

a diputado por la vía plurinominal del Partido de la Revolución Democrática 

(PRD) mediante el principio de acción afirmativa, consagrado en los estatutos de 

dicho partido. 

Los hechos. El 14 de enero de 2009 se publicó la convocatoria mediante la cual el 

VII Consejo Nacional del Partido de la Revolución Democrática, invitó a los 

militantes y simpatizantes para la selección de los candidatos a diputados 



A PROPÓSITO DE LOS DERECHOS POLÍTICOS DE LOS PUEBLOS INDÍGENAS EN MÉXICO 
Cienfuegos Salgado  -  Cordero Pinto 

 

 
97 

federales por los dos principios a integrar la Cámara de Diputados del Congreso 

de la Unión. Mediante sesión del 23 de enero de 2009, en el primer Pleno 

Extraordinario, el VII Consejo Nacional del PRD, acordó reservar la elección de 

las doscientas candidaturas a diputados federales por el principio de 

representación proporcional. 

Filemón Navarro Aguilar presentó su propuesta para ser considerado como 

candidato a diputado federal de representación proporcional, promoviéndose 

como aspirante a candidato propietario y Antonio Cayetano Díaz como suplente. 

En el formato respectivo, ambos ciudadanos se promueven con base en la acción 

afirmativa indígena recogida en las disposiciones estatutarias del PRD. 

Los días 28, 29 y 30 de marzo de 2009, se celebró el 2° Pleno extraordinario del 

VII Consejo Nacional del PRD, en el cual se aprobaron las candidaturas de 

diputados federales por el principio de representación proporcional. El 3 de abril 

siguiente, Filemón Navarro, en su calidad de precandidato, impugnó en 

inconformidad dicha aprobación. La inconformidad dio lugar al expediente 

INC/GRO/570/2009, que fue turnado a la Comisión Nacional de Garantías del 

PRD, la cual resolvió el 13 de abril de este año, en el sentido de declarar 

infundados los agravios del impugnante. Inconforme con esa resolución, el 22 de 

abril de 2009, Filemón Navarro, promovió el juicio registrado como: SDF-JDC-

163/2009, ante la Sala Regional Distrito Federal del TEPJF, la cual declinó su 

competencia y remitió los autos a la Sala Superior del propio TEPJF. 

Por acuerdo plenario de 5 de mayo de 2009, la Sala Superior resolvió que era de 

su competencia conocer y resolver este juicio, en consecuencia lo radicó y registró 

con la clave de expediente SUP-JDC-466/2009, mismo que una vez sustanciado, 

resolvió mediante ejecutoria del 13 de mayo del mismo año, en la cual revocó la 

resolución emitida por la Comisión Nacional de Garantías del PRD, en el recurso 

INC/GRO/570/2009. El 18 de mayo de 2009, en cumplimiento a dicha 

ejecutoria, la Comisión Nacional de Justicia del PRD, emitió nueva resolución en 

el recurso de inconformidad, en la cual de nueva cuenta denegó la pretensión del 

actor. Disconforme con la determinación anterior, el 23 de mayo de este año, 

Filemón Navarro Aguilar, promovió nuevo JDC, que es el que se analiza. 

La discusión jurídica. La litis del asunto versó esencialmente, en la inclusión de 

Filemón Navarro Aguilar en la lista de candidatos a diputados de representación 

proporcional de la Cuarta Circunscripción Plurinominal, postulada por el PRD, y 

el acto reclamado es la resolución de 18 de mayo de 2009 emitida por la Comisión 



Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo 
 
 

 
98 

Nacional de Garantías del PRD. La Sala Superior consideró que eran válidas las 

pretensiones del actor por las razones que a continuación se exponen: 

La Comisión Nacional de Garantías del PRD, en su resolución señaló que las 

candidaturas fueron reservadas para su designación directa y por ello, dicha 

Comisión, tiene amplias facultades para determinar quienes deben integrar las 

listas de candidatos a diputados federales, por lo que suponiendo que el actor 

hubiera acreditado los requisitos de mérito, eso no garantiza la candidatura 

pretendida. En este sentido, la Sala Superior determinó que como lo menciona el 

actor en su escrito inicial, la elección o designación interna de los candidatos, 

debe estar apegada a la normatividad interna de dichos partidos y en su caso, a las 

reglas precisadas en la convocatoria o acuerdo emitido al respecto, y por tanto no 

se ajusta al marco jurídico el designar a los candidatos con base en el prudente 

arbitrio de la autoridad intrapartidista, como lo dispuso en la resolución 

combatida. 

La resolución impugnada, tiene su origen en la sentencia emitida el SUP-JDC-

466/2009, en la cual se conmina al ahora demandado a emitir una nueva 

resolución en la que se ordene a la Comisión de Candidaturas del PRD, realice el 

requerimiento relativo a la demostración de la calidad y representación indígena, 

omitido en la resolución combatida mediante el juicio federal electoral 

primigenio. Ahora bien, por lo que toca a este punto, el actor presentó las pruebas 

requeridas por la autoridad partidaria, la cual calificó de extemporáneas, lo cual es 

incorrecto, ya que a juicio de Sala Superior, en la presente resolución determinó 

que se apreciaron indebidamente las pruebas y en consecuencia, acogió la 

pretensión del actor, en el sentido de revocar dicha resolución intrapartidaria. 

Resolución. En virtud de lo anterior, la Sala Superior determinó revocar la 

resolución dictada por la Comisión Nacional de Garantías, en el recurso de 

inconformidad INCGRO/570/2009, mediante la cual deja fuera de la lista de 

candidatos a diputados de representación proporcional del PRD, al actor del 

presente juicio.  

En la sentencia del TEPJF se declaró que Filemón Navarro Aguilar tenía derecho 

a figurar como candidato a diputado federal por el principio de representación 

proporcional en la lista de la cuarta circunscripción plurinominal electoral, dentro 

de la acción afirmativa indígena, y se ordena al PRD a que en el término de tres 

días, lo incluya en dicha lista. 



A PROPÓSITO DE LOS DERECHOS POLÍTICOS DE LOS PUEBLOS INDÍGENAS EN MÉXICO 
Cienfuegos Salgado  -  Cordero Pinto 

 

 
99 

Incidentes de cumplimiento. En este asunto se dieron dos incidentes por indebido 

incumplimiento de la sentencia dictada por el TEPJF. 

Primer incidente. Derivado de que el 15 de junio de 2009, el PRD emitió el 

acuerdo CPN/022-c/2009, en el que se en cuyo resolutivo único, se ordena 

registrar en el lugar nueve de la lista de candidatos de la cuarta circunscripción 

plurinominal electoral, la fórmula de candidatos conformada con Filemón 

Navarro Aguilar como propietario e Ilich Augusto Lozano Herrera como 

suplente. Se debe señalar que omitió incluir dentro de dicha fórmula al suplente 

registrado en la fórmula original, es decir, a Antonio Cayetano Díaz. Por ello, 

mediante el registro de la candidatura en el lugar noveno de la lista respectiva, se 

afectaron los derechos de los candidatos propuestos por la acción afirmativa 

joven.  

Derivado de esta situación, la Sala Superior determinó decretar el incumplimiento 

de la sentencia por una parte de la Comisión Política Nacional del PRD, al 

desatender los derechos de las demás acciones afirmativas, en específico a la 

acción afirmativa joven situada originalmente en el noveno lugar de la lista; y por 

otra parte, el Consejo General del Instituto Federal Electoral, al no respetar los 

derechos precisados. Por tanto, el 1 de junio de 2009,  la Sala Superior resolvió el 

presente incidente, de la siguiente manera: incluir a la fórmula completa 

compuesta Filemón Navarro Aguilar como candidato propietario y Antonio 

Cayetano Díaz como suplente, en las posiciones 1, 3, 5 y 7 de la lista, y así 

respetar la acción afirmativa indígena sin causar algún agravio a las demás 

fórmulas. 

Segundo incidente. En un segundo incidente, el promovente Ricardo Gerardo 

Higuera, considerándose afectado por el cambio realizado, solicitó ser reubicado 

en el lugar siete de la lista de candidatos a diputados federales por el principio de 

representación proporcional, al ser esta la posición en la cual fue registrado 

originalmente, basando su pretensión en la falta de cumplimiento del requisito de 

la calidad de indígena del suplente, Antonino Cayetano Díaz, en la fórmula 

original cuyo titular es Filemón Navarro Aguilar. No obstante el dicho del 

incidentista, la Sala Superior, el 22 de julio de 2009, determinó declarar infundada 

la petición de éste. 

C. CASO CHERÁN 

El último asunto se resolvió en el expediente SUP-JDC-9167/2011. En la 

resolución dictada resulta interesante destacar que se expusieron diversos 



Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo 
 
 

 
100 

principios, entre los cuales destaca el de protección a las comunidades y pueblos 

indígenas, consagrados tanto en la Constitución como en diversas disposiciones 

normativas internacionales. El litigio en comento, versó primordialmente, acerca 

de la capacidad de Cherán, un municipio indígena del estado de Michoacán, para 

convocar a elecciones conforme al sistema de usos y costumbres, a pesar de la 

inexistencia de un procedimiento en la normatividad local para garantizar el 

ejercicio de este derecho. Es decir, la aplicación directa de un mandato 

constitucional pese a la falta de desarrollo legal. 

Los hechos. El 6 de junio de 2011,  dos mil trescientos doce integrantes de la 

comunidad indígena de Cherán, Mich., presentaron una petición ante el Instituto 

Electoral del Estado de  Michoacán (IEEM), para  celebrar elecciones bajo sus 

usos y costumbres, así como hacer de su conocimiento que en asamblea general 

determinaron no participar en las elecciones ordinarias. El 11 de septiembre del 

mismo años, se notificó a los integrantes de dicha comunidad michoacana, 

mediante acuerdo CG38/2011, que el IEEM carecía de atribuciones para resolver 

sobre la celebración de elecciones bajo el principio de usos y costumbres. 

Inconformes con dicha resolución, el 15 de septiembre del corriente año, 

promovieron per saltum, un JDC ante la responsable, el cual fue recibido por la 

Sala Regional Toluca, identificándose bajo la clave ST-JDC-187/2011. 

Dicha Sala Regional, el 21 de septiembre de 2011 emitió un acuerdo por el que 

solicitó a la Sala Superior del TEPJF ejerciera la facultad de atracción sobre el 

mencionado expediente, el cual fue remitido al la Sala Superior, con la misma 

fecha, mediante el oficio TEPJF-ST-SGA-OA-956/2011. Los integrantes de la 

Sala Superior, el 24 de septiembre siguiente, emitieron su resolución respecto al 

expediente SUP-SFA-35/2011, en el cual determinaron que no era procedente la 

solicitud de ejercicio de la facultad de atracción, ya que la competente para 

conocer del asunto, era la Sala Superior. 

La discusión jurídica. En esencia, la litis del asunto versó en determinar si la 

comunidad indígena de Cherán tiene el derecho de elegir a sus autoridades o 

representantes conforme a sus usos y costumbres, a pesar de la inexistencia de un 

procedimiento en la normatividad local michoacana para garantizar el ejercicio de 

ese derecho. 

El argumento que hizo valer el Consejo General del IEEM, en su informe, fue que 

la normatividad estatal no establece algún procedimiento y tampoco otorga 

atribuciones a dicho órgano para resolver sobre la celebración de elecciones bajo 



A PROPÓSITO DE LOS DERECHOS POLÍTICOS DE LOS PUEBLOS INDÍGENAS EN MÉXICO 
Cienfuegos Salgado  -  Cordero Pinto 

 

 
101 

el sistema de usos y costumbres, como pretendían hacerlo los habitantes de 

Cherán. 

En este caso, al no señalarse específicamente los agravios por parte de los 

demandantes, la Sala Superior procedió a suplir tal  deficiencia, así como su 

ausencia total, en virtud de las disposiciones normativas tanto constitucionales, 

legales e internacionales que promueven el auspicio de estos derechos en el JDC 

relacionado con miembros de comunidades indígenas. 

En su estudio de fondo, la Sala Superior determinó, que la resolución emitida por 

el IEEM, incumplió con la aplicación de las reformas constitucionales en materia 

de derechos humanos, publicadas en el Diario Oficial de la Federación el 10 de junio 

de 2011, en cuanto a que: 

 La autoridad electoral local (el IEEM), obstaculizó e impidió, el ejercicio de 

los derechos político-electorales de los habitantes de dicha comunidad y limitó 

el ejercicio de autogobierno, que implica elegir libremente el sistema electoral 

ordinario o consuetudinario, al estimar que la petición no podía ser atendida a 

falta de una ley secundaria. 

 A pesar de estar en aptitud de realizar una consulta, a efecto de establecer si 

era voluntad de la mayoría de los miembros de la comunidad indígena adoptar 

el sistema de usos y costumbres, para posteriormente informar al Congreso 

estatal, no la realizó. 

Resolución. En virtud de lo anterior, se determinó por parte de la Sala Superior, 

que los integrantes de la comunidad de Cherán tienen derecho a solicitar la 

elección de sus propias autoridades, siguiendo sus normas y procedimientos 

tradicionales, con pleno respeto a los derechos humanos.   

Por tanto se revocó el acuerdo CG-38/2011, emitido por el IEEM, y para 

cumplimentar de manera efectiva la determinación arriba señalada, se ordenó que 

dicho Instituto deberá señalar, si la mayoría de los integrantes de la comunidad 

indígena de Cherán, están de acuerdo en celebrar elecciones por el sistema de usos 

y costumbres, y de estimar condiciones favorables par la celebración de estos 

comicios, someter al Congreso local los resultados de la consulta, a efecto de que 

dicha autoridad emita el decreto en el cual se señale la nueva fecha de la elección 

y de toma de posesión. 

Asimismo, se señaló que el Congreso estatal, una vez emitida la resolución del 

IEEM, deberìa disponer las consultas así como las medidas adecuadas para que se 

establecieran las condiciones de diálogo y consenso para que se lleven a cabo las 



Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo 
 
 

 
102 

elecciones en Cherán, bao el sistema de usos y costumbres. También se vinculó a 

dicho Congreso para que armonizara la Constitución y leyes estatales, de acuerdo 

con la Constitución federal y los instrumentos internacionales, a efecto de 

garantizar el cumplimiento de los derechos políticos de los integrantes de pueblos 

indígenas. 

Como puede observarse de lo hasta aquí narrado, el TEPJF ha estado dictando 

criterios relevantes para dar contenido a los derechos de los pueblos indígenas. 

Numerosos asuntos han permitido delinear una doctrina jurisprudencial en torno 

a estos derechos, y ello merece destacarse, toda vez que la naturaleza de tribunal 

constitucional que se ha reconocido al TEPJF debe justificarse adecuadamente, y 

en el caso, la emisión de estos criterios permite hacer claramente. 

El análisis de los casos en los cuales se han revisado cuestiones relativas a los 

derechos de los pueblos y comunidades indígenas desde la instauración del JDC, 

y especialmente desde la reforma de 2001, serviría para determinar el cambio que 

ha representado para el derecho mexicano que los tribunales empiecen a dar 

respuesta a los problemas del pluralismo jurídico y de la diversidad cultural. 

 




