Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx www.bibliojuridica.org

La educacion intercultural y las lenguas indigenas

Humberto SANTOS BAUTISTA"

Introduccion

La Interculturalidad se plantea como un espacio de dialogo posible, donde la
diferencia cultural, se valore como el eje alrededor del cual, se aprenda a disfrutar
la diversidad. Por supuesto, la interculturalidad no puede ser reducida a los
procesos educativos formales, porque una educacién que asuma criticamente la
dimension de la diversidad cultural en la escuela, supone trascender esos marcos
ortodoxos. La interculturalidad se plantea como una nueva forma de organizar el
conocimiento, como espacio de didlogo entre el saber universal y los saberes
locales.

En esa perspectiva, los procesos interculturales entendidos como espacios
vivenciales de aprendizaje, se sustentan en los valores identitarios, alrededor de los
cuales los pueblos indigenas han organizado su vida cotidiana y sus luchas de
resistencia. Esta situacion nos lleva a hacer una revision critica a lo que, desde
nuestra vision, ha convertido a la interculturalidad en un concepto vacio, por la
ausencia de contextualizacion con relacion a las culturas indigenas, sus territorios y
sus procesos identitarios. Desde esta mirada, habria que identificar tres
dimensiones de la interculturalidad:

1. La vision indigenista de la interculturalidad, que pretendié circunscribir la
interculturalidad solo a la educacion formal, para atender las necesidades y
demandas de los pueblos y comunidades indigenas, incorporando de manera
posterior a la poblacién afrodescendientes, lo cual, en realidad, siempre fue
una especie de extension del indigenismo de viejo cufio, solo que ahora se

* Doctor en Ciencias Sociales por la Universidad Auténoma Metropolitana. Profesor fundador de El
Colegio de Guerrero.


http://www.juridicas.unam.mx
http://www.bibliojuridica.org/

Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo

adicionaba el hecho de que habia un reconocimiento oficial, en base a las
reformas al Articulo Segundo y Cuarto de la Constitucidn, como respuesta
oficial al incumplimiento de los Acuerdos de San Andrés Larrainzar con el
EZLN. Desde esa mirada se concibieron las reformas que gradualmente se
vinieron haciendo en los programas educativos de la educacion indigena y se
disenaron los proyectos de las Universidades Interculturales que se crearon
hace apenas una década.

2. La vision de la interculturalidad en los marcos de la globalizacion, como una cuestion
necesaria por el fendmeno de la mundializacién de la economia y en la
perspectiva de incorporar como sujetos del mercado a los pueblos y
comunidades indigenas. En esa perspectiva, era claro que los indigenas no
tenian ninguna posibilidad de competir en los mercados internacionales,
excepto por los recursos naturales de sus territorios en los que se encuentran
ubicados. Las reservas de agua y de minerales no podia pasar inadvertida para
los grandes consorcios internacionales, quienes le metieron investigacion de
punta para tener informacion privilegiada sobre las riquezas naturales de esos
territorios.

3. La vision intercultural desde los propios pueblos indigenas, que tenido un camino
mas tortuosos en el proceso de construccidén, porque por un lado, no se ha
podido sacudir plenamente la influencia de las tendencias antropoldgicas que
solo los concibe como objetos de estudio y sus culturas siguen sin salir del
cerco del folklore, y por otro, los esfuerzos por recuperar las formas de
pensamiento indigena desde la matriz cultural, que es sostenida por profesores
indigenas y algunos intelectuales que vienen desde el campo de la educacién.
Esta es todavia una propuesta inédita, pero es, sin duda, la de mayores
alcances por su vinculacion directa con las comunidades y porque parte de un
cuestionamiento radical a la ortodoxia tedrica. Es todavia un proyecto en
ciernes, pero el didlogo al que convoca, es sin duda, uno de los mas
interesantes, porque es un debate desde los sujetos y con los sujetos, es decir,
es un didlogo intercultural que empieza en la problematizaciéon de las
posibilidades de sobrevivencia de las culturas de los pueblos indigenas en el
mundo global, en la perspectiva de que hay una experiencia milenaria de
estrategias para preservar la cultura en condiciones adversas, y que pueden ser
aleccionadoras para el mundo contemporaneo.

Es en este ultimo campo desde donde vamos a intentar problematizar el papel de la

312



LA EDUCACION INTERCULTURAL Y LAS LENGUAS INDIGENAS
Santos Bautista

lengua en el proceso de construccidn de la educacion intercultural.
La Educacion Indigena en el contexto actual

Los contextos en el que se desarrolla la educacion indigena y sus resultados
desalentadores -pese al esfuerzo de buena parte de las maestras y los maestros
bilingiies-, parecen ser la evidencia de que hace falta una pedagogia transgresiva,
que nos permita romper con una especie de monocultura del saber, lo cual implica
reconocer otras formas de saber que no son legitimadas por la escuela: las practicas
sociales que estan basadas en los conocimientos indigenas y que no son evaluados
como importantes o rigurosos. En esa perspectiva, para la escuela, todas las
practicas sociales que se organizan segun este tipo de conocimientos no son
creibles, no existen y no son visibles. En consecuencia, la escuela termina
legitimando las diferencias al pretender dar trato igual a desiguales, porque las
diferencias son siempre desiguales y con esto inferioriza todo aquello que no quede
comprendido dentro de sus pardmetros.

Para revertir esta situacion, hay que crear una pedagogia del desaprendizaje, para abrir
la posibilidad de organizar el pensamiento en la escuela, a partir de una especie de
ruptura con el pensamiento pedagogico tradicional. Por supuesto, esa alternativa
solo puede ser viable desde una nueva mirada, capaz de entender que la diversidad
del mundo es inagotable. Este seria el desafio de una educacion intercultural
bilingiie, que armonice los saberes y las practicas, potenciando la inteligencia de los
nifios sin destruir su diversidad creativa. Ese seria un principio fundamental para
organizar la escuela, porque por lo que hay que aprender es a mirar la diversidad
sin relativismos. En este proceso de cambio, necesitamos una educacion
intercultural que signifique en si misma, una forma diferente de organizar el
conocimiento en la escuela. Naturalmente, esto tendra consecuencias teoricas y
politicas, toda vez que representa un cambio de mirada filoséfica y epistemologica,
para poder tener un nivel de comprension del mundo a partir de un dialogo entre
las tradiciones del llamado pensamiento occidental y el pensamiento de los pueblos
indigenas, el cual tendria como sustento la diversidad cultural.

Si los maestros y maestras bilingiies desarrollan su practica docente con base en
una matriz cultural propia, esto redundara en detener el deterior cultural, lo cual ha
tenido como consecuencia la pérdida de la identidad cultural, las tradiciones,
costumbres y sobre todo, la lengua materna que es la razén de ser del sistema
educativo indigena, porque es lo que permite preservar los saberes y los valores
culturales propios.

313



Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo

La Educacion Intercultural como espacio de resistencia cultural.

La Educacién Intercultural en el medio indigena, se concibe como un espacio
estratégico para la recuperacion del pensamiento de los pueblos originarios, y desde
este contexto, contribuir al proceso de construccion de una sociedad intercultural.
Por supuesto, esto pasa por un proceso de desaprendizaje, que nos lleve a
comprender la dimensidon ética de nuestra diversidad cultural, y la imperiosa
necesidad de trasladarla a todos los ambitos de la vida cotidiana y, sobre todo, a los
espacios pedagdgicos que han silenciado las diferencias culturales y las han
subordinado a una mitica sociedad nacional con valores supuestamente
homogéneos y universales.

En esa perspectiva, una educaciéon que se proponga la recuperacion de formas de
pensamiento que tradicionalmente han sido negadas —como ha pasado con los
saberes de los pueblos indigenas-, no puede tener como punto de partida los marcos
ortodoxos de la pedagogia, porque no se trata solo de abrir espacios con una vision
escolarizante, sino de construir una opcion educativa que potencie el desarrollo
integral de los sujetos y de las comunidades indigenas, y de esta manera, coadyuve
al ejercicio de la autonomia de los pueblos originarios, con plenos derechos y
obligaciones, como histéricamente lo han venido demandando.

Los pueblos indigenas en los ultimos afios han coincidido en la necesidad de
promover una educaciébn que sea lo suficientemente sensible hacia el
reconocimiento de sus valores culturales, porque la situacién de las comunidades
indigenas y no indigenas pasa por la subordinacién de sus formas de pensamiento;
consecuentemente, se tiene que empezar por debatir la ortodoxia existente, y
plantear una racionalidad distinta como un primer acto de resistencia hacia la
subordinacion. Es decir, el primer paso es descolonizar el pensamiento, pero no
s6lo como un discurso tedrico, sino abriendo las posibilidades de aprendizaje hacia
una nueva forma de ordenar el razonamiento para mirar nuestra realidad y
aprender a nombrarla con un lenguaje propio. Ese es el primer desafio que nos
plantea el proyecto de una educacion intercultural sustentada en la diversidad
cultural de los pueblos.

Sin embargo, para tener posibilidades de ofrecer una educacién intercultural
bilingiie en las escuelas, hace falta conocer el estado que guarda la educacion
indigena en los contextos mismos de la practica pedagogica y como se recuperan
sus valores culturales en las aulas, ya que los procesos educativos no solo consisten
en crear y recrear el conocimiento, sino que asumen también la tarea de transmitir

314



LA EDUCACION INTERCULTURAL Y LAS LENGUAS INDIGENAS
Santos Bautista

los mundo axiolégicos que incluyen valores sociales y culturales, los cuales se
encuentran vinculados con la experiencia y la memoria histdrica, la creatividad y la
imaginacion de los pueblos.

En los escenarios del mundo global, los nuevos paradigmas que se enuncian con
metaforas epistémicas, como: el aprendizaje a lo largo de toda la vida, las sociedades del
aprendizaje y las sociedades del conocimiento, son algo mas que nociones propias del
contexto de la pedagogia, toda vez que estan cambiando la dimensién cultural de
los procesos de aprendizaje que tienen lugar entre las generaciones y entre las
diferentes culturas, es decir, lo que realmente se anuncia es la necesidad de formar
a un sujeto que asuma los dominios éticos de la diversidad cultural.

Para asumir criticamente los dominios de nuestra diversidad cultural, se tienen que
crear espacios interculturales que posibiliten la convivencia de nuestras diferencias
y una educacion intercultural bilinglie que incluya a todos: los grupos mayoritarios
y a los pueblos indigenas y demas grupos vulnerables, que tenga como fines
estratégicos el desarrollo de competencias y habilidades interculturales que
favorezcan el didlogo intercultural, porque esto puede abrir caminos inéditos para
ofrecer una educacién de calidad, educando por medio de la diversidad y en favor
de una sociedad intercultural, para hacer valido el derecho a la educacion para
todos, como se planted en la Declaracion Mundial sobre Educacién para Todos
(EPT) en Jomtien en 1990, y que se ratificd en el Marco de Accion de Dakar, en el
afio 2000. En ambos foros mundiales de educacion se planted la necesidad de una
educacion mas pertinente, de calidad y de una mayor equidad en el acceso, como
las bases solidas para una sociedad mas incluyente.

Sin embargo, las posibilidades de equidad e inclusion se ven seriamente
comprometidas con los proyectos educativos que se promueven, cuando se
privilegian procesos de aprendizaje normalizados, toda vez que contribuyen a crear
brechas insalvables entre lo que se ensefa en las escuelas y lo que realmente viven
los alumnos en su cotidianidad, sobre todo quienes provienen de familias pobres,
pues las experiencias y preocupaciones de la enseflanza escolar no parece estar en
concordancia con esa realidad. En esas circunstancias, las posibilidades de alcanzar
una educacién bésica de calidad para todos, en donde se aprendan las
competencias esenciales para la vida: leer y escribir, matematicas, comprension del
medio natural, etc., requiere de una pedagogia para la diversidad cultural y de una
formacion docente que comprenda esa diversidad creativa de los nifios y nifias
como espacio para potenciar el aprendizaje a lo largo de la vida, promoviendo el

315



Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo

dialogo entre los valores propios y los universales.

Sin embargo, los profesores bilinglies no fueron formados para asumir la dificil
tarea de promover una educacién intercultural, con métodos de ensefianza
diversificados, que le permitan poner en practica una educacién flexible y
culturalmente receptiva frente a las diferencias culturales.

Las lenguas indigenas y el dialogo intercultural en la educacion

La experiencia pedagdgica parece demostrar que la educacion formal y no formal
basada en la lengua materna de los nifios y nifias, mejoran cualitativamente los
niveles de aprovechamiento escolar, ademas de que contribuye a ampliar las
oportunidades de instruirse de los grupos marginados que no son atendidos en sus
necesidades educativas, como pasa con las poblaciones inmigrantes. No obstante y
a pesar de los esfuerzos desplegados por los sistemas educativos, la educacion que
se imparte sigue en las escuelas, sigue siendo esencialmente monolingiie y el uso de
las lenguas maternas so6lo se utiliza de manera marginal, cuando se dificulta la
comunicacién en la lengua oficial, lo que invariablemente lleva a crear espacios de
exclusiéon que se expresan con nitidez en los altos indices de rezago educativo:
repeticion, desercion, ausentismo de las escuelas.

En educacién indigena, el panorama es sumamente complejo, pues segun los
propios maestros y maestras bilingiies, las escuelas empiezan a perder el caracter de
escuelas bilingiies, toda vez que la ensefianza que se ofrece empieza a ser
mayoritariamente monolingiie por el empleo de la lengua oficial mayoritaria en el
desarrollo de las actividades pedagogicas. Las lenguas maternas son marginadas
porque varios profesores que trabajan en el medio indigena las desconocen o tienen
un pobre dominio sobre la misma, en le mejor de los casos la hablan pero no la
saben leer ni escribir. De esta forma, las lenguas indigenas quedan restringidas a
espacios marginales en donde dificilmente se puede promover su desarrollo para
potenciar la vitalidad plurilingiiistica, y no se toma en cuanta que esta situacion
compromete seriamente las posibilidades de poder ofrecer una educaciéon de
calidad en las comunidades indigenas, porque el rezago que se tiene dificilmente se
va a resolver si en lugar de educar prioritariamente en las lenguas maternas se hace
en una lengua ajena, mas bien, probablemente eso explica muchos de los rezagos
que permanecen en las escuelas de las comunidades indigenas.

Por ello, sin una soélida formacién de los profesores del medio indigena, que los
lleve a un manejo adecuado de los materiales de aprendizaje que se les
proporcionan por parte de la Direccion General de Educacion Indigena, y sin el

316



LA EDUCACION INTERCULTURAL Y LAS LENGUAS INDIGENAS
Santos Bautista

respaldo de un programa de formacion continua que les permita asimilar la
naturaleza pedagogica de los proyectos de reforma, no va a ser posible modificar
los resultados en los procesos de aprendizaje que se obtienen a la hora de ser
evaluados. Los cambios en la educacion intercultural bilingiie tienen que ser
transformaciones que empiecen por la forma en como se concibe la cultura propia,
las lenguas madres, las identidades y el territorio, pues hay evidencias de que el
aprendizaje de los alumnos mejora cualitativamente cuando sus valores culturales
son el punto de partida de su educacién y, a la inversa, el rezago es mas dificil de
trascender cuando a los nifios se les imponen marcos culturales y lingiisticos que
les son ajenos a su cosmovision.

Por todo esto, los programas de educacién intercultural bilingiie que estan dirigidos
a los pueblos y comunidades indigenas, tienen una prioridad que los identifica: la
de preservar la lengua materna de los nifios. No es una tarea simple para los
profesores, porque las condiciones del contexto no son las mas favorables: en varios
casos, los propios padres de familia que han sufrido la marginacion y la
discriminacién por ser indigenas y por hablar alguna lengua indigena, se niegan a
que en las escuelas se les ensefie a preservar la lengua materna, porque lo ven como
un simbolo que la sociedad mestiza ha utilizado para estigmatizarlos vy,
consecuentemente, mira a su propia lengua como un espacio de exclusion. Para los
padres de familia que asumen esta actitud, prefieren que sus hijos aprendan
rapidamente el espafiol como segunda lengua, porque le atribuyen un valor mas
funcional para poder desarrollarse en la sociedad mestiza, sobre todo cuando
perciben que no tendran mas alternativa que emigrar de sus comunidades para
poder asegurar su sobrevivencia. En ese marco, los nifios aprenden la lengua
dominante en la escuela y no precisamente cultivando un bilingiiismo funcional
que contemple una relacion equitativa con su propia lengua. En realidad, su acceso
a la segunda lengua casi siempre se da en detrimento de la lengua materna. En ese
sentido, las posibilidades para preservar lenguas minoritarias como tarea
fundamental de una educacion intercultural bilinglie se diluyen y las escuelas del
medio indigena empiezan a perder su propia identidad, porque la mayoria de los
niflos bilingiies matriculados en estas instituciones, empiezan a abandonar
lentamente sus propios codigos lingiiisticos y asumen los de una sociedad mestiza
que los margina, porque su mundo axiologico esta anclado en los valores de una
sociedad global que parece no tener ninguna identidad.

Para una sociedad que sobrevive en la periferia del hiperconsumo, y que organiza
su vida social en torno al mercado, las lenguas indigenas no son mas que rémoras

317



Estudios sobre Derechos Individuales y de Grupo

del pasado que no tienen ningun valor y de las que es mejor deshacerse.
Enfrentados a esa realidad, los pueblos indigenas acaban por perder su lengua y su
cultura, es decir, se quedan sin identidad. Una vez despojados de su lengua y su
cultura, pasan a ser objetos marginales de un mercado que termina desechandolos.
Ese es el significado de perder los valores culturales propios, por ello, la cultura y la
lengua, son también un espacio de resistencia para buscar alternativas para un
desarrollo mas equitativo en el que se respete la cultura propia. Se convierte en un
espacio de resistencia valioso, porque implica una forma de nombrar el mundo de
manera diferente, sustentada en cddigos lingiiisticos propios.

Las lenguas indigenas son la expresion mas visible de la diversidad cultural de los
pueblos originarios y son la esencia de su identidad, por lo que la amenaza real de
que las lenguas desaparezcan, comprometen sus propias posibilidades de
sobrevivencia. En esas circunstancias, se vuelve un imperativo ético promover
acciones tendentes a revitalizar las lenguas de las comunidades indigenas, porque
en cada lengua que se extingue, se pierde todo un mundo cultural y formas de
conocimiento. Por supuesto, no se trata de asumir una posicién romantica con
relacién a las lenguas y culturas indigenas, sino de encarar los desafios de un
mundo global que no pueden seguirse soslayando, y las lenguas indigenas son
espacios culturales que pueden posibilitar un mejor posicionamiento frente a los
nuevos problemas, toda vez que la receptividad del «otro» se favorece a partir del
dominio de varias lenguas: una materna, una nacional y una extranjera, porque se
potencian las capacidades de traduccién y, consecuentemente, las posibilidades de
propiciar un didlogo intercultural y de intercambio de conocimientos en un
contexto de mayor equidad entre diversas culturas, se incrementan.

Sin embargo, el valor de la cultura propia y las lenguas indigenas, sigue siendo una
asignatura pendiente, toda vez que las sefias de identidad de una sociedad
excluyente y discriminatoria todavia permanecen entre nosotros. No basta la
reforma a la ley para asegurar espacios de convivencia interculturales, en donde se
respete la diversidad cultural, porque es evidente que esto reclama un cambio
cultural en la sociedad. Por supuesto, la educacion puede potenciar ese cambio,
que mas que en las sociedades indigenas, hace falta en la sociedad mestiza, a la que
hay que re-educar en los marcos de una educacion intercultural. Es en esas
circunstancias que la interculturalidad cobra relevancia, como un proyecto que nos
hace falta a todos.

Frente a este panorama, la Educacién Indigena se requiere problematizarla de

318



LA EDUCACION INTERCULTURAL Y LAS LENGUAS INDIGENAS
Santos Bautista

manera colegiada en cada una de las regiones, sobre todo en lo que se refiere al
papel que han jugado los profesores bilingiies, con el fin de recuperar la experiencia
pedagdgica de los actores del proceso educativo y saber de que manera la practica
educativa se vuelve rutinaria y deja de ser creativa, para poder generar propuestas
alternativas para diseflar un proyecto de desarrollo integral para la educacion
intercultural bilingiie, que vincule el esfuerzo de los maestros y maestras del nivel
de educacién primaria y de las instancias administrativas, a efecto de que los
procesos de gestion potencien el desarrollo de las escuelas bilingiies y la practica
pedagdgica se sustente en los valores culturales de los educandos.

Por otra parte, muchos profesores adscritos a educacion indigena pero que son
egresados de las Normales Monolingiies y que no pertenecen a ninguna etnia, han
contribuido a deteriorar la educacién en el medio indigena, por su desconocimiento
de las culturas indigenas y de la diversidad cultural. No fueron formados para
asumir criticamente la diversidad cultural en las aulas. Por regla general, estos
profesores una vez adscritos a las comunidades indigenas, asisten algunos meses a
los lugares donde se les asignan las plazas que son para educacion indigena y una
vez que cumplen los seis meses, retornan a las ciudades protegidos por el SNTE y
las propias autoridades de la Secretaria de Educacién de los estados, dejando
abandonados a los nifios de estas comunidades. Esto ha propiciado que varias
comunidades se queden sin tener este servicio educativo. Hay que agregar también
que muchas escuelas tienen una infraestructura fisica deplorable: aulas
improvisadas o en malas condiciones, sin mobiliario y sin rehabilitacion ni
mantenimiento.

En estas condiciones es una prioridad realizar una evaluacién que nos lleve a
repensar en serio cuales son nuestras posibilidades reales de transformar nuestras
escuelas y poder ofrecer una educacién de calidad a los pueblos indigenas, porque
si seguimos ofertando una educacion mediocre, las comunidades indigenas no
tienen ninguna posibilidad de mejorar sus condiciones de vida y la educacion
intercultural bilingiie tampoco tendria razén de ser si no potencia un desarrollo
comunitario diferente.

319





