
15

Capítulo primero

LA TRADICIÓN DEL IUSNATURALISMO ARISTOTÉLICO 
CLÁSICO Y SU TESIS AXIAL: LA POLITICIDAD NATURAL

I. Introducción

La cuestión de la politicidad natural suele tratarse, en los libros de teoría 
política, en el momento de estudiar el origen del Estado, y, en aquéllos de 
espíritu o terminología aristotélica, dentro del análisis de la causa eficiente 
de la sociedad política. Tal ubicación del tema no es incorrecta, pero no lo 
es, sólo en tanto, que el fondo de la cuestión trasciende, por su alcance y 
significación, la explicación del fenómeno asociativo, para comportar toda 
una posición de fondo sobre la “justificación” (Rechtfertigung) del Estado —en 
la terminología de Hermann Heller—. O lo que nosotros llamamos “el valor 
de la vida política”.

El ejemplo del gran teórico del Estado puede ayudarnos a desbrozar el 
camino terminológico y conceptual, pero en última instancia real —porque 
tiene que ver con las cosas— que debe guiar en la búsqueda del sentido pro-
fundo de la tesis clásica que la ciencia política utiliza habitualmente en su 
formulación aristotélica de la politicidad natural. En su obra póstuma, Teo-
ría del Estado, Heller (teoréticamente encuadrable dentro de la filosofía de la 
cultura y de la vida de Theodor Litt) se rebela contra el racionalismo usado 
al tratar el origen del Estado. La mera explicación del hecho de por qué los 
hombres se agrupan en el Estado no basta para colegir el sentido de la polí-
tica. La explicación racional, que acude a los parámetros teleológicos para 
dar cuenta del origen del Estado no capta la diferencia que puede darse en-
tre una banda de malhechores y la sociedad política. En efecto, dice Heller, 
en uno y otro caso la sociedad resulta un medio para la consecución de un 
fin. La explicación teleológica viene a ser subsidiaria de la axiología utilita-
rista y de la reducción de la racionalidad práctica a la técnico-instrumental. 
La pregunta por el valor humano del agrupamiento estatal no se responde 
desde ese nivel de análisis, afirma Heller.17

17   Heller, Hermann, Staatslehre, Tübingen, 1983, pp. 245 y ss.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

http://www.juridicas.unam.mx
http://biblio.juridicas.unam.mx/


CAPÍTULO PRIMERO16

Es clara la impugnación de Heller de toda la gama de concepciones que 
reducen la vida política a un puro medio (útil) para la consecución de un 
fin. Eso es lo que puede explicar la razón cuando se aboca a entender el 
plano fáctico, pero el plano de los valores resulta irreductible a la explica-
ción racional de los hechos, dice. Ahora bien, en esa impugnación también 
se comprueba cómo Heller acepta el planteamiento de base de la raciona-
lidad técnico-instrumental. En efecto, constituye un presupuesto metafísi-
co de última raigambre nominalista, que impregna la filosofía de Hume, 
Kant y Scheler, el separar las formalidades (trascendentales) del ser y el 
bien. Aparecen, en lugar de ellas, el ámbito de los hechos y el ámbito de 
los valores. El primero es ajeno e impermeable al valor; en su explicación 
reside la tarea de la razón y del conocimiento científico. Por el contrario, los 
valores, en la expresión de Scheler, valen pero no son (luego, tampoco se co-
nocen objetivamente).18 De tales presupuestos surgen consecuencias teóricas 
graves. Habrá quienes lo acepten, y dirán que las ciencias consagradas al 
obrar humano sólo deben describir, absteniéndose de cualquier pretensión 
objetiva de formular juicios de valor (valiosidad humana, perfección, bien, 
en suma). Tal será, por ejemplo, el caso de Hans Kelsen y su Rechtslehre. Ha-
brá quienes, como Hermann Heller, rechacen semejante modelo de ciencia 
aplicada a lo social, por sapiencial, humana y prácticamente inaceptable. 
Pero, incluso en este último caso, hay condena de las conclusiones sin re-
chazo de las premisas.

Con proyectos como los de Heller se relacionan presentaciones de la 
cuestión como, por ejemplo, la del catedrático argentino Mario J. López 
en su Manual de derecho político. Allí, avalando el divorcio de marras, el autor 
plantea con claridad la diferencia entre las respuestas a la pregunta de por 
qué existe la obediencia, y la respuesta a la pregunta de por qué debe obede-
cerse. Dice significativamente: “Por lo pronto, la dificultad de separar en 
este caso lo «necesario» de lo «bueno», lo que «es» de lo que «debe ser», 
los juicios de conocimiento de los de valor, trae como consecuencia que la 
consideración del asunto escape a los límites científicos e invada el campo 
de la filosofía política”. Tras esta salvedad, donde la filosofía política y sus 
temas son puestos fuera de la ciencia, López enumera una serie de posi-
ciones —inspiradas en Jellinek— sobre la “justificación” del Estado, en las 
que se mezclan las que apuntan al plano de los hechos y las que apuntan al 
plano del valor. Aparecen entonces las justificaciones llamadas “religiosas”, 

18   Sobre la ética de Scheler —cuya tesis sosteniendo el divorcio de marras apare-
ció en 1899— cfr. Dupuy, Maurice, La philosophie de Max Scheler, París, 1959, parte Ia., 
cap. 1; LLambías de Azevedo, Juan, Max Scheler, Buenos Aires, 1966, cap. III.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA TRADICIÓN DEL IUSNATURALISMO ARISTOTÉLICO 17

que fundan la obligación de la obediencia en que “Dios así lo ha dispues-
to”; las “de la fuerza”, que alcanzan a “describir el hecho, pero sin llegar a 
indicar su causa ni su finalidad”; las “jurídicas”, que basa la fundamenta-
ción “en una figura jurídica del llamado derecho privado” y se clasifican en 
patriarcal, patrimonial y contractual, centradas, respectivamente, en el do-
minio paternal, la prescripción adquisitiva del mando y el consentimiento 
de las partes; las “ético-finalistas”, de raigambre aristotélica y tomista, que 
proponen un fin perfectivo de las personas congregadas; las “psicosociológi-
cas”, que anclan la sociabilidad (pero no la obediencia, dice López) en una 
inclinación natural, y las “negativas”, de espíritu anarquista.19 Hasta aquí, 
el autor argentino.

La doctrina de la politicidad natural (que López llamaba “ético-finalis-
ta”) merece atención, por dos razones fundamentales: en primer término, 
es la única capaz de dar razón, a la vez, del plano “fáctico”, o histórico, y 
del plano de la “justificación”, o axiológico. La comprensión cabal de la te-
sis, en efecto, permite captar el valor humano último de la vida política sin 
por ello —antes al contrario— dejar a un lado la explicación racional de 
las conductas particulares que originan a cada sociedad política concreta. 
De allí que, desde la perspectiva de esa posición, sea posible integrar orde-
nadamente todas las “justificaciones” elencadas en los manuales clásicos de 
teoría política, evaluando el contenido de verdad que contiene cada una 
de ellas. En segundo lugar, la tesis aristotélica permite alcanzar la cuestión 
clave en cuya afirmación o negación reside la divisoria de aguas más radical 
que quepa hallar respecto del valor de la vida política. Nos detendremos, en 
particular, en esta última cuestión. Y para ello se impone un breve bosquejo 
semántico respecto de la locución “politicidad natural”.

II. Una aproximación semántica a la locución “politicidad natural”

1. El sentido de “naturaleza” y “natural” en la escuela clásica

Aristóteles, quien acuñó la expresión que nos ocupa, fue el más grande 
discípulo de Platón. No pretendemos, en este lugar, detenernos a señalar 
cuáles fueron las principales respuestas a las grandes cuestiones metafísicas 
en que se observa la profunda continuidad filosófica que los vincula. Pero lo 
afirmado resulta pertinente a la hora de dar cuenta del porqué cabe remitir 
la dilucidación del significado del término phýsis, tal como aparece en la Po-
lítica de Aristóteles, a la doctrina de Platón. En efecto, los desarrollos teoré-

19   Manual de derecho político, Buenos Aires, 1973, pp. 257-268.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO PRIMERO18

ticos de Aristóteles, en la perspectiva finalista de la estructura acto-potencial 
del ente, hallan, como otras cuestiones fundamentales, su decisivo antece-
dente en el maestro ateniense.20 A Platón y a uno de sus principales exégetas 
en el campo de la filosofía práctica se recurrirá, para determinar el signifi-
cado que posee “naturaleza” en la filosofía política y jurídica de Aristóteles.

Para tal empresa vale la pena acudir al estudio histórico-doctrinal de un 
acreditado especialista de Harvard, John Wild, quien detectó en Platón los 
cinco sentidos fundamentales del término “naturaleza” en la tradición ius-
naturalista clásica.21 El primero de ellos significa el orden cósmico, regido 
por leyes que pautan racionalmente su devenir. Wild remarca la impronta 
divina de tal orden racional, según el propio Platón lo expresa taxativamen-
te en Las Leyes (libro X). Así pues, el mundo resulta un vasto complejo de di-
versas clases de seres regido por un orden normativo que los dirige a su fin. 
El kósmos es phýsis. La segunda acepción refiere a la estructura eidética de 
los entes particulares, es decir, a la esencia. “Naturaleza”, es aquel elemento 
que determina a una substancia a ser la clase de ente que es, a la vez que 
orienta su dinamismo. Este sentido de phýsis corresponde por antonomasia, 
en Platón, a las ideas. Las entidades individuales sólo las imitan o participan 
de ellas; con todo, el ente concreto es capaz de sugerir al intelecto la forma 
del arquetipo. El tercer sentido resulta clave para la filosofía práctica, tiene 
que ver con la dinámica tendencial del existente finito. Ahora bien, resalta 
Wild, “no hay casi una página de Platón que no exprese o explícita o implíci-
tamente” la doctrina que vincula la participación de una forma con cierta in-
clinación a su perfección. Las formas imperfectas de los entes particulares se 
hallan en tensión a su acabamiento. Así, en Las Leyes (896 a y ss.) se vincula el 
cambio con la naturaleza: la forma determina los modos apropiados en que 
los seres mutan e interactúan. En Fedro (270 c 8-d 8) se dice que al estudiar la 
phýsis, se debe ante todo, inteligir su pura estructura eidética, y luego los po-

20   Para la continuidad —crítica, por venir de un discípulo genial— entre Aris-
tóteles y su maestro, es especulativamente estimulante la lectura del t. II de la Historia 
della Filosofia Antica, Milán, Reale de Giovanni, 1985.

21   Wild, John, Plato’s Modern Enemies and The Theory of  Natural Law, Chicago, 1953. 
Sólo tomamos de esta obra —y aceptamos sin reservas— la síntesis referida a las acep-
ciones del término “naturaleza”. En el libro, por lo demás, se pasa revista a una impor-
tante cantidad de temas, cada uno de los cuales ameritaría una consideración detenida. 
Así por ejemplo, la inclusión de Richard Hooker en la tradición clásica, a nuestro 
entender, no puede hacerse sin algunas reservas, dado que, precisamente en el tema 
de la politicidad natural, la influencia antropológica luterana resulta en él evidente (cfr. 
al respecto, el capítulo sobre “El valor de la vida política en el individualismo liberal: 
Locke”, incluído en nuestro libro Defensa de la política, Buenos Aires, 2003).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA TRADICIÓN DEL IUSNATURALISMO ARISTOTÉLICO 19

deres activos y pasivos determinados por tal estructura, cómo actúa y cómo 
padece “por naturaleza” (katà phýsin). Aparece en ese lugar la locución que 
alude al quicio de la valiosidad práctica en esta escuela, y que los escolásti-
cos traducirán siglos más tarde como secundum naturam. Por ello en República 
(433 a 6-7) la justicia es caracterizada como lo que vuelve al hombre capaz 
de realizar “aquello para lo cual su naturaleza se halla mejor preparada”. 
El cuarto sentido de “naturaleza” vincula el concepto con el de la virtud. 
El modo propio y adecuado de ordenar las tendencias iniciales es aquél que 
concuerda con las necesidades de la naturaleza. De allí que la madurez se 
alcance “en la virtud de la propia naturaleza”: ello vale tanto para plantas, 
animales u hombres (Leyes, 765 e 3-6). Por su parte, también el orden de las 
tendencias debe medirse según una jerarquía que responde a las exigencias 
de la naturaleza (id., 631 d 1-2). El quinto y último sentido de “naturaleza” 
connota acabamiento esencial, es decir la consecución —a través de un pro-
ceso finalista— del bien. Ante todo, “lo mejor de un ente es aquello que le 
es más propio” (República, 586 d 9-e 1). Además, la naturaleza de una cosa se 
descubre a partir de sus causas finales (Timeo, 44 d 2 y ss.). Tales principios 
dan pábulo a la afirmación de Wild respecto de que, en Platón, “naturale-
za” alude, sin más, al bien entendido como perfección en la consecución 
del fin. Sintéticamente —y en lo que al hombre toca— el recto orden de las 
primeras tendencias de acuerdo con la naturaleza constituye la virtud. En 
ella, a su vez, el hombre alcanza el bien, como plenitud de su naturaleza.22

En la misma línea, cuando un tomista renombrado, en un texto ya canó-
nico, explane el sentido de la naturalidad del derecho natural en Tomás de 
Aquino,23 destacará en el concepto de naturaleza dos notas fundamentales. 
La primera consiste en lo dado, es decir, aquello ínsito en la esencia de la 
cosa. Tiene que ver con lo definitorio y con lo propio. Así, las inclinaciones 
son naturales en tanto a natura, esto es, emanadas de lo genuino del ente. 
Se trata de la significación más cercana al hombre de la calle; así es como 
habitualmente decimos —aunque aludiendo a lo individual y no a lo espe-
cíficamente natural— “Pedro juega naturalmente bien al fútbol”, o “Juan 
tiene capacidad natural para los idiomas”. Este sentido de “natural” como 
innato (por lo menos, incoativa o potencialmente) se compone con otro, más 
fundamental y, sobre todo, más distintivo de la escuela clásica. Consiste en 
lo natural como orientado al fin plenificante. Es decir, de aquello que se en-
cuentra en la línea de la perfección del ente. Tal noción dinámica de natu-

22   Wild, John, op. cit., pp. 137-149.
23   Graneris, Giuseppe, “Naturalidad del derecho natural”, en Contribución tomista a 

la filosofía del derecho, trad. de C. Lértora Mendoza, Buenos Aires, 1977, c. 4.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO PRIMERO20

raleza, como principio de operaciones, expresión dinámica de la esencia en 
tensión teleológica al bien, constituye la marca distintiva (y más polémica-
mente combatida)24 del concepto clásico de naturaleza. Y ella, como afirma 
Wild, fue la sostenida por quien puede considerarse, sin desmedro de la tra-
dición griega anterior, el fundador de la escuela clásica del derecho natural.

B. Qué es y qué no es la “politicidad natural”

La tesis aristotélica significa que la vida política es un bien en sí mismo 
valioso; para decirlo en términos clásicos (y técnicos), un bonum honestum. 
No es ocioso distinguir aquí, entre la política como organización jurídica 
y estatal, y el fin que la convoca. En efecto, el fin de la vida política es un 
bien en sí; en tanto tal, tiene naturaleza de fin —y no de medio—. Lo cual 
no comporta, por supuesto, que sea el último fin —ni el más valioso— que 
quepa alcanzar al hombre. Pero sí significa, y esto debe remarcarse, que su 
valiosidad no estriba en una conveniencia meramente utilitaria —de la clase 
que sea—. En efecto, más allá de la ingente utilidad que trae al hombre, el 
bien común político, en tanto bien de amistad, de justicia, y de plenitud hu-
mana integral (también corpórea), es un bien cuyo ápice y eje lo constituyen 
exigencias positivas e imprescriptibles de la naturaleza humana. Y ellas no 
dependen de defecto, carencia o mal alguno. En expresión coloquial pero 
certera, el fin de la vida política no es un remedio de males. Por su parte, la 
agrupación política misma en su concreción social e institucional —v. gr. el 
Estado, precisivamente distinguido del fin que lo convoca— sin ser un me-
dio, sí podría identificarse con un fin quo, o fin “mediante el cual” o “con el 
cual” se accede al fin objetivo (qui).

Por lo dicho, politicidad natural no significa, sin más, necesidad de la vida 
política. La comprobación —sesgadamente unilateral, por otra parte— de 
que la proximidad del otro puede implicar riesgos a la vida hace necesaria, 
para Hobbes, la existencia de la organización coactiva del Estado. Pero Hob-
bes es quien —paradigmáticamente en la Modernidad— niega la politicidad 
natural, precisamente por rechazar el carácter perfectivo de la vida políti-
ca. En él, la política asienta su valor en la mera utilidad: es el único medio 
para protegerse del otro, siempre un potencial o actual enemigo. “L’enfer, dirá 
Jean-Paul Sartre, c’est les autres”.25

24   Son ilustrativas, al respecto, las objeciones del gran jurista y filósofo del derecho 
Hans Welzel, en su clásico Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, trad. de G. de Stefano, 
Milán, 1965, especialmente pp. 43 y ss.

25   Sartre, Jean-Paul, Huis clos, escena 5.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA TRADICIÓN DEL IUSNATURALISMO ARISTOTÉLICO 21

Dentro del mismo género de concepción individualístico-utilitaria debe-
mos incluir a todas aquellas corrientes que, aún sin adherir a algunas de 
las posiciones relativistas del enfant terrible Hobbes, identifican igualmente 
la valiosidad del fin político con la de un instrumento al servicio de los 
grupos (familias, sectores económicos, etcétera). También en este caso, la 
motivación universal y absoluta por la que existe la comunidad política es 
la utilidad, la cual incluye, además de la seguridad, toda la ingente gama 
de bienes materiales y servicios de que la vida política provee al hombre. 
Ahora bien, la reducción del valor de la política a la utilidad conlleva dos 
consecuencias. En primer término, la justicia, la piedad, el patriotismo y la 
solidaridad ya no serían virtudes sino meras técnicas. En segundo término, 
se sigue, asimismo, que las comunidades políticas efectivamente existentes 
podrían subsistir sin una desigual pero no menos real dosis de amistad y jus-
ticia del bien común. Por la primera, ya no sólo lo político, sino toda la vida 
social extrafamiliar, aparece desdeñosamente arrojada fuera de la esfera de 
los valores humanos. Por la segunda, resulta imposible explicar la existencia 
de la sociedad política, que no se sostendría sobre la base de la pura apatía 
egoísta de los ciudadanos.

Pero si la tesis de politicidad natural no significa necesidad utilitaria de 
la vida política, ella tampoco equivale a una constatación histórica, a sa-
ber, la de que los hombres siempre han vivido en sociedades actuales o 
potencialmente políticas (polis, imperios, reinos, ciudades libres, Estados, 
clanes, tribus, etcétera). En efecto, la tesis alude a la exigencia perfectiva 
de la naturaleza humana, que incluye —pero no se limita— a su ineludible 
manifestación empírica.

III. La aceptación y el rechazo de la politicidad natural 
en la historia de las ideas

1. Planteo de la cuestión

La tesis de politicidad natural responde y es fiel a los principios radicales 
de lo real. El hombre es un ser naturalmente político: por un lado, se ve im-
pelido a la vida política; por otro, y más fundamentalmente aún, en la vida 
política alcanza su cota máxima de perfección intramundana. 

Ahora bien, la tesis de politicidad natural, así como es negación, atraviesa 
toda la historia del pensamiento político. Es lo que se verá enseguida.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO PRIMERO22

2. Breve panorama histórico-doctrinal

A. La afirmación de la politicidad natural

a. Aristóteles

Plantearemos la posición de Aristóteles a partir del comentario de algu-
nos textos de la Política. En 1252 b 15 ss se dice: “Por otro lado, la comuni-
dad primera [formada] por varias familias en vista de [relaciones] que ya no 
apuntan sólo a satisfacer necesidades de la vida cotidiana (como la familia), 
es el municipio”.26 Allí vemos afirmado el carácter constitutivo y fundante 
del fin respecto de todo grupo social. Tanto la familia como el municipio 
existen por y para un fin; sin la causación finalista de éste, no habría tales 
sociedades. 

Otro pasaje (b 28 y ss.) introduce el tema de la especificidad del fin po-
lítico: “Y la comunidad acabada formada por varias poblaciones es una 
ciudad a partir, cuando ha alcanzado el nivel de la autarquía por así de-
cir completa; habiéndose constituído, pues, para permitir vivir, ella per-
mite, una vez que existe, la vida buena”. Aristóteles se hace cargo de la 
totalidad axiológica —y causal— del bien político. En efecto, por un lado, 
las urgencias vitales, a veces apremiantes, impelen a los hombres a aso-
ciarse. Así, la necesidad de subvenir carencias alimentarias merced al in-
tercambio y la colaboración, o la de unirse para poder resistir ataques de 
pueblos enemigos (o de los elementos antisociales internos). Pero, por otro 
lado, la ciudad nunca dejará de potenciar el despliegue de otras virtualida-
des humanas, y de generar bienes de amistad y de sabiduría, impensables 
fuera de su ámbito perfectivo. Aparece entonces mencionada la autarquía  
—autosuficiencia en el bien común—, en la que se aúnan el cultivo de los 

26   Se utiliza la ed. de Ross (Aristotelis Politica, Oxford, Oxford Classical Texts, 1992). 
Sobre la política en Aristóteles, en general, remitimos a las siguientes fuentes: Aristote-
lis Ethica Nicomachea, Oxford, ed. Bywater, 1991; Aristotelis Ethica Eudemia, Oxford, ed. 
Walzer y Mingay, 1991; Aristotelis Politica, ed. Ross (citada); a las siguientes traducciones 
comentadas: Newman, W. L., The Politics of  Aristotle, Nueva York, 1973; Aubonnet, 
Jean, La Politique, París, 1960-89, Pellegrin, Pierre, Les Politiques, París, 1993; Tricot, 
Jean, L’ Éthique à Nicomaque, París, 1967; y, entre muchas otras, a las siguientes mono-
grafías específicas: Bodéüs, Richard, Le philosophe et la cité, 1982; Siegfried, Walter, Un-
tersuchungen zur Staatslehre des Aristoteles, Zürich, 1942; Defourny, Maurice, Études sur la 
Politique d’ Aristote, París, 1932; Egon Braun, “Die Summierungstheorie des Aristoteles”, 
en Jahreshefte des Österreichischen archeologischen Instituts, Bd. 44, 1959.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA TRADICIÓN DEL IUSNATURALISMO ARISTOTÉLICO 23

bienes espirituales y materiales con la autodeterminación por la comunidad 
de su forma de vida social, jurídica y política. 

A continuación, Aristóteles agrega un pasaje metafísico clave. Refirién-
dose a la naturalidad de la polis, dice: 

Toda ciudad es natural, dado que las comunidades primeras lo son también. 
Porque ella es su fin, y la naturaleza es fin: lo que, en efecto, cada cosa es, 
una vez que su génesis está completamente acabada, eso es lo que llamamos 
la naturaleza de una cosa... además, aquello en vista de lo cual (algo se hace), 
es decir el fin, es lo mejor, y la autarquía es, a la vez, un fin y algo excelente. 

Con ello viene a decir que el tejido social se halla en tensión hacia la for-
malidad política, en la medida en que en ella y sólo en ella alcanza el hom-
bre un fin que nunca podría satisfacer ni la familia, ni el clan. Si el fin del 
orden social (como un todo) se identifica con el de la polis, ello no significa 
que cada comunidad carezca de un fin convocante específico, sino que la 
plena actualización de las potencialidades humanas exige la vida política.

Unas líneas después (1253 a 20 ss.), Aristóteles explica el sentido de la 
afirmación, con la cual expone que el hombre es naturalmente político. 
Uno de los argumentos merece particular atención: 

Una ciudad es por naturaleza anterior a una familia y a cada uno de nosotros. 
El todo, en efecto, es necesariamente anterior a cada una de las partes... Si es 
verdad, en efecto, que cada uno tomado separadamente no es autosuficiente, 
estará en la situación de las otras partes respecto del todo, mientras que quien 
no es capaz de pertenecer a una comunidad, o no tiene necesidad de ella por-
que se basta a sí mismo, no es en absoluto parte de una ciudad, de modo que 
o es una bestia o es un Dios. 

El contenido principal del pasaje es riquísimo. Sólo nos detendremos en 
un punto, sobre el que nunca se llamará bastante la atención: la insuficien-
cia de la vida apolítica para lograr la perfección común (v. gr., participable) 
a que el hombre está llamado por naturaleza. La calificación de “primero 
(próteron)” que se aplica al todo político no alude al plano entitativo, en el 
que se constata la primacía de la substancia —es decir del ciudadano indivi-
dual— respecto del ser accidental —esto es, de la sociedad política—. Pero 
sí subraya taxativamente la primacía del bien común participable de la polis 
respecto del bien asequible a las diversas partes de la comunidad política 
existiendo aisladas, en ese sentido, no debe pensarse en el bien asequible al 
individuo aislado, en la medida en que lo único que se halla a su alcance no 
es sino la muerte rápida. En efecto, el individuo, estrictamente considera-

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO PRIMERO24

do, ni siquiera puede sobrevivir fuera de alguna sociedad. La sociabilidad 
es hasta tal punto necesaria en el hombre, que cualquier planteamiento de 
autosuficiencia fuera de la polis, para no caer en el absurdo, debe referirse 
a la autosuficiencia de los grupos infrapolíticos (familia, sociedad econó-
mica, etcétera). Ahora bien, Aristóteles, consciente de que el hombre tiene 
necesidades naturales que exceden el nivel sensitivo, y fines naturales que 
sobrepasan lo económico, afirma la necesidad imprescriptible de una comu-
nidad cuyo fin abarca el despliegue de las potencialidades específicamente 
humanas. Se trata de una afirmación crucial por dos razones. En primer 
lugar, se halla sostenida en lo más definitorio de la esencia del hombre: es un 
ser político precisamente por lo que tiene de espiritual. En segundo lugar, 
implica inmensas consecuencias en el plano de los logros civilizatorios: las 
realizaciones (sapienciales, artísticas, de solidaridad y de heroísmo) que pue-
den con justicia enorgullecerlo no se habrían producido jamás si no hubiera 
existido el espacio político. 

En el libro III (1280 b 5 ss) se encuentra un extenso pasaje que recapitula 
los principios a la vez que refuta su negación. Asombra el alcance transhis-
tórico de sus tesis, que parecen escritas para responder al individualismo 
moderno: 

No es sólo en vista de la vida, sino de la vida buena [que se vive políticamente] 
(pues, si no, existiría también una ciudad de esclavos y una de animales, sien-
do que, en realidad, no existen tales ciudades, ya que no participan de la vida 
buena ni de la vida guiada racionalmente); ni [tampoco] en vista de formar 
una alianza militar para no sufrir perjuicio de nadie, ni tampoco en vista del 
intercambio [comercial] en interés mutuo... Es pues manifiesto que la ciudad 
no es una comunidad de lugar, establecida en vista de evitarse las injusticias 
mutuas y de permitir los intercambios. Ciertamente, son condiciones que es 
necesario realizar [si se quiere] que una ciudad exista, pero incluso cuando 
ellas se han realizado, no por eso existe una ciudad, pues [la ciudad] es la co-
munidad de vida buena, es decir, cuyo fin es una vida perfecta y autárquica 
para las familias y los grupos... Ahora bien todas esas [relaciones que apuntan 
a ese fin] son obra de la amistad...

Retengamos, de este claro y explícito texto, algunos puntos relevantes. 
Una asociación que surge a partir de la necesidad de la defensa en común, 
cuyo fin fuese coordinar acciones militares conjuntas, no es una sociedad 
política. Hoy tendríamos un ejemplo en la N.A.T.O., en otro orden, un tra-

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA TRADICIÓN DEL IUSNATURALISMO ARISTOTÉLICO 25

tado multilateral de comercio, en términos contemporáneos, tampoco cons-
tituye Estado.27 De allí que no pueda confundirse una sociedad política con 
tales asociaciones. En efecto, la seguridad y el intercambio de bienes y servi-
cios no abarcan la totalidad del fin que convoca a la sociedad política. Tales 
bienes humanos, aunque necesarios y surgidos a partir de la interacción y 
la colaboración humanas, con todo, no pasan de ser bienes intermedios —o 
condiciones— ordenados a la consecución del bien pleno.28 El cual, remata 
Aristóteles, es fruto de la amistad social.

b. La Modernidad. Altusio y el aristotelismo calvinista

Identificar tradición aristotélica con pensamiento político católico, cons-
tituiría, huelga decirlo, un error. En el parágrafo 3232 se citarán ejemplos 
que muestran hasta qué punto la afirmación de la politicidad natural no en-
contró eco unánime en la edad media. Como contrapartida, podemos citar 
el caso de un ilustre filósofo aristotélico conteste con Tomás de Aquino en 
centrar la vida política en la politicidad natural: se trata de Johannes Althu-
sius. Ahora bien, éste fue un autor calvinista, nacido en 1557, cuyas ideas 
“ya esbozan las líneas de organización del Estado moderno”.29 

Desde las primeras páginas de su obra, Altusio reafirma enfáticamente el 
valor perfectivo y expansivo de la vida política: 

El fin del hombre político simbiótico es la santa, justa, provechosa, y feliz 
simbiosis y vida que no carece de cosa alguna necesaria o útil. Para vivir esta 
vida, ningún hombre es autarkés... La vida política no sólo subsana deficien-
cias y carencias, sino que “en ella [el hombre] es invitado al ejercicio activo 
de la virtud.

La comunidad perfecta es definida ciceronianamente como “conjunto 
consociado por consenso de derecho y por común utilidad”. Por la comuni-
cación de bienes, los ciudadanos entregan las cosas necesarias para la vida, 
en provecho de todos y cada uno. Por la comunión de derecho, viven y se 

27   Dejamos sentado desde este lugar que, salvo indicación en contrario, utilizamos 
en esta tesis el término “Estado” como sinónimo de “comunidad política” y de “socie-
dad política”.

28   Sobre el “conjunto de condiciones” y el bien común en sentido propio cfr. Tale, 
Camilo, Lecciones de filosofía del derecho, Córdoba, 1995, pp. 253-256; Castaño, Sergio R., 
Orden político y globalización, pp. 147-153.

29   Mariño, Pedro, p. XL del estudio preliminar a su versión castellana de Politica 
methodice digesta (Política, Madrid, 1990, que utilizamos aquí).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO PRIMERO26

gobiernan en autarkéia, eunomía y eutaxía (autosuficiencia política, buena legis-
lación y recto obrar). El poder político, por su parte, consiste en mirar por la 
común utilidad, y ningún orden social se sostendría sin mando y obediencia. 
Con el aval explícito de Aristóteles, Cicerón y Santo Tomás, Altusio afirma 
que “mandar, regir, ser sometido y ser regido y gobernado, son acciones na-
turales que surgen del derecho de gentes”.30 

El hombre es intrínsecamente social: “Pues no hemos nacido para no-
sotros, nuestro nacimiento lo reivindica en parte la patria, en parte los 
amigos”, dice nuestro autor. Lo cual no significa que su vocación a la vida 
consociada se agote en la condición de ciudadano. Antes bien, Altusio rei-
vindica el carácter de sociedad de sociedades, que está investido el Estado. 
En tal sentido, su teoría política reconoce amplio margen a todo el espectro 
de sociedades privadas y públicas en que se derrama la socialibidad natu-
ral, desde la familia hasta el estado miembro (“provincia”) del Estado pro-
piamente dicho.31 Así, cuando se refiere a la conformación de este último, 
Altusio recuerda que no llama miembros del reino “a cada hombre, familias 
o colegios, como en la consociación particular, privada y pública, sino a las 
ciudades, provincias y regiones varias que consienten entre sí en formar 
un solo cuerpo por la unión, conjunción y comunicación mutua”.32 De allí 
que este aristotélico cabal sea generalmente considerado como un precursor 
moderno del federalismo.

B. Un caso sui generis: el idealismo de Hegel

Respecto a la cuestión que nos ocupa —como de tantas otras— el ge-
nial teólogo progresista plantea problemas de interpretación no fáciles de 
resolver. Creemos que la respuesta a cómo se ubica ante la politicidad na-
tural puede resultar análoga a la solución de otras aporías suscitadas por 
su pensamiento. En efecto, en Hegel todo tiene su lugar en el Todo. Lo cual 
no significa que cada posición teórica, cada juicio práctico, cada ente real 
sean en sí mismos portadores de su propia verdad. Esa sería, para Hegel, 
una visión finita, abstracta, típica del intelecto, y no de la razón que capta el 
movimiento dialéctico de lo real. En tal sentido, una filosofía señera como 
la de Aristóteles no podía dejar de integrarse en la totalidad del sistema. 
Pero ésta no es la única razón por la que hallamos presencia aristotélica en 
el idealismo hegeliano. A la objetiva relevancia histórica de Aristóteles se 

30   Altusio, Johannes, Política, cap. I.
31   Ibidem, caps. II-VIII.
32   Ibidem, cap. IX.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA TRADICIÓN DEL IUSNATURALISMO ARISTOTÉLICO 27

agrega que, por un lado, Hegel tributaba una explícita admiración por éste; 
por otro, el pensamiento de Hegel significa un rescate teórico de elementos 
fundamentales del orden social, que los reduccionismos individualistas ha-
bían negado. En efecto, en Hegel asistimos a una reivindicación de la vida 
política como realidad ética; una superación de las antinomias planteadas 
por el liberalismo; una reafirmación del valor de la idiosincrasia comuni-
taria; una crítica del mundialismo, con el consiguiente reconocimiento del 
papel del Estado como sujeto primario del orden internacional...

Ahora bien, en Hegel, en buena medida por el carácter radicalmente fun-
dante de la negatividad, las cosas no son lo que parecen. Así, por poner un 
ejemplo, no cabe decir que Hegel afirma la primacía del bien común político 
sobre el bien particular; lo que sostiene es la superación (absorción ontoló-
gica) del individuo como parte la totalidad del Estado substancializado. En 
éste, en efecto, el hombre encuentra su verdad, su libertad y su esencia.33 
En nuestro Orden político y globalización34 sintetizamos algunos aspectos meta-
físicos fundamentales en los que se manifiesta la oposición entre el realismo 
aristotélico y el idealismo hegeliano —oposición que, especialmente si se 
trata del aristotelismo cristiano, se acentúa hasta la plena contradicción—. 
Helos a continuación:

1)	 Superación dialéctica de la distinción entre sujeto (cognoscente-ape-
tente) y objeto.35

2)	 Afirmación de la efectividad ontológica de la negatividad.36 Este prin-
cipio de raigambre spinozista —que Hegel acoge 37 y reelabora— con-

33   Cfr. Hegel, Georg W. F., Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt, 1970, pgf. 
257.

34   Cfr. Castaño, Sergio R., Orden político y globalización, Buenos Aires, 2000, cap. IV, 
in fine.

35   Cfr. por ejemplo, Hegel, Georg W. F., Phänomenologie des Geistes (en adelante Ph. 
des G.), Frankfurt, 1970, I, p. 87.

36   Ibidem, Vorrede, pp. 35-39 y pp. 56-7; III, p. 120; V, C, a, p. 294.
37   Cfr. Georg W. F. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, III, II, 1, A, 

2. Hegel cita la epístola L de Spinoza en estos términos: “Omnis determinatio est negatio 
(Toda determinación es una negación)”. Se trata de una misiva a J. Jelles en la que 
Spinoza dice: “... la figura sólo puede tener lugar en los cuerpos finitos y limitados. El 
que dice, pues, que percibe una figura, no indica con esto otra cosa sino que concibe 
una cosa limitada y de qué modo está limitada. Por tanto esta limitación no pertenece 
a la cosa en virtud de su ser, sino que, por el contrario, es su no-ser”. (Spinoza, Baruch 
de, Epistolario, trad. de O. Cohan, Buenos Aires, 1950, p. 156) Y Hegel sentencia a este 
respecto: “Si se comienza a filosofar, se debe primero ser spinozista... esta negación de 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO PRIMERO28

lleva la reificación de la nada, y la transitoriedad radical de la verdad38 
y del bien moral (ético-jurídico-político).39

3)	 Monismo metafísico: conceptuación de lo individual (por ejemplo, las 
personas) como momento efímero y abstracto llamado a anonadarse 
dialécticamente en el todo.40

4)	 Inmanentismo teológico: la Historia constituye el proceso de automa-
nifestación del Espíritu divino.41

En síntesis: si no hay personas con carácter substancial,42 tampoco hay 
participantes del bien común político: sin participación, el bien no es común. 
En Hegel, el Estado —en tanto todo— es substancia, y los individuos —en 
tanto momentos particulares— son una suerte de accidentes (concepción 
ontológica que se traslada al ámbito práctico).43 Además, es imposible afir-
mar un bien humano objetivo que trascienda lo tenido por tal, en determi-
nada circunstancia histórico-política.44 Por otro lado, todo lo particular está 
llamado a superarse en lo universal,45 por ello es ilusorio hablar de justica 
internacional: Dios elige al vencedor (en rigor, es el vencedor mismo).

todo lo particular a la que necesariamente tiene que llegar todo filósofo es la liberación 
del espíritu y su fundamento absoluto” (p. 165 de la ed. Suhrkamp, Frankfurt, 1971).

38   Ph. des G., pp. 39-41.
39   Ibidem, III, pp. 128-130.
40   Ibidem, VI, A, a, p. 332: “Porque sólo como ciudadano es real y substancial (wirklich 

und substantiell), por ello el singular, en tanto no es ciudadano y no pertenece a la familia, 
es solamente una sombra irreal sin contorno” (sbr. orig.).

41   Cfr. Hegel, G. W. F., Lecciones sobre la filosofía de la historia universal, trad. de J. Gaos, 
Madrid, 1980, introducción general, II, 1, p. 76. Asimismo Ph. des G., VII, pp. 498-499; 
y 566-568.

42   Ph. des G.., VI, A, c., p. 357. Refiriéndose al carácter abstracto del derecho y de la 
persona, Hegel dice que aquél experimenta en su validez real (wirklich) la pérdida de su 
realidad (Realität) y su inesencialidad. Y agrega: “Llamar a un individuo una persona es la 
expresión del desprecio”.

43   Ibidem, V, C, b, pp. 314 y 315. Refiriéndose al mandamiento “ama a tu prójimo 
como a tí mismo”, Hegel dice: “El obrar bien de un modo esencial e inteligente es, en 
su figura más rica y más importante, la acción inteligente universal del Estado —una 
acción en comparación— con la cual el obrar del individuo como individuo es, en gen-
eral, algo tan insignificante que apenas si vale la pena de hablar de ello”.

44   Ibidem, VI, B, a, pp. 385 y ss.
45   Ibidem, VI, A, a, pp. 334 y 335. Allí dice Hegel que la comunidad (Gemeinwesen), 

ante el riesgo de que sus partes —que tienen vida (Leben) en el todo— se aíslen en sus 
fines y derechos, las sacude (erschütern) cada tanto con la guerra; de esa manera los hom-
bre aprenden que su señor es la muerte (como negatividad).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA TRADICIÓN DEL IUSNATURALISMO ARISTOTÉLICO 29

C. El rechazo de la politicidad natural

a. La sofística griega

Si consideramos a los sofistas como los primeros teóricos del Estado, en-
tonces debemos decir que la afirmación de la politicidad natural no es la 
“antigua”, sino la más moderna —y contestataria—.

Hay un hilo conductor y una coherencia de fondo entre las tesis de los 
grandes sofistas: Protágoras y Gorgias, y las conclusiones de los llamados 
sofistas políticos, como: Trasímaco y Calicles. La metafísica y la gnoseolo-
gía de aquellos maestros condujo, no sin coherencia, a la conclusión de la 
ley del más fuerte, preconizada por los últimos. En efecto, la escuela sofís-
tica distó de constituir un cenáculo de soñadores utopistas, que postularan 
ideales anárquico-individualistas inviables. La finalidad utilitaria de su ense-
ñanza apuntaba a entrenar en el arte de convencer a los otros, con el fin de 
conquistar y consevar el poder. Su relativismo y su agnosticismo no implica-
ban sostener la licitud o la posibilidad de que cada quien hiciera lo que se le 
antojase, pero sí, en cambio, desembocaban en afirmar la libertad del poder 
político ante toda obligación fundada en la verdad y en la justicia absolutas. 
Ante el vacío de orden objetivo, “dado”, sólo queda la “posición” del orden 
social por quien pueda imponer su voluntad sobre los demás. Los sofistas 
planteaban un universo en el que sólo campeaban fuerzas (intereses) enfren-
tadas. Por ello, sea de facto (Trasímaco), sea de jure —naturali— (Calicles), a la 
sofística le debemos, por primera vez en la Historia, la identificación de la 
ley del más fuerte (“la voluntad de poder”) con la clave de la praxis política.

Si vinculamos el rechazo a la politicidad natural en sentido platónico-
aristotélico con la afirmación del carácter represivo de la vida política, en 
tanto ordenada a contener los impulsos antisociales del hombre, podemos 
tomar como caso testigo de la sofística a Calicles (sea un personaje real, 
sea una personificación platónica en que se compendian las últimas conse-
cuencias de las premisas de su escuela).46 En Gorgias, Calicles afirma contra 
Sócrates: 

46   Consecuencias que no se limitaron a adoptar como presupuesto la contra-
posición entre naturaleza y ley, tal como ocurrió con Antifón. Sobre este último tema, 
cfr. Heinimann, Felix, Nómos und Physis. Herkunft und Bedeutung einer Antithese im griechischen 
Denken des 5. Jahrhunderts, Basilea, 1945, esp. pp. 110 y ss. La posición de Calicles fue, 
dice Heinimann, un “perfeccionamiento radicalizador” de la mencionada antítesis, p. 
140.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO PRIMERO30

En la mayor parte de los casos son contrarias entre sí la naturaleza y la ley... 
por naturaleza es más feo todo lo que es más desventajoso, por ejemplo, sufrir 
injusticia; pero por ley es más feo cometerla... según mi parecer, los que esta-
blecen las leyes son los débiles y la multitud. En efecto, mirando a sí mismos 
y a su propia utilidad establecen las leyes, disponen las alabanzas y determi-
nan las censuras... Pero yo creo que si llegara a haber un hombre con índole 
apropiada, sacudiría, quebraría y esquivaría todo esto, y, pisotendo nuestros 
escritos, engaños, encantamientos, y todas las leyes contrarias a la naturaleza, 
se sublevaría, y éste nuestro esclavo se mostraría dueño, y entonces resplan-
decería la justicia de la naturaleza.47 

En Calicles, pues, aparece explícitamente una de las posibles manifes-
taciones de lo que hemos llamado concepción negativa y constrictiva de la 
vida política.

b. La absorción teologista del orden natural

El título de este punto señala el quicio doctrinal de las negaciones medie-
vales de la politicidad natural. En la medida en que se tendió a desconocer 
las exigencias teleológicas imprescriptibles de la naturaleza humana, en esa 
medida el carácter perfectivo de la vida jurídica y política fue puesto en en-
tredicho, o incluso, negado. Lo cual se tradujo en un muy peculiar —pero 
lógico— cuestionamiento de la politicidad natural. El orden social intra-
mundano, en sus fundamentos de legitimidad y sus principios de organiza-
ción, pasó a ser absorbido por el orden sobrenatural. Semejante perspec-
tiva no implicaba meramente supraordenación de los fines religiosos; sino 
—más relevante aun en el tema que nos ocupa— la resolución del fin polí-
tico en el fin ultraterreno. Ahora bien, si el fin político no es necesario para 
el hombre, luego la existencia efectiva del orden político deberá obedecer 
a razones contingentes, desligadas de la actualización de potencialidades 
humanas. Es decir, obedecerá al presente estado histórico del hombre: v. gr., 
al pecado. Si todo esto es así, se siguen dos líneas de consecuencias. Por un 
lado, los representantes de la autoridad espiritual detentarán la titularidad 
de la potestad política, de suerte que quienes ejerzan esta última serán dele-
gados o mandatarios de la órbita religiosa. Por otro lado, la vida política —y 
jurídica— verá retaceado su valor como dimensión necesaria para la perfec-
ción del hombre. Pasará a ser explicada por una circunstancia desgraciada, 

47   482 b. Utilizamos la traducción de J. Calonge y E. Acosta, en Platón, Diálogos, 
t. II, Madrid, 1983.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA TRADICIÓN DEL IUSNATURALISMO ARISTOTÉLICO 31

causa de males para el hombre, a los que el orden jurídico-político deberá 
poner coto (remedio extrínseco). En breves líneas —y sin otra pretensión 
que la de no tergiversar el meollo más esencial de esta perspectiva teologis-
ta— hemos expuesto aquí, lo que la historia de la filosofía política conoce 
como “agustinismo político”.

En cuanto al pesimismo antropológico, el agustinismo político tiene un 
antecedente pagano en Séneca, estoico que, a diferencia de Cicerón, aso-
ció la vigencia de la vida política con un periodo histórico signado por la 
decadencia humana.48 El agustinismo político, tal vez más una tendencia 
que una doctrina determinada, conoció desigual boga entre los siglos II y 
XVI. A pesar de su denominación, la crítica histórica se halla hoy en excluir 
a San Agustín del grupo de teólogos que ancló la necesidad de la política 
en el pecado.49 Pero en otros padres de la Iglesia la idea sí conoció alguna 
aceptación.50 En el siglo VI aparece Gregorio VI el “Grande”, cuyos escri-
tos y acción constituyen un jalón decisivo en el perfilamiento de la doctrina 
del poder temporal de los pontífices. Este papa legó a la tradición cristiana 
textos clásicos, citados siglos después (por Suárez, por ejemplo) como obje-
ciones a la doctrina aristotélica,51 en los que se afirmaba a la sociedad y a la 
potestad políticas como una consecuencia del pecado adánico: 

La diversidad misma, que adviene con el vicio [del pecado], resulta recta-
mente ordenada por el juicio divino, para que, dado que todo hombre no re-
corre del mismo modo el camino de la vida, uno sea regido por otro. Cuando 
los hombres santos presiden no prestan atención a la potestad de orden, sino 
a la igualdad de condición, y no gozan por presidir sino por propagar. Pues 
saben que a los antiguos padres nuestros [Adán y Eva] se los recuerda por ha-
ber sido pastores de rebaños más que reyes de hombres. El hombre, en efecto, 
está colocado por la naturaleza sobre los animales irracionales, pero no sobre 
los demás hombres...52

En los siglos siguientes, tanto antes como después de la obra de Tomás de 
Aquino, el agustinismo político tuvo distinguidos representantes, y no poca 

48   Sobre el estoico español, cfr. Prieto, Fernando, El pensamiento político de Séneca, cap. 
III, Madrid, 1977.

49   Cfr. Arquilliére, H.-X, L’augustinisme politique, París, 1972, especialmente pp. 67-
71.

50   Al respecto, cfr. Truyol y Serra, Antonio, Historia de la filosofía del derecho y del Es-
tado, t. I, libro III, parte A, cap. 2, Madrid, 1978. 

51   Cfr. Suárez, Francisco, De legibus, lib. III, cap. 1.
52   Expositio moralis in Beatum Iob lib. XXI, cap. 10, Patrología latina 76, 203.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO PRIMERO32

vigencia en la doctrina y en la praxis política efectiva. Pueden citarse, entre 
otros, a Egidio Romano —curiosamente, alumno del Aquinate— (+1316), 
al cardinal Enrique de Susa, el Hostiense (+1271) y a Jacobo de Viterbo 
(+1307).53 Ellos, junto con otros teólogos y canonistas, configuraron el clima 
intelectual y político con el que —ya en el siglo XVI— debió lidiar Vitoria. 
Sin embargo, el más extremoso sostenedor de las tesis del agustinismo polí-
tico —sobre todo del anclaje de la política en el pecado— no fue ni católico 
ni medioeval, sino el reformador Martín Lutero: 

Como todo el mundo es malo y apenas hay un verdadero cristiano entre miles 
de personas, se devorarían unos a otros de modo de que nadie podría conser-
var su mujer y sus hijos, alimentarse y servir a Dios, con lo que el mundo se 
convertiría en un desierto. Por esta razón estableció Dios estos dos gobiernos: 
el espiritual, que hace cristianos y buenos por el Espíritu Santo, bajo Cristo, y 
el secular, que obliga a los no cristianos y a los malos a mantener la paz y estar 
tranquilos externamente... si un pastor reuniera en un mismo establo lobos... 
y corderos... las ovejas, ciertamente mantendrían la paz y se dejaría alimentar 
y gobernar pacíficamente, pero no vivirían mucho tiempo ni ningún animal 
sobreviviría a los demás...”.54

c. La modernidad

Es lícito hablar de una filosofía política de la modernidad, por lo menos 
si entendemos tal término en su connotación doctrinal, y no cronológica. 
En ese sentido, la influencia del nominalismo constituye una suerte de hilo 
conductor profundo que subyace a las principales manifestaciones del pen-
samiento político antiaristotélico. Espiguemos algunas de sus notas típicas: 
el desplazamiento del bien, el fin y la felicidad como primer principio del 
orden práctico en provecho del deber y la obligación (compárese, por ejem-
plo, la Ética Nicomaquea con la Metafísica de las costumbres). Consiguientemente, 
el bien común es negado como primer principio del orden político, y en su 
lugar aparece el poder. El signo distintivo de la estatalidad ya no será la au-
tarquía (autosuficiencia en el bien común), sino la soberanía (posesión del 
poder decisorio último). Es decir que no se renoce a las relaciones de inte-

53   Cfr. en general, Gierke, Otto von Teorías políticas de la edad media, con introd. de F. 
W. Maitland, trad de J. Irazusta, Buenos Aires, 1963, pp. 94 y ss.

54   “Sobre la autoridad secular”, en Escritos políticos, trad. de J. Abellán, Madrid, 
1990, pp. 30-31 (citado por Reyes Oribe, Beatriz, “Notas sobre los fundamentos de la 
política en Martín Lutero”, en Hernández, Héctor H. et al., Clases de filosofía del derecho 
—vol. III: Historia—, Mar del Plata, 2004).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA TRADICIÓN DEL IUSNATURALISMO ARISTOTÉLICO 33

gración, sino a las de subordinación, como el dato fundante de la realidad 
social (compárese, por ejemplo, a Tomás de Aquino y Bodino). En la misma 
línea, el centro de la vida jurídica deja de ser la virtud de la justicia y sus 
concreciones conductales, para adquirir supremacía incontestable la norma 
(piénsese, por ejemplo, en el contraste entre Platón y Kelsen). Ahora bien, 
todos esos giros doctrinales ya se hallan en Ockham.55

d. Hobbes

Hobbes es, sin duda, el principal filósofo político de la modernidad. Sus 
fuentes teóricas son, principalmente, Ockham y Lutero. Del primero toma 
el nominalismo gnoseológico (que lleva al extremo), el atomismo metafísico, 
y, en el terreno práctico, el voluntarismo radical y la asimilación de toda va-
liosidad y normatividad con el mandato del superior. En este último sentido, 
es importante reparar en que las relaciones entre el súbdito y el soberano, en 
Hobbes, reproducen aquéllas que el monje franciscano veía entre Dios y las 
criaturas. Una conducta es obligatoria en tanto es mandada; el esquema de 
base es común al teólogo que reflexiona sobre los mandamientos y al filóso-
fo ateo que construye teoría política: no hay nada justo ni injusto per se. Del 
reformador Lutero adopta el pesimismo antropológico, que condice con el 
resto del sistema. Ahora bien, la coherencia entre la doctrina del hombre 
del reformador y los principios prácticos de raigambre ockhamista no debe 
sorprender, toda vez que Lutero reconocía formación filosófico-teológica 
nominalista.

En el llamado “estado de naturaleza” (es decir, la condición en que se ha-
llarían los hombres si no existiese el Estado) reina la guerra frontal o larva-
da. Ello porque no hay freno a las inexorables y universales manifestaciones 
del ánimo humano: “En la naturaleza del hombre encontramos tres causas 
principales de riña. Primero, competición; segundo, temor; tercero, gloria”. 
El egoísmo impele a la enemistad, y de ella surge la inseguridad: “Los hom-
bres no derivan placer alguno, sino, al contrario, considerable pesar, de es-
tar juntos allí donde no hay poder capaz de imponer respeto a todos ellos”. 
El derecho natural sólo indica al hombre la conveniencia de hacer lo que 
considere necesario para sobrevivir. Semejante libertad, entendida como 
ausencia de coacción extrínseca, redunda en perjuicio de todos: “De esta 
guerra de todo hombre contra todo hombre, es también consecuencia que 

55   Sobre la ética de Ockham, cfr. Garvens, Anita, “Die Grundlagen Ethiks Wil-
helm von Ockham”, en Franziskanische Studien, 1934; Pinckaers, Servais, Las fuentes de la 
moral cristiana, trad. de J. J. Norro, Pamplona, 1988, passim.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO PRIMERO34

nada pueda ser injusto. Las nociones de bien y mal, justicia e injusticia, no 
tienen allí lugar. Donde no hay poder común, no hay ley. Donde no hay ley, 
no hay injusticia”. Va de suyo que no es la búsqueda de la vigencia de va-
lores humanos lo que impele al hombre a erigir el Estado, sino el deseo de 
no perder la propia vida: “Las pasiones que inclinan a los hombres hacia la 
paz son el temor a la muerte; el deseo de aquellas cosas necesarias para vivir 
cómodamente; y la esperanza de obtenerlas con su industria”.56 

Como Hobbes mismo no se cansa de recordar, su posición es antagóni-
ca con la de Aristóteles. Ahora bien, ¿cómo se ubica Hobbes respecto de 
la cuestión de la politicidad natural? Debe repararse en un punto funda-
mental: la vida política no se halla en la línea de la expansión, sino de la 
represión de la naturaleza del hombre, es decir, no está en función de la per-
fección, sino del control. El fin que persigue es la seguridad (fundamental-
mente, en Hobbes) de la vida. El orden político protege a los hombres egoís-
tas de sí mismos mediante la amenaza o la aplicación de la coacción física: 

La causa final, meta o designio de los hombres, que aman naturalmente la 
libertad y el dominio sobre otros, al introducir entre ellos esa restricción (res-
traint) de la vida en repúblicas, es cuidar de su propia preservación y conse-
guir una vida más dichosa; es decir, arrancarse de esa miserable situación 
de guerra, la cual sigue necesariamente, como se ha mostrado en el capítulo 
XIII, a las pasiones naturales de los hombres cuando no hay poder visible 
que los mantenga en el temor o, por miedo al castigo, los ate a la realiza-
ción de sus pactos y a la observancia de aquellas leyes de la naturaleza... 
como justicia, equidad, modestia, misericordia, y (en suma) hacer a otros lo 
quisiéramos ver hecho en nosotros), [las cuales], por sí mismas, sin el terror 
hacia algún poder que haga sean observadas, resultan contrarias a nuestras 
pasiones naturales, que llevan a la parcialidad, el orgullo, la venganza y cosas 
semejantes...57 

La vida política agota su valor en la utilidad; es un mero medio al servicio 
de la seguridad de los individuos.

e. Locke

Al hacer esta rápida revista de los autores que niegan la politicidad na-
tural, no podía faltar la mención del fundador del liberalismo político, John 

56   Todas las citas de Hobbes pertenecen a Leviatán, parte II, cap. XIII. Utilizamos 
la edición de William Mollesworth, The English Works of  Thomas Hobbes, Londres, 1839, 
vol. III.

57   Ibidem, cap. XVII.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA TRADICIÓN DEL IUSNATURALISMO ARISTOTÉLICO 35

Locke. Él asume y acepta el núcleo más genuino de la justificación hobbe-
siana del Estado: 

Si no fuera por la inmoralidad y los vicios de ciertos individuos depravados no 
se precisaría de ninguna otra ley [la del estado de naturaleza], ni de que las 
personas se alejaran de esa alta y natural comunidad [el estado de naturale-
za], para integrarse en combinaciones de importancia menor [las sociedades 
políticas].58

Pero ese carácter causal de la maldad humana se conjuga, en él, con la 
ética protestante y el espíritu del capitalismo, para decirlo con el célebre 
título weberiano: 

Tenemos, pues, que el objetivo máximo y primordial que persiguen los indivi-
duos al juntarse en Estados, supeditándose a un gobierno, es el de proteger sus 
propiedades; esa protección es muy incompleta en el estado de naturaleza.59

Locke, no debe olvidarse, ya que dedicó una parte substantiva de su tra-
tado sobre la fundamentación del Estado a justificar la apropiación ilimitada 
de bienes materiales, como nunca se había hecho antes. Si a bienes mate-
riales llamados a desigual distribución se le suma la concepción pesimista 
de un hombre básicamente codicioso, la consecuencia lógica es postular la 
necesidad del fin coercitivo de la vida política, ordenado a la preservación 
de la propiedad privada. En el Estado cobra vigencia la ley natural. Ahora 
bien, ella, en Locke, tiene un contenido eminentemente restrictivo: manda 
no interferir en vida, libertad (en tanto ausencia de coacción externa, pues 
Locke —coherente en su empirismo— niega el libre albedrío)60 y propie-
dad. Salta a la vista la divergencia entre el contenido positivo y perfectivo de 
la ley natural tomista y esta prohibición erga omnes, con la que un individuo 
absorbido por la uneasiness posesiva protege su interés particular.

f. Kant

En el contractualismo kantiano hallamos clara la impronta de Hobbes y 
Locke. En efecto, si desde el punto de vista iusfilosófico Kant es positivista, 

58   Locke, John, Segundo ensayo sobre el gobierno civil, cap. IX (Indianapolis, Macpher-
son, 1980). La raigambre hobbesiana de la filosofía del fundador del liberalismo políti-
co es indudable, y no ha pasado inadvertida a los intérpretes de su pensamiento. Cfr. 
Strauss, Leo, Natural Right and History, Chicago, 1965, pp. 202 y ss.

59   Locke, John Segundo ensayo sobre el gobierno civil, cap. IX.
60   Cfr. Locke, John, Essay Concerning Human Understanding, II, 21, 27.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO PRIMERO36

desde el filosófico-político es liberal-individualista. Existe un solo derecho 
natural, y es el derecho al ejercicio de la libertad exterior bajo leyes uni-
versales. Se trata de la independencia del arbitrio necesitante de otro, y su 
preservación constituye la clave de bóveda del orden jurídico y político en 
Kant. Es de notar, y no puede sorprender, que Kant se refiera a ese derecho, 
en realidad, no como “natural” sino como “innato” (angeborene).61 En efecto, 
la naturaleza, en tanto, no podría englobar en Kant un haz de exigencias 
perfectivas llamadas a ser obligatoriamente asumidas por la razón. La tarea 
moral será cumplida por la razón pura práctica —con estricta prescinden-
cia de las inclinaciones naturales— en el terreno privado. Pero en el ámbi-
to jurídico y político, en el que campean la codicia de los particulares y la 
violencia coactiva de los poderes públicos, sólo cuenta el dato de la libertad 
exterior (un factum, a natura) y la necesidad de su regulación.

g. Rousseau

Ninguna de las grandes figuras del pensamiento político cuya posición 
respecto de la politicidad natural estamos espigando deja de poseer una sin-
gularidad teórica que la distingue de todas las otras. Esto vale en particular 
para el Ginebrino; en efecto, sus ideas sobre la naturaleza y la legitimidad 
del orden político revisten rasgos muy propios, diversos de los de otros con-
tractualistas (por utilizar una clasificación ya canónica en la manualística). No 
obstante, en el caso de Rousseau —como se ha hecho con Hobbes, Locke y 
Kant— es lícito formular la pregunta acerca de si su pensamiento asigna un 
sesgo negativo a la vida política. Y cabe responder afirmativamente, tam-
bién respecto de él.

En el Discurso sobre el origen y los fundamentos de la desigualdad entre los hombre62 
se halla su más completa teorización psicológica y ético-jurídico-política de 
todo lo que comporta el tránsito de la vida asocial al Estado, en otros tér-
minos, del valor de la vida humana aislada en contraposición al de la vida 
política —y, sobre todo, al de los factores que la provocan—. No vamos a 
extendernos en pormenorizados análisis. Algunas expresiones representati-
vas, de entre las innumerables que se podrían traer a colación, contestes en 
idéntico Leit Motiv, bastarán para nosotros aquí. La forma de vivir “sencilla, 
uniforme y solitaria” prescripta por la naturaleza, en que el hombre, guiado 

61   Kant, Immanuel, Rechtslehre, p. 45 (Werke in zehn Bänden, Bd. VII, Darmstadt, 
1983).

62   Utilizaremos las Oeuvres Complètes, t. III (Du Contrat Social. Écrits Politiques), París,  
La Pléiade, 1964.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA TRADICIÓN DEL IUSNATURALISMO ARISTOTÉLICO 37

por “el instinto de las bestias”, era sano de cuerpo y alma, ha desaparecido 
en la sociedad política. Al volverse sociable se hace esclavo, y “débil, teme-
roso y rastrero”. Pero el estado de naturaleza, en que “la propia consevación 
era casi su único cuidado”, permitía al hombre “torpe y estúpido” (alejado 
de la corrupción que supone la actividad reflexiva) la vida feliz. La razón 
estriba en que nadie, por naturaleza, (como tampoco “un mono o un lobo”) 
necesita del otro para nada. Luego, apareándose fortuitamente y recogien-
do frutos para comer, el hombre alcanzaba sin pena la satisfacción de sus 
fines naturales. No tenía deber, obligación, afecto ni responsabilidad res-
pecto de nadie: se trataba de un ser “sin industria, sin habla, sin domicilio, 
sin guerra y sin vínculos”. Por ello no era ni bueno ni malo. Pero el hombre 
tenía una perfectibilidad potencial que lo transformó “en un ser malvado 
haciéndolo sociable”.63 

Efectivamente, un conjunto de circunstancias inevitables fueron perfec-
cionando el espíritu del individuo (en el sentido de su capacidad racional) 
y, en pareja medida, corrompiendo y haciendo miserable a la especie (en 
el sentido de su moralidad). Desde que el hombre necesitó del socorro de 
otro, se fueron poniendo las bases de todos los vicios de que el hombre se 
ha mostrado capaz. Aceptando el corazón de la doctrina del “sabio Locke” 
(como le llama siempre en esta obra), Rousseau pone el origen del Estado 
en la necesidad de preservar la propiedad privada. La tierra cultivada se re-
partió, y surgieron las primeras reglas de justicia. Las diferencias de talentos 
provocan las desigualdades económicas, y éstas, sumadas a la corrupción de 
los hombres, generan violencia e inseguridad. Los más ricos (interesados en 
preservar su posición) impulsan entonces la creación del Estado, propuesta 
que la masa estólida acepta: los desposeídos “corrieron al encuentro de sus 
cadenas creyendo asegurar su libertad”.64 

Invitamos al lector a contestar si la siguiente analogía de Rousseau no da 
pábulo a su inclusión en una línea de pensamiento signada por la identifi-
cación de la política con un remedio de males: los hombres, dice, aceptaron 
formar el Estado “lo mismo que un herido se hace cortar el brazo para sal-
var el resto del cuerpo”.65 Más adelante se explaya sobre los lacras intrínse-
cas al fundamento de la vida política:

Los vicios que vuelven necesarias las instituciones sociales son los mismos que 
vuelven inevitable el abuso; [con la excepción de la Esparta de Licurgo] sería 

63   Hasta aquí, conceptos extraídos de la parte I del Discurso.
64   Ibidem, parte II.
65   Ibidem, p. 178.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO PRIMERO38

fácil probar que todo gobierno que, sin corromperse ni alterarse, caminase 
siempre según el fin de su institución, habría sido instituído innecesariamen-
te, y que un país en el que nadie eludiera las leyes ni abusara de la magistra-
tura, no tendría necesidad ni de magistrados ni de leyes.66 

La formulación definitiva de la teoría política de Rousseau, tal como apa-
rece en El Contrato Social, no contradice las ideas expuestas en el Discurso. En 
realidad, el objetivo de la reforma democrática radical del Estado consiste 
en reducir el mando y obediencia ajenos a la vida política hasta donde sea 
posible, a suerte de recrear la libertad y la igualdad del estado de naturale-
za.67 Es el ideal utópico de la democracia de identidad, en que, obedecien-
do a la voluntad general, cada uno no hace sino obedecerse a sí mismo. Se 
trataría de reducir a su mínima expresión todo aquello que Rousseau asocia 
con la política (sujeción y desigualdad); el medio postulado para refundar un 
Estado sin mando ni obediencia será una voluntad general de sesgo totalita-
rio. Paradoja similar ocurrió con el marxismo; en efecto, el medio necesario 
para abolir el Estado fue la omnipresencia del Estado totalitario. Aunque, 
en este caso, la llamada dictadura del proletariado tuvo vigencia histórica. 

h. Continuidad entre liberalismo y marxismo: 
la demonización de la Política

En un trabajo sobre Kant de nuestra autoría concluíamos refiriéndonos 
a una “demonización de la Política” común al liberalismo y al marxismo, 
en referencia a la troncal continuidad que vincula a ambas ideologías en la 
depreciación del valor de la vida política.68 Tras nuestro extenso periplo, 
sólo nos resta hacer algunas breves aclaraciones respecto del sentido y del 
origen de la expresión.

En lo tocante al liberalismo, creemos aparece con claridad la degrada-
ción axiológica de la vida política. En primer término, no hay un bien co-
mún (causa por antonomasia del orden político) cualitativamente supraor-
denado respecto de los fines particulares. Por ello la comunidad política y su 
fin son medios para los fines particulares. Medios que no serían necesarios 
si la naturaleza humana no fuera viciosa. El hombre es un ser naturalmen-

66   Ibidem, pp. 187 y 188.
67   Rousseau, Jean-Jacques, Contrato social, cit., cap. VI: “Del pacto social”.
68   Castaño, Sergio R., “Individualismo y Estado mundial. Esbozo de las premisas 

del modelo kantiano”, Rivista Internazionale di Filosofia del Diritto, serie 5, año LXXVIII, 
núm. 3, julio-septiembre de 2001.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA TRADICIÓN DEL IUSNATURALISMO ARISTOTÉLICO 39

te económico; mejor dicho, llamado a apropiarse de todo lo que pueda. 
Macpherson definió este ethos como “individualismo posesivo”,69 en el ca-
mino de la codicia propia se atraviesa la de los otros: por ello es necesario 
el control y la organización de la coacción. Las desigualdades económicas 
y las servidumbres sociales crean inexorablemente un clima de violencia 
que exigen se garantice la libertad exterior y la propiedad, sobre todo las 
de aquéllos más ricos y, por tanto, más celosos de preservar su libertad (en 
el sentido hobbesiano —el único aceptado por el liberalismo desde Locke 
hasta Hayek— 70 de ausencia de coacción extrínseca). La creación del Esta-
do se identifica, según Locke, con la instauración de un poder coactivo que 
garantiza libertad y propiedad, sea como fuere que éstas se distribuyan (y, 
teniendo en cuenta sus principios ético-antropológicos, va de suyo que la 
distribución será desigual). 

Ahora bien, la concepción del Estado asumido como instrumento de con-
trol y vigilancia al servicio de los intereses particulares de los propietarios ¿es 
acaso esencialmente ajena a la célebre sentencia marxista del Manifiesto comu-
nista: “El poder político, en sentido estricto, ¿es el poder organizado de una 
clase para la opresión de la otra?”71 La respuesta, sin duda, debe ser negativa. 

IV. Colofón sobre nuestra perspectiva de abordaje. 
Sentido principial y vigencia histórico-filosófica de la afirmación 

de politicidad natural  —eje doctrinal de lo que en este libro 
llamamos “tradición aristotélica”—

Reiteramos algunas afirmaciones estampadas en el curso del capítulo. 
Para la tradición del aristotelismo clásico, el hombre es un ser naturalmen-
te político: por un lado, se ve impelido a la vida política; por otro, y más 
fundamentalmente aún, en la participación del fin de la vida política al-
canza su cuota máxima de perfección intramundana. Esto significa que la 
vida política no ancla su necesidad en evitar un mal o la corrección de un 
defecto (corpóreo o moral), sino en la consecución de un bien. Este bien, 
supraordenado respecto de todo otro bien en el plano mundanal, es el bien 
común político.

69   The Political Theory of  Possessive Individualism, Oxford, 1989.
70   Sobre la libertad en von Hayek, cfr. Widow, Juan A., “Libertad y libre albedrío”, 

en Valores, núm. 34, 1997.
71   Cfr. Marx, Karl y Engels, Friedrich, “Manifest der kommunistischen Partei”, en 

Die Frühschriften, Stuttgart, 1953, p. 548.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO PRIMERO40

Por otro lado, la afirmación y la negación de esa tesis no pende de po-
siciones confesionales, como así tampoco de paradigmas epocales (por lo 
menos, con pretensión de excluyentes). Más concretamente: la tesis no es 
ni cristiana, ni pagana, ni agnóstica; como tampoco antigua, medieval o 
moderna. Y lo propio vale para su negación. Pues la han reconocido, en-
tre otros —cada uno desde su particular circunstancia doctrinal e históri-
ca—, los filósofos paganos Platón y Cicerón; los teólogos católicos Agustín 
de Hipona, Tomás de Aquino, Francisco de Vitoria y Louis Billo; los juris-
tas calvinistas Hugo Grocio y Johannes Althusius, y —ya desde su peculiar 
perspectiva— el sociólogo ruso Georges Gurvitch y el teórico del Estado 
Hermann Heller. Por su parte, la han negado los sofistas, los teólogos cató-
licos enrolados en el agustinismo político medieval, el reformador Martín 
Lutero, los filósofos Hobbes, Kant, Rousseau, el anarquismo, el marxismo, 
el liberalismo y algunos relevantes iusnaturalistas contemporáneos, como 
John Finnis. 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas




