Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

Capitulo primero

LA TRADICION DEL IUSNATURALISMO ARISTOTELICO
CLASICO Y SU TESIS AXIAL: LA POLITICIDAD NATURAL

1. INTRODUCCION

La cuestion de la politicidad natural suele tratarse, en los libros de teoria
politica, en el momento de estudiar el origen del Estado, y, en aquéllos de
espiritu o terminologia aristotélica, dentro del analisis de la causa eficiente
de la sociedad politica. Tal ubicacion del tema no es incorrecta, pero no lo
es, solo en tanto, que el fondo de la cuestion trasciende, por su alcance y
significacion, la explicacién del fendmeno asociativo, para comportar toda
una posicion de fondo sobre la “justificacion” (Rechifertigung) del Estado —en
la terminologia de Hermann Heller—. O lo que nosotros llamamos “el valor
de la vida politica”.

El ejemplo del gran teodrico del Estado puede ayudarnos a desbrozar el
camino terminoldgico y conceptual, pero en ultima instancia real —porque
tiene que ver con las cosas— que debe guiar en la busqueda del sentido pro-
fundo de la tesis clasica que la ciencia politica utiliza habitualmente en su
formulacion aristotélica de la politicidad natural. En su obra péstuma, 7eo-
ria del Estado, Heller (teoréticamente encuadrable dentro de la filosofia de la
cultura y de la vida de Theodor Litt) se rebela contra el racionalismo usado
al tratar el origen del Estado. La mera explicacion del hecho de por qué los
hombres se agrupan en el Estado no basta para colegir el sentido de la poli-
tica. La explicacion racional, que acude a los parametros teleologicos para
dar cuenta del origen del Estado no capta la diferencia que puede darse en-
tre una banda de malhechores y la sociedad politica. En efecto, dice Heller,
en uno y otro caso la sociedad resulta un medio para la consecucion de un
fin. La explicacién teleologica viene a ser subsidiaria de la axiologia utilita-
rista y de la reduccién de la racionalidad practica a la técnico-instrumental.
La pregunta por el valor humano del agrupamiento estatal no se responde
desde ese nivel de analisis, afirma Heller.!’

17" Heller, Hermann, Staatslehre, Tiibingen, 1983, pp. 245 vy ss.

15

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas


http://www.juridicas.unam.mx
http://biblio.juridicas.unam.mx/

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

16 CAPITULO PRIMERO

Es clara la impugnacion de Heller de toda la gama de concepciones que
reducen la vida politica a un puro medio (atil) para la consecucion de un
fin. Eso es lo que puede explicar la razén cuando se aboca a entender el
plano factico, pero el plano de los valores resulta irreductible a la explica-
cion racional de los hechos, dice. Ahora bien, en esa impugnacién también
se comprueba como Heller acepta el planteamiento de base de la raciona-
lidad técnico-instrumental. En efecto, constituye un presupuesto metafisi-
co de dltima raigambre nominalista, que impregna la filosofia de Hume,
Kant y Scheler, el separar las formalidades (trascendentales) del ser y el
bien. Aparecen, en lugar de ellas, el ambito de los hechos y el ambito de
los valores. El primero es ajeno e impermeable al valor; en su explicaciéon
reside la tarea de la razon y del conocimiento cientifico. Por el contrario, los
valores, en la expresion de Scheler, valen pero no son (luego, tampoco se co-
nocen objetivamente).'® De tales presupuestos surgen consecuencias teoricas
graves. Habra quienes lo acepten, y diran que las ciencias consagradas al
obrar humano so6lo deben describir, absteniéndose de cualquier pretension
objetiva de formular juicios de valor (valiosidad humana, perfeccion, bien,
en suma). Tal sera, por ejemplo, el caso de Hans Kelsen y su Rechtslehre. Ha-
bra quienes, como Hermann Heller, rechacen semejante modelo de ciencia
aplicada a lo social, por sapiencial, humana y practicamente inaceptable.
Pero, incluso en este tltimo caso, hay condena de las conclusiones sin re-
chazo de las premisas.

Con proyectos como los de Heller se relacionan presentaciones de la
cuestion como, por ejemplo, la del catedratico argentino Mario J. Lopez
en su Manual de derecho politico. Alli, avalando el divorcio de marras, el autor
plantea con claridad la diferencia entre las respuestas a la pregunta de por
qué existe la obediencia, y la respuesta a la pregunta de por qué debe obede-
cerse. Dice significativamente: “Por lo pronto, la dificultad de separar en
este caso lo «necesario» de lo «bueno», lo que «es» de lo que «debe ser»,
los juicios de conocimiento de los de valor, trae como consecuencia que la
consideracion del asunto escape a los limites cientificos e invada el campo
de la filosofia politica”. Tras esta salvedad, donde la filosofia politica y sus
temas son puestos fuera de la ciencia, Lopez enumera una serie de posi-
ciones —inspiradas en Jellinek— sobre la “justificaciéon” del Estado, en las
que se mezclan las que apuntan al plano de los hechos y las que apuntan al
plano del valor. Aparecen entonces las justificaciones llamadas “religiosas”,

18 Sobre la ética de Scheler —cuya tesis sosteniendo el divorcio de marras apare-
ci6 en 1899— ¢fr Dupuy, Maurice, La philosophie de Max Scheler; Paris, 1959, parte Ia.,
cap. 1; LLambias de Azevedo, Juan, Max Scheler, Buenos Aires, 1966, cap. III.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

LA TRADICION DEL IUSNATURALISMO ARISTOTELICO 17

que fundan la obligaciéon de la obediencia en que “Dios asi lo ha dispues-
to”; las “de la fuerza”, que alcanzan a “describir el hecho, pero sin llegar a
indicar su causa ni su finalidad”; las “juridicas”, que basa la fundamenta-
ci6n “en una figura juridica del llamado derecho privado” y se clasifican en
patriarcal, patrimonial y contractual, centradas, respectivamente, en el do-
minio paternal, la prescripcion adquisitiva del mando y el consentimiento
de las partes; las “ético-finalistas”, de raigambre aristotélica y tomista, que
proponen un fin perfectivo de las personas congregadas; las “psicosociologi-
cas”, que anclan la sociabilidad (pero no la obediencia, dice Lopez) en una
inclinacién natural, y las “negativas”, de espiritu anarquista.'” Hasta aqui,
el autor argentino.

La doctrina de la politicidad natural (que Lopez llamaba “ético-finalis-
ta”) merece atencion, por dos razones fundamentales: en primer término,
es la Gnica capaz de dar razon, a la vez, del plano “factico”, o histérico, y
del plano de la “justificaciéon”, o axiolégico. La comprension cabal de la te-
sis, en efecto, permite captar el valor humano tltimo de la vida politica sin
por ello —antes al contrario— dejar a un lado la explicacién racional de
las conductas particulares que originan a cada sociedad politica concreta.
De alli que, desde la perspectiva de esa posicion, sea posible integrar orde-
nadamente todas las “justificaciones” elencadas en los manuales clasicos de
teoria politica, evaluando el contenido de verdad que contiene cada una
de ellas. En segundo lugar, la tesis aristotélica permite alcanzar la cuestion
clave en cuya afirmacién o negacién reside la divisoria de aguas mas radical
que quepa hallar respecto del valor de la vida politica. Nos detendremos, en
particular, en esta Gltima cuestion. Y para ello se impone un breve bosquejo
semantico respecto de la locucion “politicidad natural”.

II. UNA APROXIMACION SEMANTICA A LA LOCUCION “POLITICIDAD NATURAL”
1. El sentido de “naturaleza™ y “natural” en la escuela cldsica

Aristoteles, quien acufid la expresiéon que nos ocupa, fue el mas grande
discipulo de Platon. No pretendemos, en este lugar, detenernos a sefialar
cuales fueron las principales respuestas a las grandes cuestiones metafisicas
en que se observa la profunda continuidad filoso6fica que los vincula. Pero lo
afirmado resulta pertinente a la hora de dar cuenta del porqué cabe remitir
la dilucidacion del significado del término physis, tal como aparece en la Po-
litica de Aristbteles, a la doctrina de Platéon. En efecto, los desarrollos teoré-

19 Manual de derecho politico, Buenos Aires, 1973, pp. 257-268.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

18 CAPITULO PRIMERO

ticos de Aristoteles, en la perspectiva finalista de la estructura acto-potencial
del ente, hallan, como otras cuestiones fundamentales, su decisivo antece-
dente en el maestro ateniense.”” A Platén y a uno de sus principales exégetas
en el campo de la filosofia practica se recurrird, para determinar el signifi-
cado que posee “naturaleza” en la filosofia politica y juridica de Aristoteles.

Para tal empresa vale la pena acudir al estudio historico-doctrinal de un
acreditado especialista de Harvard, John Wild, quien detectd en Platén los
cinco sentidos fundamentales del término “naturaleza” en la tradiciéon ius-
naturalista clasica.?’ El primero de ellos significa el orden c6smico, regido
por leyes que pautan racionalmente su devenir. Wild remarca la impronta
divina de tal orden racional, segtin el propio Platén lo expresa taxativamen-
te en Las Leyes (libro X). Asi pues, el mundo resulta un vasto complejo de di-
versas clases de seres regido por un orden normativo que los dirige a su fin.
El kdsmos es physis. La segunda acepcién refiere a la estructura eidética de
los entes particulares, es decir, a la esencia. “Naturaleza”, es aquel elemento
que determina a una substancia a ser la clase de ente que es, a la vez que
orienta su dinamismo. Este sentido de physis corresponde por antonomasia,
en Platon, a las ideas. Las entidades individuales solo las imitan o participan
de ellas; con todo, el ente concreto es capaz de sugerir al intelecto la forma
del arquetipo. El tercer sentido resulta clave para la filosofia practica, tiene
que ver con la dinamica tendencial del existente finito. Ahora bien, resalta
Wild, “no hay casi una pagina de Platon que no exprese o explicita o implici-
tamente” la doctrina que vincula la participacion de una forma con cierta in-
clinacién a su perfeccion. Las formas imperfectas de los entes particulares se
hallan en tension a su acabamiento. Asi, en Las Leyes (896 a y ss.) se vincula el
cambio con la naturaleza: la forma determina los modos apropiados en que
los seres mutan e interactian. En Fedro (270 ¢ 8-d 8) se dice que al estudiar la
physis, se debe ante todo, inteligir su pura estructura eidética, y luego los po-

20 Para la continuidad —critica, por venir de un discipulo genial— entre Aris-

toteles y su maestro, es especulativamente estimulante la lectura del t. II de la Historia
della Filosofia Antica, Milan, Reale de Giovanni, 1985.

21 Wild, John, Plato’s Modern Enemies and The Theory of Natural Law, Chicago, 1953.
Soélo tomamos de esta obra —y aceptamos sin reservas— la sintesis referida a las acep-
ciones del término “naturaleza”. En el libro, por lo demas, se pasa revista a una impor-
tante cantidad de temas, cada uno de los cuales ameritaria una consideracién detenida.
Asi por ejemplo, la inclusion de Richard Hooker en la tradicion clasica, a nuestro
entender; no puede hacerse sin algunas reservas, dado que, precisamente en el tema
de la politicidad natural, la influencia antropolégica luterana resulta en ¢l evidente (¢f
al respecto, el capitulo sobre “El valor de la vida politica en el individualismo liberal:
Locke”, incluido en nuestro libro Defensa de la politica, Buenos Aires, 2003).

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

LA TRADICION DEL IUSNATURALISMO ARISTOTELICO 19

deres activos y pasivos determinados por tal estructura, como actiia y como
padece “por naturaleza” (kata physin). Aparece en ese lugar la locuciéon que
alude al quicio de la valiosidad practica en esta escuela, y que los escolasti-
cos traduciran siglos mas tarde como secundum naturam. Por ello en Repiblica
(433 a 6-7) la justicia es caracterizada como lo que vuelve al hombre capaz
de realizar “aquello para lo cual su naturaleza se halla mejor preparada”.
El cuarto sentido de “naturaleza” vincula el concepto con el de la virtud.
El modo propio y adecuado de ordenar las tendencias iniciales es aquél que
concuerda con las necesidades de la naturaleza. De alli que la madurez se
alcance “en la virtud de la propia naturaleza™: ello vale tanto para plantas,
animales u hombres (Leyes, 765 e 3-6). Por su parte, también el orden de las
tendencias debe medirse segin una jerarquia que responde a las exigencias
de la naturaleza (id., 631 d 1-2). El quinto y tltimo sentido de “naturaleza”
connota acabamiento esencial, es decir la consecucion —a través de un pro-
ceso finalista— del bien. Ante todo, “lo mejor de un ente es aquello que le
es mas propio” (Repiblica, 586 d 9-e 1). Ademas, la naturaleza de una cosa se
descubre a partir de sus causas finales (Zimeo, 44 d 2 y ss.). Tales principios
dan pabulo a la afirmaciéon de Wild respecto de que, en Platon, “naturale-
za” alude, sin mas, al bien entendido como perfeccion en la consecucion
del fin. Sintéticamente —y en lo que al hombre toca— el recto orden de las
primeras tendencias de acuerdo con la naturaleza constituye la virtud. En
ella, a su vez, el hombre alcanza el bien, como plenitud de su naturaleza.?

En la misma linea, cuando un tomista renombrado, en un texto ya cano-
nico, explane el sentido de la naturalidad del derecho natural en Tomas de
Aquino,” destacara en el concepto de naturaleza dos notas fundamentales.
La primera consiste en lo dado, es decir, aquello insito en la esencia de la
cosa. Tiene que ver con lo definitorio y con lo propio. Asi, las inclinaciones
son naturales en tanto a natura, esto es, emanadas de lo genuino del ente.
Se trata de la significacion mas cercana al hombre de la calle; asi es como
habitualmente decimos —aunque aludiendo a lo individual y no a lo espe-
cificamente natural— “Pedro juega naturalmente bien al fatbol”, o “Juan
tiene capacidad natural para los idiomas”. Este sentido de “natural” como
innato (por lo menos, incoativa o potencialmente) se compone con otro, mas
fundamental y, sobre todo, mas distintivo de la escuela clasica. Consiste en
lo natural como orientado al fin plenificante. Es decir, de aquello que se en-
cuentra en la linea de la perfeccion del ente. Tal nocion dinamica de natu-

22 'Wild, John, op. cit., pp. 137-149.
23 Graneris, Giuseppe, “Naturalidad del derecho natural”, en Contribucion tomista a
la filosofia del derecho, trad. de C. Lértora Mendoza, Buenos Aires, 1977, c. 4.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

20 CAPITULO PRIMERO

raleza, como principio de operaciones, expresion dinamica de la esencia en
tension teleologica al bien, constituye la marca distintiva (y mas polémica-
mente combatida)** del concepto cléasico de naturaleza. Y ella, como afirma
Wild, fue la sostenida por quien puede considerarse, sin desmedro de la tra-
dicién griega anterior, el fundador de la escuela clasica del derecho natural.

B. Qué es y qué no es la “politicidad natural”

La tesis aristotélica significa que la vida politica es un bien en si mismo
valioso; para decirlo en términos clasicos (y técnicos), un bonum honestum.
No es ocioso distinguir aqui, entre la politica como organizacién juridica
y estatal, y el fin que la convoca. En efecto, el fin de la vida politica es un
bien en si; en tanto tal, tiene naturaleza de fin —y no de medio—. Lo cual
no comporta, por supuesto, que sea el tltimo fin —ni el mas valioso— que
quepa alcanzar al hombre. Pero si significa, y esto debe remarcarse, que su
valiosidad no estriba en una conveniencia meramente utilitaria —de la clase
que sea—. En efecto, mas alla de la ingente utilidad que trae al hombre, el
bien comun politico, en tanto bien de amistad, de justicia, y de plenitud hu-
mana integral (también corporea), es un bien cuyo apice y eje lo constituyen
exigencias positivas e imprescriptibles de la naturaleza humana. Y ellas no
dependen de defecto, carencia o mal alguno. En expresion coloquial pero
certera, el fin de la vida politica no es un remedio de males. Por su parte, la
agrupacién politica misma en su concrecién social e institucional —u. gr el
Estado, precisivamente distinguido del fin que lo convoca— sin ser un me-
dio, si podria identificarse con un fin guo, o fin “mediante el cual” o “con el
cual” se accede al fin objetivo (quz).

Por lo dicho, politicidad natural no significa, sin mas, necesidad de la vida
politica. La comprobacién —sesgadamente unilateral, por otra parte— de
que la proximidad del otro puede implicar riesgos a la vida hace necesaria,
para Hobbes, la existencia de la organizacion coactiva del Estado. Pero Hob-
bes es quien —paradigmaticamente en la Modernidad— niega la politicidad
natural, precisamente por rechazar el caracter perfectivo de la vida politi-
ca. En ¢l, la politica asienta su valor en la mera utilidad: es el Gnico medio
para protegerse del otro, siempre un potencial o actual enemigo. “Lenfer, dira

Jean-Paul Sartre, c’est les autres”.”

24 Son ilustrativas, al respecto, las objeciones del gran jurista y filésofo del derecho
Hans Welzel, en su clasico Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, trad. de G. de Stefano,
Milan, 1965, especialmente pp. 43 y ss.

25 Sartre, Jean-Paul, Huis clos, escena 5.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

LA TRADICION DEL IUSNATURALISMO ARISTOTELICO 21

Dentro del mismo género de concepcidén individualistico-utilitaria debe-
mos incluir a todas aquellas corrientes que, atn sin adherir a algunas de
las posiciones relativistas del enfant terrible Hobbes, identifican igualmente
la valiosidad del fin politico con la de un instrumento al servicio de los
grupos (familias, sectores econémicos, etcétera). También en este caso, la
motivacion universal y absoluta por la que existe la comunidad politica es
la utilidad, la cual incluye, ademas de la seguridad, toda la ingente gama
de bienes materiales y servicios de que la vida politica provee al hombre.
Ahora bien, la reduccion del valor de la politica a la utilidad conlleva dos
consecuencias. En primer término, la justicia, la piedad, el patriotismo y la
solidaridad ya no serian virtudes sino meras técnicas. En segundo término,
se sigue, asimismo, que las comunidades politicas efectivamente existentes
podrian subsistir sin una desigual pero no menos real dosis de amistad y jus-
ticia del bien comun. Por la primera, ya no sélo lo politico, sino toda la vida
social extrafamiliar, aparece desdenosamente arrojada fuera de la esfera de
los valores humanos. Por la segunda, resulta imposible explicar la existencia
de la sociedad politica, que no se sostendria sobre la base de la pura apatia
egoista de los ciudadanos.

Pero si la tesis de politicidad natural no significa necesidad utilitaria de
la vida politica, ella tampoco equivale a una constatacién histoérica, a sa-
ber, la de que los hombres siempre han vivido en sociedades actuales o
potencialmente politicas (polis, imperios, reinos, ciudades libres, Estados,
clanes, tribus, etcétera). En efecto, la tesis alude a la exigencia perfectiva
de la naturaleza humana, que incluye —pero no se limita— a su ineludible
manifestacion empirica.

III. LA ACEPTACION Y EL RECHAZO DE LA POLITICIDAD NATURAL
EN LA HISTORIA DE LAS IDEAS

1. Planteo de la cuestion

La tesis de politicidad natural responde y es fiel a los principios radicales
de lo real. El hombre es un ser naturalmente politico: por un lado, se ve im-
pelido a la vida politica; por otro, y mas fundamentalmente atn, en la vida
politica alcanza su cota maxima de perfeccién intramundana.

Ahora bien, la tesis de politicidad natural, asi como es negacién, atraviesa
toda la historia del pensamiento politico. Es lo que se verd enseguida.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

22 CAPITULO PRIMERO
2. Breve panorama histérico-doctrinal
A. La afirmacion de la politicidad natural
a. Aristoteles

Plantearemos la posicién de Aristoteles a partir del comentario de algu-
nos textos de la Politica. En 1252 b 15 ss se dice: “Por otro lado, la comuni-
dad primera [formada] por varias familias en vista de [relaciones] que ya no
apuntan solo a satisfacer necesidades de la vida cotidiana (como la familia),
es el municipio”.”® Alli vemos afirmado el caracter constitutivo y fundante
del fin respecto de todo grupo social. Tanto la familia como el municipio
existen por y para un fin; sin la causacion finalista de éste, no habria tales
sociedades.

Otro pasaje (b 28 y ss.) introduce el tema de la especificidad del fin po-
litico: “Y la comunidad acabada formada por varias poblaciones es una
ciudad a partir, cuando ha alcanzado el nivel de la autarquia por asi de-
cir completa; habiéndose constituido, pues, para permitir vivir, ella per-
mite, una vez que existe, la vida buena”. Aristoteles se hace cargo de la
totalidad axiolégica —vy causal— del bien politico. En efecto, por un lado,
las urgencias vitales, a veces apremiantes, impelen a los hombres a aso-
ciarse. Asi, la necesidad de subvenir carencias alimentarias merced al in-
tercambio y la colaboracion, o la de unirse para poder resistir ataques de
pueblos enemigos (o de los elementos antisociales internos). Pero, por otro
lado, la ciudad nunca dejara de potenciar el despliegue de otras virtualida-
des humanas, y de generar bienes de amistad y de sabiduria, impensables
fuera de su ambito perfectivo. Aparece entonces mencionada la autarquia
—autosuficiencia en el bien comin—, en la que se atinan el cultivo de los

26 Se utiliza la ed. de Ross (dristotelis Politica, Oxford, Oxford Classical Texts, 1992).
Sobre la politica en Aristoteles, en general, remitimos a las siguientes fuentes: Aristote-
lis Ethica Nicomachea, Oxford, ed. Bywater, 1991; Aristotelis Ethica Eudemia, Oxford, ed.
Walzer y Mingay, 1991; Aristotelis Politica, ed. Ross (citada); a las siguientes traducciones
comentadas: Newman, W. L., The Politics of Aristotle, Nueva York, 1973; Aubonnet,
Jean, La Politigue, Paris, 1960-89, Pellegrin, Pierre, Les Politiques, Paris, 1993; Tricot,
Jean, I’ Ethique ¢ Nicomague, Paris, 1967; y, entre muchas otras, a las siguientes mono-
grafias especificas: Bodéts, Richard, Le philosophe et la cité, 1982; Siegfried, Walter, Un-
tersuchungen zur Staatslehre des Aristoteles, Zirich, 1942; Defourny, Maurice, Etudes sur la
Politique &’ Aristote, Paris, 1932; Egon Braun, “Die Summierungstheorie des Aristoteles”,
en Jahreshefie des Osterreichischen archeologischen Instituts, Bd. 44, 1959.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

LA TRADICION DEL IUSNATURALISMO ARISTOTELICO 23

bienes espirituales y materiales con la autodeterminaciéon por la comunidad
de su forma de vida social, juridica y politica.

A continuacion, Aristoteles agrega un pasaje metafisico clave. Refirién-
dose a la naturalidad de la polis, dice:

Toda ciudad es natural, dado que las comunidades primeras lo son también.
Porque ella es su fin, y la naturaleza es fin: lo que, en efecto, cada cosa es,
una vez que su génesis esta completamente acabada, eso es lo que llamamos
la naturaleza de una cosa... ademas, aquello en vista de lo cual (algo se hace),
es decir el fin, es lo mejor, y la autarquia es, a la vez, un fin y algo excelente.

Con ello viene a decir que el tejido social se halla en tension hacia la for-
malidad politica, en la medida en que en ella y sélo en ella alcanza el hom-
bre un fin que nunca podria satisfacer ni la familia, ni el clan. Si el fin del
orden social (como un todo) se identifica con el de la polis, ello no significa
que cada comunidad carezca de un fin convocante especifico, sino que la
plena actualizacion de las potencialidades humanas exige la vida politica.

Unas lineas después (1253 a 20 ss.), Aristoteles explica el sentido de la
afirmacion, con la cual expone que el hombre es naturalmente politico.
Uno de los argumentos merece particular atencion:

Una ciudad es por naturaleza anterior a una familia y a cada uno de nosotros.
El todo, en efecto, es necesariamente anterior a cada una de las partes... Si es
verdad, en efecto, que cada uno tomado separadamente no es autosuficiente,
estard en la situacion de las otras partes respecto del todo, mientras que quien
no es capaz de pertenecer a una comunidad, o no tiene necesidad de ella por-
que se basta a si mismo, no es en absoluto parte de una ciudad, de modo que
o es una bestia o es un Dios.

El contenido principal del pasaje es riquisimo. Solo nos detendremos en
un punto, sobre el que nunca se llamara bastante la atencion: la insuficien-
cia de la vida apolitica para lograr la perfecciéon comun (v gr, participable)
a que el hombre estd llamado por naturaleza. La calificaciéon de “primero
(préteron)” que se aplica al todo politico no alude al plano entitativo, en el
que se constata la primacia de la substancia —es decir del ciudadano indivi-
dual— respecto del ser accidental —esto es, de la sociedad politica—. Pero
sl subraya taxativamente la primacia del bien comun participable de la polis
respecto del bien asequible a las diversas partes de la comunidad politica
existiendo aisladas, en ese sentido, no debe pensarse en el bien asequible al
individuo aislado, en la medida en que lo tinico que se halla a su alcance no
es sino la muerte rapida. En efecto, el individuo, estrictamente considera-

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

24 CAPITULO PRIMERO

do, ni siquiera puede sobrevivir fuera de alguna sociedad. La sociabilidad
es hasta tal punto necesaria en el hombre, que cualquier planteamiento de
autosuficiencia fuera de la polis, para no caer en el absurdo, debe referirse
a la autosuficiencia de los grupos infrapoliticos (familia, sociedad econé-
mica, etcétera). Ahora bien, Aristoteles, consciente de que el hombre tiene
necesidades naturales que exceden el nivel sensitivo, y fines naturales que
sobrepasan lo econémico, afirma la necesidad imprescriptible de una comu-
nidad cuyo fin abarca el despliegue de las potencialidades especificamente
humanas. Se trata de una afirmacién crucial por dos razones. En primer
lugar, se halla sostenida en lo mas definitorio de la esencia del hombre: es un
ser politico precisamente por lo que tiene de espiritual. En segundo lugar,
implica inmensas consecuencias en el plano de los logros civilizatorios: las
realizaciones (sapienciales, artisticas, de solidaridad y de heroismo) que pue-
den con justicia enorgullecerlo no se habrian producido jamas si no hubiera
existido el espacio politico.

En el libro III (1280 b 5 ss) se encuentra un extenso pasaje que recapitula
los principios a la vez que refuta su negacién. Asombra el alcance transhis-
torico de sus tesis, que parecen escritas para responder al individualismo
moderno:

No es sélo en vista de la vida, sino de la vida buena [que se vive politicamente]
(pues, si no, existiria también una ciudad de esclavos y una de animales, sien-
do que, en realidad, no existen tales ciudades, ya que no participan de la vida
buena ni de la vida guiada racionalmente); ni [tampoco] en vista de formar
una alianza militar para no sufrir perjuicio de nadie, ni tampoco en vista del
intercambio [comercial] en interés mutuo... Es pues manifiesto que la ciudad
no es una comunidad de lugar, establecida en vista de evitarse las injusticias
mutuas y de permitir los intercambios. Ciertamente, son condiciones que es
necesario realizar [si se quiere] que una ciudad exista, pero incluso cuando
ellas se han realizado, no por eso existe una ciudad, pues [la ciudad] es la co-
munidad de vida buena, es decir, cuyo fin es una vida perfecta y autarquica
para las familias y los grupos... Ahora bien todas esas [relaciones que apuntan
a ese fin] son obra de la amistad...

Retengamos, de este claro y explicito texto, algunos puntos relevantes.
Una asociacion que surge a partir de la necesidad de la defensa en comun,
cuyo fin fuese coordinar acciones militares conjuntas, no es una sociedad
politica. Hoy tendriamos un ejemplo en la N.A'T.O., en otro orden, un tra-

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

LA TRADICION DEL IUSNATURALISMO ARISTOTELICO 25

tado multilateral de comercio, en términos contemporaneos, tampoco cons-
tituye Estado.?” De alli que no pueda confundirse una sociedad politica con
tales asociaciones. En efecto, la seguridad y el intercambio de bienes y servi-
cios no abarcan la totalidad del fin que convoca a la sociedad politica. Tales
bienes humanos, aunque necesarios y surgidos a partir de la interacciéon y
la colaboracion humanas, con todo, no pasan de ser bienes intermedios —o
condiciones— ordenados a la consecucion del bien pleno.? El cual, remata
Aristoteles, es fruto de la amistad social.

b. La Modernidad. Altusio y el aristotelismo calvinista

Identificar tradicion aristotélica con pensamiento politico catélico, cons-
tituiria, huelga decirlo, un error. En el paragrafo 3232 se citaran ejemplos
que muestran hasta qué punto la afirmacion de la politicidad natural no en-
contr6 eco unanime en la edad media. Como contrapartida, podemos citar
el caso de un ilustre filésofo aristotélico conteste con Tomas de Aquino en
centrar la vida politica en la politicidad natural: se trata de Johannes Althu-
sius. Ahora bien, éste fue un autor calvinista, nacido en 1557, cuyas ideas
“ya esbozan las lineas de organizacion del Estado moderno”.?

Desde las primeras paginas de su obra, Altusio reafirma enfaticamente el
valor perfectivo y expansivo de la vida politica:

El fin del hombre politico simbiético es la santa, justa, provechosa, y feliz
simbiosis y vida que no carece de cosa alguna necesaria o util. Para vivir esta
vida, ningun hombre es autarkés... La vida politica no sélo subsana deficien-
cias y carencias, sino que “en ella [el hombre] es invitado al ejercicio activo
de la virtud.

La comunidad perfecta es definida ciceronianamente como “conjunto
consociado por consenso de derecho y por comun utilidad”. Por la comuni-
cacion de bienes, los ciudadanos entregan las cosas necesarias para la vida,
en provecho de todos y cada uno. Por la comunién de derecho, viven y se

27 Dejamos sentado desde este lugar que, salvo indicacion en contrario, utilizamos

en esta tesis el término “Estado” como sinénimo de “comunidad politica” y de “socie-
dad politica”.

28 Sobre el “conjunto de condiciones” y el bien comtin en sentido propio ¢fi. Tale,
Camilo, Lecciones de filosofia del derecho, Cordoba, 1995, pp. 253-256; Castano, Sergio R.,
Orden politico y globalizacion, pp. 147-153.

29 Marifio, Pedro, p. XL del estudio preliminar a su version castellana de Politica

methodice digesta (Politica, Madrid, 1990, que utilizamos aqui).

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

26 CAPITULO PRIMERO

gobiernan en autarkéia, eunomia 'y eutaxia (autosuficiencia politica, buena legis-
lacion y recto obrar). El poder politico, por su parte, consiste en mirar por la
comun utilidad, y ningin orden social se sostendria sin mando y obediencia.
Con el aval explicito de Aristoteles, Ciceron y Santo Tomas, Altusio afirma
que “mandar, regir, ser sometido y ser regido y gobernado, son acciones na-
turales que surgen del derecho de gentes”.™

El hombre es intrinsecamente social: “Pues no hemos nacido para no-
sotros, nuestro nacimiento lo reivindica en parte la patria, en parte los
amigos”, dice nuestro autor. Lo cual no significa que su vocacion a la vida
consociada se agote en la condicion de ciudadano. Antes bien, Altusio rei-
vindica el caracter de sociedad de sociedades, que esta investido el Estado.
En tal sentido, su teoria politica reconoce amplio margen a todo el espectro
de sociedades privadas y publicas en que se derrama la socialibidad natu-
ral, desde la familia hasta el estado miembro (“provincia”) del Estado pro-
piamente dicho.”" Asi, cuando se refiere a la conformacion de este Gltimo,
Altusio recuerda que no llama miembros del reino “a cada hombre, familias
o colegios, como en la consociacion particular, privada y publica, sino a las
ciudades, provincias y regiones varias que consienten entre si en formar
un solo cuerpo por la unién, conjuncién y comunicaciéon mutua”.” De alli
que este aristotélico cabal sea generalmente considerado como un precursor
moderno del federalismo.

B. Un caso sui generis: el idealismo de Hegel

Respecto a la cuestiéon que nos ocupa —como de tantas otras— el ge-
nial te6logo progresista plantea problemas de interpretaciéon no faciles de
resolver. Creemos que la respuesta a como se ubica ante la politicidad na-
tural puede resultar analoga a la solucion de otras aporias suscitadas por
su pensamiento. En efecto, en Hegel todo tiene su lugar en el Todo. Lo cual
no significa que cada posicion teorica, cada juicio practico, cada ente real
sean en si mismos portadores de su propia verdad. Esa seria, para Hegel,
una vision finita, abstracta, tipica del intelecto, y no de la razon que capta el
movimiento dialéctico de lo real. En tal sentido, una filosofia sefiera como
la de Aristoteles no podia dejar de integrarse en la totalidad del sistema.
Pero ésta no es la tnica razon por la que hallamos presencia aristotélica en
el idealismo hegeliano. A la objetiva relevancia histérica de Aristoteles se

30 Altusio, Johannes, Politica, cap. 1.
3L Ibidem, caps. 11-VIIL
32 Ibidem, cap. IX.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

LA TRADICION DEL IUSNATURALISMO ARISTOTELICO 27

agrega que, por un lado, Hegel tributaba una explicita admiracién por éste;
por otro, el pensamiento de Hegel significa un rescate tedrico de elementos
fundamentales del orden social, que los reduccionismos individualistas ha-
bian negado. En efecto, en Hegel asistimos a una reivindicacion de la vida
politica como realidad ética; una superaciéon de las antinomias planteadas
por el liberalismo; una reafirmacion del valor de la idiosincrasia comuni-
taria; una critica del mundialismo, con el consiguiente reconocimiento del
papel del Estado como sujeto primario del orden internacional...

Ahora bien, en Hegel, en buena medida por el caracter radicalmente fun-
dante de la negatividad, las cosas no son lo que parecen. Asi, por poner un
ejemplo, no cabe decir que Hegel afirma la primacia del bien comun politico
sobre el bien particular; lo que sostiene es la superacion (absorcion ontolo-
gica) del individuo como parte la totalidad del Estado substancializado. En
éste, en efecto, el hombre encuentra su verdad, su libertad y su esencia.™
En nuestro Orden politico y globalizacion®* sintetizamos algunos aspectos meta-
fisicos fundamentales en los que se manifiesta la oposicion entre el realismo
aristotélico y el idealismo hegeliano —oposicion que, especialmente si se
trata del aristotelismo cristiano, se acentta hasta la plena contradiccion—.
Helos a continuacion:

1) Superacion dialéctica de la distincion entre sujeto (cognoscente-ape-
tente) y objeto.*

2) Afirmacién de la efectividad ontologica de la negatividad.?® Este prin-
cipio de raigambre spinozista —que Hegel acoge *’ y reelabora— con-

3 (fi Hegel, Georg W. F., Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt, 1970, pgf.

257.

34 (fi Castaiio, Sergio R., Orden politico y globalizacion, Buenos Aires, 2000, cap. IV,
in_fine.

35

Cfi: por ejemplo, Hegel, Georg W. E., Phinomenologie des Geistes (en adelante Ph.
des G.), Frankfurt, 1970, I, p. 87.

36 Ibidem, Vorrede, pp. 35-39 y pp. 56-7; 11, p. 120; V, C, a, p. 294.

37 Cfr. Georg W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 111, 11, 1, A,
2. Hegel cita la epistola L de Spinoza en estos términos: “Omnis determinatio est negatio
(Toda determinacién es una negacién)”. Se trata de una misiva a J. Jelles en la que
Spinoza dice: ... la figura s6lo puede tener lugar en los cuerpos finitos y limitados. El
que dice, pues, que percibe una figura, no indica con esto otra cosa sino que concibe
una cosa limitada y de qué modo esta limitada. Por tanto esta limitaciéon no pertenece
ala cosa en virtud de su ser, sino que, por el contrario, es su no-ser”. (Spinoza, Baruch
de, Epistolario, trad. de O. Cohan, Buenos Aires, 1950, p. 156) Y Hegel sentencia a este
respecto: “Si se comienza a filosofar, se debe primero ser spinozista... esta negacion de

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

28 CAPITULO PRIMERO

lleva la reificacion de la nada, y la transitoriedad radical de la verdad™
y del bien moral (ético-juridico-politico).*

3) Monismo metafisico: conceptuacion de lo individual (por ejemplo, las
personas) como momento efimero y abstracto llamado a anonadarse
dialécticamente en el todo.*

4) Inmanentismo teologico: la Historia constituye el proceso de automa-
nifestacion del Espiritu divino."

En sintesis: si no hay personas con caracter substancial,”” tampoco hay
participantes del bien comun politico: sin participacion, el bien no es comin.
En Hegel, el Estado —en tanto todo— es substancia, y los individuos —en
tanto momentos particulares— son una suerte de accidentes (concepcion
ontoldgica que se traslada al ambito practico).” Ademas, es imposible afir-
mar un bien humano objetivo que trascienda lo tenido por tal, en determi-
nada circunstancia historico-politica.** Por otro lado, todo lo particular esta
llamado a superarse en lo universal,* por ello es ilusorio hablar de justica
internacional: Dios elige al vencedor (en rigor, es el vencedor mismo).

todo lo particular a la que necesariamente tiene que llegar todo filosofo es la liberacion
del espiritu y su fundamento absoluto” (p. 165 de la ed. Suhrkamp, Frankfurt, 1971).

38 Ph. des G., pp. 39-41.

39 Ibidem, 111, pp. 128-130.

40 Ihidem, V1, A, a, p. 332: “Porque sélo como ciudadano es real y substancial (wirklich
und substantiell), por ello el singular, en tanto no es ciudadano y no pertenece a la familia,
es solamente una sombra #rreal sin contorno” (sbr. orig.).

41 Cfi Hegel, G. W. E,, Lecciones sobre la filosofia de la historia universal, trad. de J. Gaos,
Madrid, 1980, introduccién general, II, 1, p. 76. Asimismo Ph. des G., V11, pp. 498-499;
y 566-568.

42 Ph. des G.., VI, A, c., p. 357. Refiriéndose al caracter abstracto del derecho y de la
persona, Hegel dice que aquél experimenta en su validez real (wirklich) la pérdida de su
realidad (Realitdt) y su inesencialidad. Y agrega: “Llamar a un individuo una persona es la
expresion del desprecio”.

43 Ibidem, V, C, b, pp. 314 y 315. Refiriéndose al mandamiento “ama a tu préjimo
como a ti mismo”, Hegel dice: “El obrar bien de un modo esencial e inteligente es, en
su figura mas rica y mas importante, la accion inteligente universal del Estado —una
accion en comparaciéon— con la cual el obrar del individuo como individuo es, en gen-
eral, algo tan insignificante que apenas si vale la pena de hablar de ello”.

44 Ibidem, V1, B, a, pp. 385 y ss.

4 Ibidem, V1, A, a, pp. 334 y 335. Alli dice Hegel que la comunidad (Gemeinwesen),
ante el riesgo de que sus partes —que tienen vida (Leben) en el todo— se aislen en sus
fines y derechos, las sacude (erschiitern) cada tanto con la guerra; de esa manera los hom-
bre aprenden que su sefior es la muerte (como negatividad).

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

LA TRADICION DEL TUSNATURALISMO ARISTOTELICO 29
C. El rechazo de la politicidad natural
a. La sofistica griega

Si consideramos a los sofistas como los primeros teéricos del Estado, en-
tonces debemos decir que la afirmacién de la politicidad natural no es la
“antigua”, sino la mas moderna —y contestataria—.

Hay un hilo conductor y una coherencia de fondo entre las tesis de los
grandes sofistas: Protagoras y Gorgias, y las conclusiones de los llamados
sofistas politicos, como: Trasimaco y Calicles. La metafisica y la gnoseolo-
gia de aquellos maestros condujo, no sin coherencia, a la conclusiéon de la
ley del mas fuerte, preconizada por los ultimos. En efecto, la escuela sofis-
tica dist6 de constituir un cenaculo de sofiadores utopistas, que postularan
ideales anarquico-individualistas inviables. La finalidad utilitaria de su ense-
nanza apuntaba a entrenar en el arte de convencer a los otros, con el fin de
conquistar y consevar el poder. Su relativismo y su agnosticismo no implica-
ban sostener la licitud o la posibilidad de que cada quien hiciera lo que se le
antojase, pero si, en cambio, desembocaban en afirmar la libertad del poder
politico ante toda obligacién fundada en la verdad y en la justicia absolutas.
Ante el vacio de orden objetivo, “dado”, s6lo queda la “posicion” del orden
social por quien pueda imponer su voluntad sobre los demas. Los sofistas
planteaban un universo en el que s6lo campeaban fuerzas (intereses) enfren-
tadas. Por ello, sea de facto (Trasimaco), sea de jure —naturali— (Calicles), a la
sofistica le debemos, por primera vez en la Historia, la identificaciéon de la
ley del mas fuerte (“la voluntad de poder™) con la clave de la praxis politica.

Si vinculamos el rechazo a la politicidad natural en sentido platonico-
aristotélico con la afirmacion del caracter represivo de la vida politica, en
tanto ordenada a contener los impulsos antisociales del hombre, podemos
tomar como caso testigo de la sofistica a Calicles (sea un personaje real,
sea una personificacion platonica en que se compendian las ultimas conse-
cuencias de las premisas de su escuela).*® En Gorgias, Calicles afirma contra
Sécrates:

46 Consecuencias que no se limitaron a adoptar como presupuesto la contra-

posicién entre naturaleza y ley, tal como ocurrié con Antiféon. Sobre este Gltimo tema,
¢fr Heinimann, Felix, Ndomos und Physis. Herkunft und Bedeutung einer Antithese im griechischen
Denken des 5. Jahrhunderts, Basilea, 1945, esp. pp. 110 y ss. La posiciéon de Calicles fue,
dice Heinimann, un “perfeccionamiento radicalizador” de la mencionada antitesis, p.
140.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

30 CAPITULO PRIMERO

En la mayor parte de los casos son contrarias entre si la naturaleza y la ley...
por naturaleza es mas feo todo lo que es mas desventajoso, por ¢jemplo, sufrir
injusticia; pero por ley es mas feo cometerla... segiin mi parecer, los que esta-
blecen las leyes son los débiles y la multitud. En efecto, mirando a si mismos
y a su propia utilidad establecen las leyes, disponen las alabanzas y determi-
nan las censuras... Pero yo creo que si llegara a haber un hombre con indole
apropiada, sacudiria, quebraria y esquivaria todo esto, y, pisotendo nuestros
escritos, enganos, encantamientos, y todas las leyes contrarias a la naturaleza,
se sublevaria, y éste nuestro esclavo se mostraria duefio, y entonces resplan-
deceria la justicia de la naturaleza.

En Calicles, pues, aparece explicitamente una de las posibles manifes-
taciones de lo que hemos llamado concepcién negativa y constrictiva de la
vida politica.

b. La absorcion teologista del orden natural

El titulo de este punto sefiala el quicio doctrinal de las negaciones medie-
vales de la politicidad natural. En la medida en que se tendié a desconocer
las exigencias teleolégicas imprescriptibles de la naturaleza humana, en esa
medida el caracter perfectivo de la vida juridica y politica fue puesto en en-
tredicho, o incluso, negado. Lo cual se tradujo en un muy peculiar —pero
logico— cuestionamiento de la politicidad natural. El orden social intra-
mundano, en sus fundamentos de legitimidad y sus principios de organiza-
ci6n, pasod a ser absorbido por el orden sobrenatural. Semejante perspec-
tiva no implicaba meramente supraordenacion de los fines religiosos; sino
—mas relevante aun en el tema que nos ocupa— la resolucién del fin poli-
tico en el fin ultraterreno. Ahora bien, si el fin politico no es necesario para
el hombre, luego la existencia efectiva del orden politico debera obedecer
a razones contingentes, desligadas de la actualizacion de potencialidades
humanas. Es decir, obedecera al presente estado historico del hombre: v. gr,
al pecado. Si todo esto es asi, se siguen dos lineas de consecuencias. Por un
lado, los representantes de la autoridad espiritual detentaran la titularidad
de la potestad politica, de suerte que quienes ejerzan esta tltima seran dele-
gados o mandatarios de la 6rbita religiosa. Por otro lado, la vida politica —y
juridica— vera retaceado su valor como dimension necesaria para la perfec-
cién del hombre. Pasara a ser explicada por una circunstancia desgraciada,

47 482 b. Utilizamos la traduccién de J. Calonge y E. Acosta, en Platon, Didlogos,
t. II, Madrid, 1983.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

LA TRADICION DEL IUSNATURALISMO ARISTOTELICO 31

causa de males para el hombre, a los que el orden juridico-politico debera
poner coto (remedio extrinseco). En breves lineas —y sin otra pretension
que la de no tergiversar el meollo mas esencial de esta perspectiva teologis-
ta— hemos expuesto aqui, lo que la historia de la filosofia politica conoce
como “agustinismo politico”.

En cuanto al pesimismo antropologico, el agustinismo politico tiene un
antecedente pagano en Séneca, estoico que, a diferencia de Cicerén, aso-
ci6 la vigencia de la vida politica con un periodo histérico signado por la
decadencia humana.® El agustinismo politico, tal vez mas una tendencia
que una doctrina determinada, conocid desigual boga entre los siglos I y
XVI. A pesar de su denominacién, la critica histoérica se halla hoy en excluir
a San Agustin del grupo de tedlogos que ancld la necesidad de la politica
en el pecado.” Pero en otros padres de la Iglesia la idea si conocié alguna
aceptacion.” En el siglo VI aparece Gregorio VI el “Grande”, cuyos escri-
tos y accion constituyen un jalon decisivo en el perfilamiento de la doctrina
del poder temporal de los pontifices. Este papa lego a la tradicion cristiana
textos clasicos, citados siglos después (por Sudrez, por ejemplo) como obje-
ciones a la doctrina aristotélica,” en los que se afirmaba a la sociedad y a la
potestad politicas como una consecuencia del pecado adanico:

La diversidad misma, que adviene con el vicio [del pecado], resulta recta-
mente ordenada por el juicio divino, para que, dado que todo hombre no re-
corre del mismo modo el camino de la vida, uno sea regido por otro. Cuando
los hombres santos presiden no prestan atencion a la potestad de orden, sino
a la igualdad de condicién, y no gozan por presidir sino por propagar. Pues
saben que a los antiguos padres nuestros [Adan y Eva] se los recuerda por ha-
ber sido pastores de rebaiios mas que reyes de hombres. El hombre, en efecto,
esta colocado por la naturaleza sobre los animales irracionales, pero no sobre
los demas hombres...*

En los siglos siguientes, tanto antes como después de la obra de Tomas de
Aquino, el agustinismo politico tuvo distinguidos representantes, y no poca

48 Sobre el estoico espaiiol, ¢fi: Prieto, Fernando, EI pensamiento politico de Séneca, cap.
III, Madrid, 1977.

49
71.

50 Al respecto, ¢fi. Truyol y Serra, Antonio, Historia de la_filosofia del derecho y del Es-

tado, t. 1, libro III, parte A, cap. 2, Madrid, 1978.
51

Cf: Arquilliére, H.-X, L'augustinisme politique, Paris, 1972, especialmente pp. 67-

(fi: Suarez, Francisco, De legibus, lib. 111, cap. 1.
52 Expositio moralis in Beatum Iob 1ib. XXI, cap. 10, Patrologia latina 76, 203.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

32 CAPITULO PRIMERO

vigencia en la doctrina y en la praxis politica efectiva. Pueden citarse, entre
otros, a Egidio Romano —curiosamente, alumno del Aquinate— (+1316),
al cardinal Enrique de Susa, el Hostiense (+1271) y a Jacobo de Viterbo
(+1307).% Ellos, junto con otros te6logos y canonistas, configuraron el clima
intelectual y politico con el que —ya en el siglo XVI— debid lidiar Vitoria.
Sin embargo, el mas extremoso sostenedor de las tesis del agustinismo poli-
tico —sobre todo del anclaje de la politica en el pecado— no fue ni catélico
ni medioeval, sino el reformador Martin Lutero:

Como todo el mundo es malo y apenas hay un verdadero cristiano entre miles
de personas, se devorarian unos a otros de modo de que nadie podria conser-
var su mujer y sus hijos, alimentarse y servir a Dios, con lo que el mundo se
convertiria en un desierto. Por esta razén establecié Dios estos dos gobiernos:
el espiritual, que hace cristianos y buenos por el Espiritu Santo, bajo Cristo, y
el secular, que obliga a los no cristianos y a los malos a mantener la paz y estar
tranquilos externamente... si un pastor reuniera en un mismo establo lobos...
y corderos... las ovejas, ciertamente mantendrian la paz y se dejaria alimentar
y gobernar pacificamente, pero no vivirian mucho tiempo ni ningtin animal
sobreviviria a los demas...”.”*

¢. La modernidad

Es licito hablar de una filosofia politica de la modernidad, por lo menos
si entendemos tal término en su connotaciéon doctrinal, y no cronologica.
En ese sentido, la influencia del nominalismo constituye una suerte de hilo
conductor profundo que subyace a las principales manifestaciones del pen-
samiento politico antiaristotélico. Espiguemos algunas de sus notas tipicas:
el desplazamiento del bien, el fin y la felicidad como primer principio del
orden practico en provecho del deber y la obligacién (comparese, por ¢jem-
plo, la Etica Nicomaquea con la Metafisica de las costumbres). Consiguientemente,
el bien comin es negado como primer principio del orden politico, y en su
lugar aparece el poder. El signo distintivo de la estatalidad ya no sera la au-
tarquia (autosuficiencia en el bien comun), sino la soberania (posesion del
poder decisorio ultimo). Es decir que no se renoce a las relaciones de inte-

33 (fi en general, Gierke, Otto von Teorias politicas de la edad media, con introd. de F.

W. Maitland, trad de J. Irazusta, Buenos Aires, 1963, pp. 94 y ss.

54 “Sobre la autoridad secular”, en Escritos politicos, trad. de J. Abellan, Madrid,
1990, pp. 30-31 (citado por Reyes Oribe, Beatriz, “Notas sobre los fundamentos de la
politica en Martin Lutero”, en Hernandez, Héctor H. et al., Clases de filosofia del derecho
—vol. III: Historia—, Mar del Plata, 2004).

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

LA TRADICION DEL IUSNATURALISMO ARISTOTELICO 33

gracion, sino a las de subordinacion, como el dato fundante de la realidad
social (comparese, por ejemplo, a Tomas de Aquino y Bodino). En la misma
linea, el centro de la vida juridica deja de ser la virtud de la justicia y sus
concreciones conductales, para adquirir supremacia incontestable la norma
(piénsese, por ejemplo, en el contraste entre Platon y Kelsen). Ahora bien,
todos esos giros doctrinales ya se hallan en Ockham.”

d. Hobbes

Hobbes es, sin duda, el principal fil6sofo politico de la modernidad. Sus
fuentes tedricas son, principalmente, Ockham y Lutero. Del primero toma
el nominalismo gnoseologico (que lleva al extremo), el atomismo metafisico,
y, en el terreno practico, el voluntarismo radical y la asimilacion de toda va-
liosidad y normatividad con el mandato del superior. En este tltimo sentido,
es importante reparar en que las relaciones entre el sibdito y el soberano, en
Hobbes, reproducen aquéllas que el monje franciscano veia entre Dios y las
criaturas. Una conducta es obligatoria en tanto es mandada; el esquema de
base es comun al te6logo que reflexiona sobre los mandamientos y al fil6so-
fo ateo que construye teoria politica: no hay nada justo ni injusto per se. Del
reformador Lutero adopta el pesimismo antropologico, que condice con el
resto del sistema. Ahora bien, la coherencia entre la doctrina del hombre
del reformador y los principios practicos de raigambre ockhamista no debe
sorprender, toda vez que Lutero reconocia formacion filosofico-teologica
nominalista.

En el lamado “estado de naturaleza™ (es decir, la condicién en que se ha-
llarian los hombres si no existiese el Estado) reina la guerra frontal o larva-
da. Ello porque no hay freno a las inexorables y universales manifestaciones
del animo humano: “En la naturaleza del hombre encontramos tres causas
principales de rina. Primero, competicion; segundo, temor; tercero, gloria”.
El egoismo impele a la enemistad, y de ella surge la inseguridad: “Los hom-
bres no derivan placer alguno, sino, al contrario, considerable pesar, de es-
tar juntos alli donde no hay poder capaz de imponer respeto a todos ellos”.
El derecho natural sélo indica al hombre la conveniencia de hacer lo que
considere necesario para sobrevivir. Semejante libertad, entendida como
ausencia de coaccion extrinseca, redunda en perjuicio de todos: “De esta
guerra de todo hombre contra todo hombre, es también consecuencia que

35 Sobre la ética de Ockham, ¢fi: Garvens, Anita, “Die Grundlagen Ethiks Wil-
helm von Ockham”, en Franziskanische Studien, 1934; Pinckaers, Servais, Las fuentes de la
moral cristiana, trad. de J. J. Norro, Pamplona, 1988, passim.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

34 CAPITULO PRIMERO

nada pueda ser injusto. Las nociones de bien y mal, justicia e injusticia, no
tienen alli lugar. Donde no hay poder coman, no hay ley. Donde no hay ley,
no hay injusticia”. Va de suyo que no es la bsqueda de la vigencia de va-
lores humanos lo que impele al hombre a erigir el Estado, sino el deseo de
no perder la propia vida: “Las pasiones que inclinan a los hombres hacia la
paz son el temor a la muerte; el deseo de aquellas cosas necesarias para vivir
comodamente; y la esperanza de obtenerlas con su industria”.”

Como Hobbes mismo no se cansa de recordar, su posicién es antagoni-
ca con la de Aristoteles. Ahora bien, ;como se ubica Hobbes respecto de
la cuestion de la politicidad natural? Debe repararse en un punto funda-
mental: la vida politica no se halla en la linea de la expansion, sino de la
represion de la naturaleza del hombre, es decir, no esta en funcion de la per-
feccion, sino del control. El fin que persigue es la seguridad (fundamental-
mente, en Hobbes) de la vida. El orden politico protege a los hombres egois-
tas de si mismos mediante la amenaza o la aplicacion de la coaccion fisica:

La causa final, meta o designio de los hombres, que aman naturalmente la
libertad y el dominio sobre otros, al introducir entre ellos esa restriccion (res-
traint) de la vida en republicas, es cuidar de su propia preservacion y conse-
guir una vida mas dichosa; es decir, arrancarse de esa miserable situacion
de guerra, la cual sigue necesariamente, como se ha mostrado en el capitulo
XIII, a las pasiones naturales de los hombres cuando no hay poder visible
que los mantenga en el temor o, por miedo al castigo, los ate a la realiza-
cién de sus pactos y a la observancia de aquellas leyes de la naturaleza...
como justicia, equidad, modestia, misericordia, y (en suma) hacer a otros lo
quisiéramos ver hecho en nosotros), [las cuales], por si mismas, sin el terror
hacia algn poder que haga sean observadas, resultan contrarias a nuestras
pasiones naturales, que llevan a la parcialidad, el orgullo, la venganza y cosas
semejantes...”’

La vida politica agota su valor en la utilidad; es un mero medio al servicio
de la seguridad de los individuos.

e. Locke

Al hacer esta rapida revista de los autores que niegan la politicidad na-
tural, no podia faltar la mencion del fundador del liberalismo politico, John

36 Todas las citas de Hobbes pertenecen a Leviatdn, parte 11, cap. XIIL. Utilizamos
la edicion de William Mollesworth, The English Works of Thomas Hobbes, Londres, 1839,
vol. II1.

ST Ibidem, cap. XVIL.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

LA TRADICION DEL IUSNATURALISMO ARISTOTELICO 35

Locke. El asume y acepta el nicleo mas genuino de la justificacion hobbe-
siana del Estado:

Sino fuera por la inmoralidad y los vicios de ciertos individuos depravados no
se precisaria de ninguna otra ley [la del estado de naturaleza], ni de que las
personas se alejaran de esa alta y natural comunidad [el estado de naturale-
za|, para integrarse en combinaciones de importancia menor [las sociedades
politicas].?®

Pero ese caracter causal de la maldad humana se conjuga, en ¢l, con la
ética protestante y el espiritu del capitalismo, para decirlo con el célebre
titulo weberiano:

Tenemos, pues, que el objetivo maximo y primordial que persiguen los indivi-
duos al juntarse en Estados, supeditandose a un gobierno, es el de proteger sus
propiedades; esa protecciéon es muy incompleta en el estado de naturaleza.™

Locke, no debe olvidarse, ya que dedicé una parte substantiva de su tra-
tado sobre la fundamentacién del Estado a justificar la apropiacién ilimitada
de bienes materiales, como nunca se habia hecho antes. Si a bienes mate-
riales llamados a desigual distribucion se le suma la concepcion pesimista
de un hombre basicamente codicioso, la consecuencia logica es postular la
necesidad del fin coercitivo de la vida politica, ordenado a la preservacion
de la propiedad privada. En el Estado cobra vigencia la ley natural. Ahora
bien, ella, en Locke, tiene un contenido eminentemente restrictivo: manda
no interferir en vida, libertad (en tanto ausencia de coaccidon externa, pues
Locke —coherente en su empirismo— niega el libre albedrio)” y propie-
dad. Salta a la vista la divergencia entre el contenido positivo y perfectivo de
la ley natural tomista y esta prohibicion erga omnes, con la que un individuo
absorbido por la uneasiness posesiva protege su interés particular.

- Kant

En el contractualismo kantiano hallamos clara la impronta de Hobbes y
Locke. En efecto, si desde el punto de vista iusfiloséfico Kant es positivista,

38 Locke, John, Segundo ensayo sobre el gobierno civil, cap. IX (Indianapolis, Macpher-

son, 1980). La raigambre hobbesiana de la filosofia del fundador del liberalismo politi-
co es indudable, y no ha pasado inadvertida a los intérpretes de su pensamiento. (fr.
Strauss, Leo, Natural Right and History, Chicago, 1965, pp. 202 y ss.

39 Locke, John Segundo ensayo sobre el gobierno civil, cap. IX.

0 Cfi Locke, John, Essay Concerning Human Understanding, 11, 21, 27.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

36 CAPITULO PRIMERO

desde el filosofico-politico es liberal-individualista. Existe un solo derecho
natural, y es el derecho al ¢jercicio de la libertad exterior bajo leyes uni-
versales. Se trata de la independencia del arbitrio necesitante de otro, y su
preservacion constituye la clave de boveda del orden juridico y politico en
Kant. Es de notar, y no puede sorprender, que Kant se refiera a ese derecho,
en realidad, no como “natural” sino como “innato” (angeborene).®’ En efecto,
la naturaleza, en tanto, no podria englobar en Kant un haz de exigencias
perfectivas llamadas a ser obligatoriamente asumidas por la razon. La tarea
moral sera cumplida por la razén pura practica —con estricta prescinden-
cia de las inclinaciones naturales— en el terreno privado. Pero en el ambi-
to juridico y politico, en el que campean la codicia de los particulares y la
violencia coactiva de los poderes publicos, solo cuenta el dato de la libertad
exterior (un_factum, a natura) y la necesidad de su regulacion.

g Rousseau

Ninguna de las grandes figuras del pensamiento politico cuya posicion
respecto de la politicidad natural estamos espigando deja de poseer una sin-
gularidad teorica que la distingue de todas las otras. Esto vale en particular
para el Ginebrino; en efecto, sus ideas sobre la naturaleza y la legitimidad
del orden politico revisten rasgos muy propios, diversos de los de otros con-
tractualistas (por utilizar una clasificaciéon ya canénica en la manualistica). No
obstante, en el caso de Rousseau —como se ha hecho con Hobbes, Locke y
Kant— es licito formular la pregunta acerca de si su pensamiento asigna un
sesgo negativo a la vida politica. Y cabe responder afirmativamente, tam-
bién respecto de €l.

En el Discurso sobre el origen y los fundamentos de la desigualdad entre los hombre®®
se halla su mas completa teorizacion psicologica y ético-juridico-politica de
todo lo que comporta el transito de la vida asocial al Estado, en otros tér-
minos, del valor de la vida humana aislada en contraposicién al de la vida
politica —, sobre todo, al de los factores que la provocan—. No vamos a
extendernos en pormenorizados analisis. Algunas expresiones representati-
vas, de entre las innumerables que se podrian traer a colacion, contestes en
idéntico Leit Motiv, bastaran para nosotros aqui. La forma de vivir “sencilla,
uniforme y solitaria” prescripta por la naturaleza, en que el hombre, guiado

6l Kant, Immanuel, Rechislehre, p. 45 (Werke in zehn Binden, Bd. VII, Darmstadt,
1983).

62 Utilizaremos las Oeuvres Complétes, t. 111 (Du Contrat Social. Ecrits Politiques), Paris,
La Pléiade, 1964.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

LA TRADICION DEL IUSNATURALISMO ARISTOTELICO 37

por “el instinto de las bestias”, era sano de cuerpo y alma, ha desaparecido
en la sociedad politica. Al volverse sociable se hace esclavo, y “débil, teme-
roso y rastrero”. Pero el estado de naturaleza, en que “la propia consevacion
era casi su unico cuidado”, permitia al hombre “torpe y estipido” (alejado
de la corrupciéon que supone la actividad reflexiva) la vida feliz. La razén
estriba en que nadie, por naturaleza, (como tampoco “un mono o un lobo”)
necesita del otro para nada. Luego, apareandose fortuitamente y recogien-
do frutos para comer, el hombre alcanzaba sin pena la satisfaccion de sus
fines naturales. No tenia deber, obligacion, afecto ni responsabilidad res-
pecto de nadie: se trataba de un ser “sin industria, sin habla, sin domicilio,
sin guerra y sin vinculos”. Por ello no era ni bueno ni malo. Pero el hombre
tenia una perfectibilidad potencial que lo transform6 “en un ser malvado
haciéndolo sociable”.%

Efectivamente, un conjunto de circunstancias inevitables fueron perfec-
cionando el espiritu del individuo (en el sentido de su capacidad racional)
y, en parcja medida, corrompiendo y haciendo miserable a la especie (en
el sentido de su moralidad). Desde que el hombre necesité del socorro de
otro, se fueron poniendo las bases de todos los vicios de que el hombre se
ha mostrado capaz. Aceptando el corazon de la doctrina del “sabio Locke™
(como le llama siempre en esta obra), Rousseau pone el origen del Estado
en la necesidad de preservar la propiedad privada. La tierra cultivada se re-
partid, y surgieron las primeras reglas de justicia. Las diferencias de talentos
provocan las desigualdades economicas, y éstas, sumadas a la corrupcion de
los hombres, generan violencia e inseguridad. Los mas ricos (interesados en
preservar su posicion) impulsan entonces la creacion del Estado, propuesta
que la masa estolida acepta: los desposeidos “corrieron al encuentro de sus
cadenas creyendo asegurar su libertad”.®*

Invitamos al lector a contestar si la siguiente analogia de Rousseau no da
pabulo a su inclusion en una linea de pensamiento signada por la identifi-
cacion de la politica con un remedio de males: los hombres, dice, aceptaron
formar el Estado “lo mismo que un herido se hace cortar el brazo para sal-
var el resto del cuerpo”.® Mas adelante se explaya sobre los lacras intrinse-
cas al fundamento de la vida politica:

Los vicios que vuelven necesarias las instituciones sociales son los mismos que
vuelven inevitable el abuso; [con la excepcion de la Esparta de Licurgo] seria

63 Hasta aqui, conceptos extraidos de la parte I del Discurso.

04 Ibidem, parte II.
5 Ihidem, p. 178.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

38 CAPITULO PRIMERO

facil probar que todo gobierno que, sin corromperse ni alterarse, caminase
siempre segun el fin de su institucion, habria sido instituido innecesariamen-
te, y que un pais en el que nadie eludiera las leyes ni abusara de la magistra-
tura, no tendria necesidad ni de magistrados ni de leyes.®

La formulacion definitiva de la teoria politica de Rousseau, tal como apa-
rece en L/ Contrato Social, no contradice las ideas expuestas en el Discurso. En
realidad, el objetivo de la reforma democratica radical del Estado consiste
en reducir el mando y obediencia ajenos a la vida politica hasta donde sea
posible, a suerte de recrear la libertad y la igualdad del estado de naturale-
za." Es el ideal utopico de la democracia de identidad, en que, obedecien-
do a la voluntad general, cada uno no hace sino obedecerse a si mismo. Se
trataria de reducir a su minima expresiéon todo aquello que Rousseau asocia
con la politica (sujecion y desigualdad); el medio postulado para refundar un
Estado sin mando ni obediencia sera una voluntad general de sesgo totalita-
rio. Paradoja similar ocurrié con el marxismo; en efecto, el medio necesario
para abolir el Estado fue la omnipresencia del Estado totalitario. Aunque,
en este caso, la llamada dictadura del proletariado tuvo vigencia historica.

h. Continuidad entre liberalismo y marxismo:
la demonizaciéon de la Politica

En un trabajo sobre Kant de nuestra autoria concluiamos refiriéndonos
a una “demonizacién de la Politica” comun al liberalismo y al marxismo,
en referencia a la troncal continuidad que vincula a ambas ideologias en la
depreciacion del valor de la vida politica.®® Tras nuestro extenso periplo,
s6lo nos resta hacer algunas breves aclaraciones respecto del sentido y del
origen de la expresion.

En lo tocante al liberalismo, creemos aparece con claridad la degrada-
ci6n axiologica de la vida politica. En primer término, no hay un bien co-
mun (causa por antonomasia del orden politico) cualitativamente supraor-
denado respecto de los fines particulares. Por ello la comunidad politica y su
fin son medios para los fines particulares. Medios que no serian necesarios
si la naturaleza humana no fuera viciosa. El hombre es un ser naturalmen-

66 Thidem, pp. 187 y 188.
67

68

Rousseau, Jean-Jacques, Contrato social, cit., cap. VI: “Del pacto social”.
Castano, Sergio R., “Individualismo y Estado mundial. Esbozo de las premisas
del modelo kantiano”, Rivista Internazionale di Filosofia del Diritto, serie 5, ano LXXVIII,
nam. 3, julio-septiembre de 2001.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

LA TRADICION DEL IUSNATURALISMO ARISTOTELICO 39

te econoémico; mejor dicho, llamado a apropiarse de todo lo que pueda.
Macpherson definié este ethos como “individualismo posesivo”,” en el ca-
mino de la codicia propia se atraviesa la de los otros: por ello es necesario
el control y la organizacién de la coaccién. Las desigualdades econdémicas
y las servidumbres sociales crean inexorablemente un clima de violencia
que exigen se garantice la libertad exterior y la propiedad, sobre todo las
de aquéllos mas ricos y, por tanto, mas celosos de preservar su libertad (en
el sentido hobbesiano —el tnico aceptado por el liberalismo desde Locke
hasta Hayek— " de ausencia de coaccion extrinseca). La creacion del Esta-
do se identifica, segun Locke, con la instauracién de un poder coactivo que
garantiza libertad y propiedad, sea como fuere que éstas se distribuyan (y,
teniendo en cuenta sus principios ético-antropologicos, va de suyo que la
distribucién sera desigual).

Ahora bien, la concepcion del Estado asumido como instrumento de con-
trol y vigilancia al servicio de los intereses particulares de los propietarios ¢es
acaso esencialmente ajena a la célebre sentencia marxista del Manifiesto comu-
nusta: “El poder politico, en sentido estricto, jes el poder organizado de una
clase parala opresion de la otra?”’! La respuesta, sin duda, debe ser negativa.

IV. COLOFON SOBRE NUESTRA PERSPECTIVA DE ABORDAJE.
SENTIDO PRINCIPIAL Y VIGENCIA HISTORICO-FILOSOFICA DE LA AFIRMACION
DE POLITICIDAD NATURAL —FEJE DOCTRINAL DE LO QUE EN ESTE LIBRO
LLAMAMOS “TRADICION ARISTOTELICA”—

Reiteramos algunas afirmaciones estampadas en el curso del capitulo.
Para la tradicion del aristotelismo clasico, el hombre es un ser naturalmen-
te politico: por un lado, se ve impelido a la vida politica; por otro, y mas
fundamentalmente atn, en la participacién del fin de la vida politica al-
canza su cuota maxima de perfeccién intramundana. Esto significa que la
vida politica no ancla su necesidad en evitar un mal o la correcciéon de un
defecto (corpéreo o moral), sino en la consecuciéon de un bien. Este bien,
supraordenado respecto de todo otro bien en el plano mundanal, es el bien
comun politico.

9 The Political Theory of Possessive Individualism, Oxford, 1989.

70 Sobre la libertad en von Hayek, ¢fi: Widow, Juan A., “Libertad y libre albedrio”,
en Valores, nim. 34, 1997.

71 Cfi: Marx, Karl y Engels, Friedrich, “Manifest der kommunistischen Partei”, en

Die Friihschrifien, Stuttgart, 1953, p. 548.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

40 CAPITULO PRIMERO

Por otro lado, la afirmacién y la negacion de esa tesis no pende de po-
siciones confesionales, como asi tampoco de paradigmas epocales (por lo
menos, con pretension de excluyentes). Mas concretamente: la tesis no es
ni cristiana, ni pagana, ni agnostica; como tampoco antigua, medieval o
moderna. Y lo propio vale para su negacion. Pues la han reconocido, en-
tre otros —cada uno desde su particular circunstancia doctrinal e histori-
ca—, los fildsofos paganos Platon y Cicerdn; los tedlogos catdlicos Agustin
de Hipona, Tomas de Aquino, Irancisco de Vitoria y Louis Billo; los juris-
tas calvinistas Hugo Grocio y Johannes Althusius, y —ya desde su peculiar
perspectiva— el socidlogo ruso Georges Gurvitch y el tedrico del Estado
Hermann Heller. Por su parte, la han negado los sofistas, los te6logos cato-
licos enrolados en el agustinismo politico medieval, el reformador Martin
Lutero, los fil6sofos Hobbes, Kant, Rousseau, el anarquismo, el marxismo,
el liberalismo y algunos relevantes iusnaturalistas contemporaneos, como
John Finnis.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas





