
187

Capítulo quinto

LA INDEROGABILIDAD DEL PODER POLÍTICO

A continuación se establece la posición aristotélica respecto a si acaso sería 
posible la existencia de una comunidad política sin la presencia del poder 
político.

I. El anarquismo: las ideas de Bakunin

La pertinencia de incluir el pensamiento ácrata respecto del tema de la 
inderogabilidad del poder político parece estar fuera de duda, por lo menos 
si se atiende a lo que ha sido el Leitmotiv histórico de ese movimiento, cifrado 
en su nombre mismo: la abolición del Estado —identificado con el poder—. 
Se ha escogido al aristócrata ruso Mijail Bakunin (1814-1876) para espigar 
las ideas del anarquismo sobre esta cuestión.447

1. Introducción

Bakunin es un filósofo. Como tal, su interés, si bien monopolizado por 
las preocupaciones políticas (teóricas y prácticas), no dejó de extenderse a 
varias áreas de la realidad del mundo y del hombre. En verdad, debe decir-
se que sus tesis sobre el Estado, la economía y el derecho se entroncan en 
posiciones más profundas acerca de la naturaleza humana (como la nega-
ción del libre albedrío), que presuponen, a su vez, toda una metafísica. Por 
tal saber se entiende aquél que es capaz de pronunciar un juicio autoriza-
do sobre, por ejemplo, la existencia de Dios. Todo esto no significa que se 
observe coherencia entre los planteamientos antropológicos y las fórmulas 
ético-políticas del autor. Pero sí, en cambio, muestra a Bakunin como un 
nuevo ejemplo de la imposibilidad de desvincular el plano práctico (ético-
jurídico-político) del teórico (antropológico-metafísico).

447   Se utiliza la selección de textos hecha por G. P. Maximoff  (The Political Phi-
losophy of  Bakunin, Nueva York, 1953; trad. de A. Escohotado, Madrid, 1990, 2 ts.). 
Respecto de lo que sigue, cfr. especialmente t. I, parte I, caps. 14, 15, 16, 17, 18 y 19; 
y parte II, caps. 1, 6, 9 y 13.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

http://www.juridicas.unam.mx
http://biblio.juridicas.unam.mx/


CAPÍTULO QUINTO188

2. Los presupuestos metafísico-antropológicos

Bakunin impugna incansablemente la afirmación de la existencia de un 
Dios creador, de la inmortalidad del alma y de la libertad psicológica o libre 
albedrío. Con respecto a esto último, señala que el hombre se halla total-
mente determinado por la herencia (en cuanto a sus capacidades) y por el 
medio social (en cuanto a su personalidad individual): 

... podemos decir, plenamente convencidos de que nadie nos lo negará se-
riamente, que todo niño, joven, adulto o incluso anciano es enteramente el 
producto del medio en que encontró cobijo y creció, un producto inevitable, 
involuntario y, en consecuencia, irresponsable... Todos los individuos son, en 
todo momento de sus vidas, lo que hicieron de ellos la naturaleza y la socie-
dad.448 

Individuo, libertad y razón son productos sociales, dice en otra parte. La 
región, la raza, la ciudad, la familia sellan y encadenan hábitos, pensamien-
tos y sentimientos. La sociedad humana o humanidad, así concebida como 
el medio en que se resuelve el ser, el pensar y el querer del hombre, está 
asentada sobre la naturaleza, y obedece a las leyes naturales, eternas y de 
cumplimiento inexorable. La sociedad, según Bakunin, no es buena ni mala, 
sino el hecho absoluto, material, inmenso y positivo, que ha engendrado 
inevitablemente lo que se llama el bien y el mal. Por el contrario, el Estado 
es una de las formas históricas de la sociedad; ha surgido de la conquista, 
la rapiña y la violencia en todas sus formas, y constituye el reinado de la 
iniquidad. Su acción presupone la de la Iglesia, su hermana mayor, que ha 
cimentado los fundamentos sobre los que se erige el Estado, al afirmar que 
el hombre es naturalmente malo. El Estado es autoridad y poder. Por tanto 
éste, violenta la voluntad y niega la libertad. Además, su moral es la inver-
sión de la verdad, ya que se propone como fines la autopreservación a toda 
costa y la explotación de la mayoría de sus súbditos. Por ello el rebelarse 
contra él es conforme con la libertad, moralidad y dignidad humanas.449

448   Bakunin, op. cit., t. I, pp. 180-182.
449   Estas últimas ideas —v. gr., negación de la libertad y necesitarismo absoluto 

(por ende, amoralidad del devenir cósmico); unidos a la afirmación del surgimiento del 
mal moral, así como la de la justicia en el rechazo del mal por el hombre— pueden ha-
llarse en la misma obra, El imperio látigo-germánico y la revolución social, ed. rusa, vol. II (op. 
cit., t. I, pp. 168-170). Desde ya advertimos que no nos toca ocuparnos de la coherencia 
del pensamiento del autor, sino sólo presentar sintéticamente su posición. La cuestión 
de la incompatibilidad entre determinismo y libertad, y entre negación del libre albe-

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INDEROGABILIDAD DEL PODER POLÍTICO 189

3. La impugnación del poder social y político

Bakunin asume plenamente la antinomia entre autoridad (práctica) y li-
bertad.450 El mando de un hombre sobre otro(s) es inmoral y contrario a 
las leyes naturales que rigen la sociedad. De allí que el Estado, identificado 
también por este autor con el poder, resulte la quintaesencia de la injusticia 
y el peor enemigo de la humanidad. Si es cierto que el hombre es esclavo 
de las inexorables leyes naturales, eso no constituye para él desmedro o ig-
nominia, dado que tales leyes le son inmanentes, y fuera de ellas ni siquiera 
existiría. En la medida en que la ciencia descubra todas las leyes naturales, y 
en que la humanidad no se vea impedida de conocerlas, todo orden jurídico 
se hará innecesario.

El origen del fenómeno del mando y la obediencia —por el que unas vo-
luntades se imponen a otras— tiene su origen en los instintos malsanos que 
surgen de la naturaleza del hombre. El instinto de mandar es “carnívoro, 
completamente bestial y salvaje”, y no podría ejercerse sin la estulticia de 
la masa que obedece. Ningún hombre, teniendo la posibilidad de hacerlo, 
dejará de alimentar su vanidad y de someter y explotar a los otros. Esto 
incluye, dice Bakunin, también a los socialistas: “Si se nos diese poder... no 
seríamos lo que somos ahora”.451 Todo intento del poder por justificarse es 
vano, pues el llamado bien común es una ficción política. Y la forma del 
Estado —aun cuando esté basada en el sufragio universal— no cambia su 
carácter explotador.

Así pues, y en modo análogo a como lo plantea el liberalismo, la existen-
cia del Estado, para el anarquismo, no supone un fin común. Con todo, la 
vida política y el poder (coactivo) resultan necesarios para el cumplimiento 
del fin o los fines de los dominadores (no comunes a los dominados).

4. La propuesta anarquista

Bakunin reconoce autoridad absoluta a la ciencia; sin embargo, dado 
que ella no ha logrado descifrar todos los enigmas del universo —y que no 

drío y moralidad (revolucionaria) atañe, asimismo, al pensamiento socialista (Cfr. A. del 
Noche, Il suicidio della rivoluzione, Milán, 1978, cap. IV). La herencia hegeliana pesa en 
ambos sistemas, y, además, el anarquismo acepta y reconoce como propios muchos de 
los presupuestos marxistas.

450   Como se ve, aparecen en esta síntesis dos acepciones del término “libertad”. El 
hombre no posee libre albedrío, pero reclama la libertad de actuar según le plazca. En 
la afirmación de este último modo de la libertad se manifiesta el repudio de Bakunin 
tanto a la coacción —externa— como a la obligación —de la conciencia—.

451   Bakunin, op. cit., t. I, p. 315.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO QUINTO190

lo hará jamás—, el hombre permanece enteramente libre. Cada área del 
conocimiento reconoce la competencia de ciertos expertos. El anarquista, 
descontada toda infalibilidad, no debe encadenarse al parecer de nadie, 
pero sí tomar consejo de los que saben más que él, y decidir luego racional 
y voluntariamente: “No hay autoridad fija y constante, sino intercambio 
continuo de autoridad y subordinación mutuas”.452

II. Una objeción etnológica a la hipótesis de la derogabilidad 
del poder político: Dahrendorf y el caso de los AMBA

1. El sentido del recurso a la experiencia de los sociólogos y etnólogos

Testear empíricamente la tesis de la universal presencia del poder social 
con ayuda de la etnología consiste, en lo fundamental, en intentar “falsarla” 
(en el sentido de Popper); esto es, en acudir a los datos del saber etnológico 
con la pretensión de hallar algunos casos (o al menos uno) en que exista un 
grupo con tal complejidad como para ser llamado “político” que haya des-
envuelto su vida comunitaria sin la presencia y la acción de una potestad 
directiva. Como es obvio, escapa a la naturaleza de esta investigación el rea-
lizar un exhaustivo estudio empírico acerca de la cuestión. Nuestro objetivo, 
a tales efectos, se verá satisfecho con el pronunciamiento autorizado de un 
experto que induzca y defienda el principio de la universalidad del poder a 
partir de la experiencia antropológica y sociológica. Ese autor será el gran 
sociólogo alemán contemporáneo Ralph Dahrendorf.

Ahora bien, cuando se discute la cuestión de la inderogabilidad (“inami-
sibilidad”, cabría decirse, asimismo) del poder político como parte integran-
te de la totalidad social en que consiste el Estado, a veces no se atiende sufi-
cientemente un presupuesto clave, sin el cual la tesis que afirma tal universal 
inderogabilidad resultaría insostenible. Nos referimos —y Dahrendorf  no 
dejará de remarcarlo— a las múltiples formas concretas que históricamen-
te pueda asumir la potestad de régimen dentro de una comunidad política 
determinada. En efecto, circunstancias, usos, tradiciones y un sinnúmero 
de factores particularísimos harán que, necesariamente, la estructura de las 
relaciones de subordinación que sea dable hallar en el seno de los grupos 
se diversifiquen en un incodificable abanico. Esto tiene lugar —si nos ubi-
camos en el plano específicamente político— tanto respecto de las “formas 
de gobierno” (relativas al número de los titulares del poder) cuanto de las 
“formas de Estado” (relativas a la mayor o menor descentralización). Y lo 

452   Ibidem, t. I, p. 321.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INDEROGABILIDAD DEL PODER POLÍTICO 191

dicho vale para todos aquellos grupos sociales que, como tribus o clanes, 
comprendan por lo menos un conjunto de familias compartiendo integra-
damente la existencia —y, a fortiori, para el Estado o comunidad política—. 

Sentado este punto, pasemos al caso aducido por el académico alemán y 
a la autorizada tesis en él apoyada.453

2. El planteo de Dahrendorf

La cuestión viene planteada por Dahrendorf  en el contexto de la dis-
cusión sobre la existencia de universales sociales que permanezcan inva-
riables a través de todos los cambios fenoménicos. Se trata —nos dice el 
sociólogo— de una búsqueda harto significativa, en la medida en que se 
propone nada menos que el rastreo del substrato de los cambios históricos. 
Ellos serían el eje en torno del cual girarían todas las variables empíricas. 
Para Dahrendorf, se tendría un ejemplo de tales universales en la familia, 
la estratificación social, la religión y —uno de los principales— el hecho de 
que toda sociedad humana conozca estructuras de poder y dominación. 
Este último aparece de crucial importancia para dirimir el valor de verdad 
de todas las teorías que históricamente han planteado una sociedad ácrata. 
Pero, pregunta Dahrendorf, ¿qué significa la tesis de la universalidad de la 
dominación? Chocamos, nos dice, con las dificultades del saber inductivo. 
En efecto, el carácter fragmentario de nuestro conocimiento histórico, a lo 
que se agrega la imposibilidad de predecir el futuro, torna dificultoso enun-
ciar la tesis que afirme la presencia efectiva de dominación en toda sociedad 
histórica. Con todo, la tesis sí puede adoptar la forma de una proposición 
que afirme la necesidad de la dominación: “La dominación pertenece a la 
sociedad. Tiene que haber en toda sociedad humana estructuras de domi-
nación”. Tras ello, se debe intentar falsar dicha tesis, esto es, confrontarla 
con casos que la desmientan y obliguen a dejarla de lado. Para Dahrendorf, 
esto equivale sin más, salva sea la ironía, a preguntarse dónde está Utopía. 
El sociólogo alemán agrupa en tres corrientes principales a todas las posi-
ciones que históricamente han negado la necesidad de la dominación o afir-
mado la posibilidad (o la legitimidad, como aspiración) de la abolición de la 
dominación. Entre ellas ocupa un lugar preponderante el tópos marxista de 
la “sociedad orgánica”, pero a Dahrendorf  le interesa confrontar con dos 

453   El trabajo que utilizaremos es “Amba und Amerikaner: Bemerkungen zur The-
se der Universalität von Herrschaft”, Archives Européennes de Sociologie, t. V, núm. 1, 1964, 
pp. 83-98.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO QUINTO192

ejemplos contemporáneos que parecerían falsar la tesis de universalidad en 
cuestión.454 Uno de ellos es el del pueblo Bwamba, o Amba, de Uganda.

3. El régimen social y la estructura de poder entre los Amba

El caso de los Amba es estudiado a partir del libro Tribes without Rulers,455 
en el que seis autores contribuyen con estudios acerca de estirpes africanas 
sin organización política —en el sentido de organización política centraliza-
da, aclara Dahrendorf—. Carecen tanto de un rey cuanto de administración 
o poder jurisdiccional comunes, y constiturían lo que Evans-Pritchard ha 
llamado “sistemas segmentarizados”, en los que el todo social se compone 
por lo general de un conjunto creciente de segmentos que se relacionan por 
la competencia, y no por una instancia de unidad.

Este pueblo (“Stamm”: “estirpe”, “tribu”, lo llama Dahrendorf) —tratado 
por el etnólogo E. Winter—, compuesto por alrededor de 30 000 personas, 
se reparte en aldeas de entre 50 y 400 habitantes. Estas aldeas aparecen 
como las únicas unidades políticas reconocibles con cierta seguridad. La 
ciudadanía plena, en ellas, se origina en la descendencia masculina de un 
tronco común; a ellos se agregan otros miembros de la comunidad, “alle-
gados” y “parientes lejanos”, a los que se reconocen ciertos derechos, como 
el de propiedad de la tierra. En el núcleo social fundamental, v. gr. el de 
hombres que comparten un mismo linaje, se observa una estratificación 
generacional de la cual surge una categoría de ancianos. Aunque sin resul-
tar de allí la existencia de posiciones formales de poder, con todo recae en 
ellos en muchos casos una facultad (Befugnis) que bien podría denominarse 
facultad de mando (Herrschaftsbefugnis). En casos delicados, en particular de 
homicidio, los ancianos no deciden solos, sino que todos los hombres se 
reúnen en asamblea. El tribunal de la aldea, pues, reviste una configuración 
en que el respeto a los mayores se combina con elementos de democracia 
directa. La aldea viene a constituir una unidad política autónoma, pero su 
autarquía, dice Dahrendorf  siguiendo a Winter, se resiente por el hecho de 
que la regulación matrimonial impone tomar esposa fuera del propio linaje. 
Es así como se establecen una multitud de relaciones entre las aldeas, cuyo 
signo oscila entre lo amistoso y lo hostil. Esas relaciones se hallan pautadas 
por ciertas reglas; con todo, no hay una instancia de decisión que vele por 
su cumplimiento.

454   Dahrendorf, art. cit., pp. 83-86.
455   Editado por J. Middleton y D. Tait, Oxford, 1958.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INDEROGABILIDAD DEL PODER POLÍTICO 193

Tanto en el ejemplo de los Amba como en casos similares de sociedades 
sin poder central, observa Dahrendorf, es necesario analizar qué significa 
semejante “autorregulación” respecto de la tesis de la universalidad de la 
dominación.456 

4. Sobre el “si existe” y el “qué es” el poder entre los Amba

A. La existencia del poder social

En primer lugar, aclara el sociólogo, ni los etnólogos citados —malgrado 
el título de su obra colectiva: Tribes without Rulers—, ni el propio Winter al 
tratar el caso particular de los Amba, pretenden que los pueblos estudiados 
carezcan de organización política. Por el contrario, estas “tribus sin señor” 
—lejos de avalar la tesis de un utópico estado de anarquía (Herrschaftslosi-
gkeit)— reflejan una estructura política descentralizada, en la que la unidad 
viene dada por la participación de un sistema cultural común a través de 
valores vigentes y de una autocomprensión moral. Es cierto que, entre los 
Amba, ni siquiera en las poblaciones autónomas la estructura del poder se 
delinea claramente. Pero, con todo, sea cual fuere el grado de relieve de 
la estructura del poder, y las correspondientes consecuencias respecto del 
modo y del ejercicio de la dominación, la existencia misma del poder social 
—afirma Dahrendorf— no aparece puesta en tela de juicio por el ejemplo 
de la sociedad Amba. 

Así pues —y como primera conclusión—, debe decirse que estos casos 
provistos por la etnología son ejemplos no de un estado de anarquía, sino 
de un estado en el que la esfera de las vigencias culturales no coincide con 
la de la organización política. Ahora bien, con esa afirmación Dahrendorf  
sólo aclaró un primer aspecto de la cuestión que nos ocupa. En efecto, cabe 
preguntarse qué y cómo decide el poder, y, en relación con esto, qué y cómo 
se producen las normas y se ponen en vigor. 

B. La forma tradicional del poder social

En el ámbito de las unidades políticas en que se subdivide el pueblo 
Amba (las aldeas), es dable constatar, como se dijo, la presencia de instan-
cias de poder facultadas para decidir en casos de conflicto. Además, cada 
unidad doméstica reconoce la autoridad del padre o del abuelo para aplicar 

456   Dahrendorf, art. cit., pp. 86-88.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO QUINTO194

las normas del orden vigente a las nuevas contingencias. Ahora bien, hay una 
función del poder que en particular se eclipsa a la vista entre los Amba, como 
igualmente en todas las sociedades de este tipo: se trata de aquélla encargada 
de la promulgación de normas. Esta función, central en Occidente hoy, juega 
en tales sociedades (einfachere Gesellschaft: “sociedades incomplejas” o también 
“primitivas”, las llama Dahrendorf) un papel harto subordinado. Las normas 
aparecen como ya vigentes, y no pasibles de mutación. Diversas ocurrencias 
llamadas a ser zanjadas jurídicamente exigirán el recurso a los casos prece-
dentes enmarcados en la tradición; pero lo que no es visto como necesario es 
la tarea de la legislación propiamente dicha. De allí que no exista un poder 
central, encargado de la producción, abrogación y reforma de las normas.457 
En su lugar aparece una suerte de coordinación en el nivel de las funciones 
ejecutivas de las diversas unidades políticas, en orden a integrar el acervo ju-
rídico de cada aldea en el patrimonio tradicional común.

La conclusión de Dahrendorf  es interesantísima: cuando, como en el 
caso de los Amba, encontramos una estructura de la dominación compuesta 
por funciones sólo consideradas ejecutivas (gubernativas, diríamos mejor) y 
judicativas, nos las habemos con una sociedad de tipo tradicional en el más 
estricto sentido. El término tradicional (traditional) resulta apropiado para 
esta clase de organización política, dado que, precisamente, esas normas 
que el poder custodia y aplica provienen ya de la historia, ya del pasado mí-
tico. En una palabra, la ley está en la tradición, y la costumbre es derecho.458

5. Conclusión

457   Para Dahrendorf, la relación entre poder centralizado y mutabilidad de las 
normas es estrecha. Sin el primero, sería ilusoria la segunda, y donde la segunda no es 
contemplada ni buscada, el primero queda reducido a su mínima expresión. Se impone 
aquí vincular la idea de Dahrendorf  con la aguda propuesta de las “clases de Estado” 
por Carl Schmitt, atendiendo a la preponderancia de una u otra de las funciones del 
poder (cfr. Legalität und Legitimität, Berlín, 1988, pp. 7-19) Ahora bien, tales clases presu-
ponen cierta configuración espiritual y cosmovisional y acarrean asimismo, inevitable-
mente, ciertas consecuencias en la estructura social

458   Dahrendorf, art. cit., pp. 88-92. Más adelante, Dahrendorf  ensaya una com-
paración entre los Amba y la sociedad norteamericana tal como aparece vista por 
David Riesman en su clásica obra La muchedumbre solitaria. No lo seguiremos en ella. Sí 
vale la pena poner de manifiesto las similitudes, que saltan a la vista, entre la peculiar 
estructura política de los Amba y aquélla que caracterizó al orden político y jurídico 
medieval europeo, orden signado por la descentralización del poder y por el pluralismo 
jurídico (Sobre el tema cfr. Grossi, Paolo, El orden jurídico medioeval, trad. de F. Tomás y 
Valiente, Madrid, 1996).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INDEROGABILIDAD DEL PODER POLÍTICO 195

Así pues, y a tenor de los datos aportados por la investigación etnológica 
más relevante, los llamados “pueblos sin gobernante” (Stämme ohne Herrscher) 
de ninguna manera pueden ser considerados “pueblos sin gobierno” (Stäm-
me ohne Herrschaft), y el hecho de que sus funciones gubernativas o legislativas 
revistan formas rudimentarias no debe llamar a engaño. Un poder social 
limitado, y reducido en lo fundamental a la acción jurisdiccional, es, toda-
vía, poder social.

Finalmente, en cuanto a la posición del autor sobre el fondo del asunto, 
v. gr., sobre la posibilidad de falsar la tesis de la universalidad del poder en 
la sociedad, su afirmación resulta clara: la existencia de una sociedad sin 
siquiera facultades mínimas para sostener las normas y sin un poder juris-
diccional difícilmente pueda trascender el ámbito de las recreaciones poé-
ticas.459

III. La inderogabilidad del poder político en Francisco de Vitoria

1. El aristotelismo de Vitoria, su circunstancia histórica 
y el escenario jurídico internacional de la modernidad

Vitoria fue un innovador. Opuso los principios aristotélicos y tomistas 
a las corrientes político-jurídicas entonces en boga, que incluso llegaban a 
sostener, sobre la base del desconocimiento de las exigencias del orden na-
tural, la jurisdicción temporal universal del pontífice.460 En efecto, Francisco 

459   Dahrendorf, art. cit., pp. 95-98.
460   Los principales representantes de la escuela española rechazaron tanto la juris-

dicción universal del Emperador cuanto la del Papa. Además, juzgaron negativamente, 
en general, la conveniencia de un Estado mundial. Domingo de Soto, contemporáneo 
de Vitoria, afirmaba al respecto: “En efecto, dado que sea conforme a la ley natural 
que en toda familia y en toda república haya una cabeza, no [se sigue] sin embargo 
que haya una cabeza sobre todas las repúblicas del mundo... Y se confirma esto: Aris-
tóteles, en Política, VII, dice que la ciudad no es mejor por ser mayor, ni debe crecer sin 
término, sino que el número de los ciudadanos debe ser tal que puedan ser gobernados 
por uno, y conocidos por uno y entre sí recíprocamente, pues de otra manera no habría 
propiamente acuerdo... Por igual razón la república debe extenderse en la medida en 
que el príncipe pueda tener parte en los asuntos graves, pero no se le puede dar parte a 
un hombre en los asuntos de todo el mundo... Y se confirma en segundo lugar: porque 
así como cualquier forma natural determina para sí cierta cantidad de cuerpo y no 
puede informar una mayor, así todo principado debe determinar cierta cantidad que 
pueda gobernar” (trad. nuestra). (Relectio De Dominio, núm. 29; utilizamos la versión 
editada por Jaime Brufau Prats como Relecciones y Opúsculos, Salamanca, 1995, vol. I, ). 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO QUINTO196

de Vitoria, considerado por algunos como el fundador del derecho interna-
cional público,461 constituyó a la tesis aristotélica de la politicidad natural en 
el quicio de su doctrina.462 De acuerdo con ella, el fundamento de la legiti-
midad de la existencia de los Estados particulares es la imprescriptible ape-
lación natural a buscar el bien común político. Repárese en lo notable de 
la fecundidad del principio aristotélico: sirvió para explicar y legitimar la 
vida de las pequeñísimas ciudades griegas en el siglo V. a C.; y viene sirvien-
do desde hace quinientos años para sostener doctrinalmente la estructura 
jurídica de la comunidad internacional.463 Creemos que no cabe sino reco-
nocer que la veridicidad esencial, transhistórica, de la tesis aristotélica se 
hace patente a partir de tal vigencia empírica y teórica.464

A riesgo de extendernos en una cuestión que en este lugar no nos con-
cierne directamente, no queremos dejar de señalar la razón por la cual los 
principios aristotélicos mostraron su fecundidad con el advenimiento de 
la modernidad, más precisamente con el nuevo escenario mundial que se 
abre tras el descubrimiento de América. En efecto, en ese momento, por 
vez primera, la humanidad tomó conciencia de sí misma, en su totalidad 
geográfica, cultural y política. Las circunstancias históricas ensanchan la 

Si se reemplaza “hombre” y “príncipe” por “órgano supremo” el primer argumento 
adquiere su sentido pleno (y permanente). Sobre la doctrina del poder político en Soto, 
cfr. Tischleder, Peter, Ursprung und Träger der Staatsgewalt, Gladbach, 1923, pp. 133 y ss.; 
Galán y Gutiérrez, Eustaquio, Ius Naturae, Madrid, 1961, t. II, pp. 457-459.

461   Quien así lo proclamó fue un estudioso norteamericano, John Brown Scott, en 
una obra de principios del siglo pasado, aparecida en castellano como El origen español 
del derecho internacional moderno, Valladolid, 1928.

462   En toda la obra de Vitoria aparece explícita o implícta la tesis; cfr. por ejem-
plo, De potestate civili, 5 y 6; De Indis, I, 1, 4 y ss. Las obras de Vitoria se consultan en la 
edición de Luis G. Alonso Getino (Relecciones Teológicas del maestro Fray Francisco de Vitoria, 
Madrid, 1934).

463   Sobre la vigencia actual del reconocimiento de la “igualdad soberana” y del 
papel de los Estados como sujetos primarios del derecho internacional público (prin-
cipios de la concepción vitoriana del orden internacional), cfr., por ejemplo, Pastor 
Ridruejo, José, Curso de derecho internacional público y organizaciones internacionales, Madrid, 
2001, pp. 277 y 287; Cassese, Antonio, International Law in a Divided World, Oxford, 
1994, p.129.

464   De hecho, los autores canónicamente reconocidos como precursores y funda-
dores del derecho internacional público fueron aristotélicos cabales: es el caso no sólo 
de Francisco de Vitoria (c. 1480-1546), sino también el de Francisco Suárez (1548-
1617) y el de Hugo Grocio (1583-1645). Sobre la escuela española y los fundamentos 
del derecho internacional, cfr. en general, Lamas, Félix A., Los principios internacionales, 
Buenos Aires, 1974.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INDEROGABILIDAD DEL PODER POLÍTICO 197

visión de los pueblos de la tierra y hacen posible una interrelación multi-
facética. Aparece una pluralidad de sociedades políticas cuyas fronteras e 
intereses trascienden el marco de la fe. Esa pluralidad de unidades estatales 
deberá conocer y establecer los principios jurídicos que regulen su convi-
vencia; es decir, el pluriverso político moderno deberá concretar el dere-
cho internacional. Lo cual no habría ocurrido si no hubiera surgido una 
condición necesaria para la existencia del derecho, inédita hasta entonces  
—por lo menos, con tal grado de nitidez— en el ámbito internacional: la 
alteridad. Recordemos, a este propósito, lo que remarca el iusfilósofo Luigi 
Lombardi Vallauri:465 para entablar meras relaciones de coordinación ho-
rizontal, contractuales, sujetas a la rectificación de la justicia conmutativa, 
es necesario renocer un alter ego en aquél con quien se pacta. Los animales 
o las puras cosas, por sí mismas, no generan obligaciones. Las relaciones in-
ternacionales, hasta ese momento, por un lado, se habían enmarcado en la 
unidad mayor de la Cristiandad; por otro lado, hacia fuera, habían estado 
signadas por la irreconciliable enemistad con los infieles. Tanto lo primero 
como lo segundo impedía que se dibujara la neta alteridad del siglo XVI, en 
que actúan unidades plenamente independientes, más llamadas a la coexis-
tencia pacífica y a la concordia que a buscar la eliminación político-militar 
del otro. Como se ha dicho, la condición necesaria para la aparición del 
derecho internacional supone el reconocimiento de un par, que no es un 
enemigo, que tiene pleno derecho a la existencia, y con el cual se puede no 
sólo coexistir, sino también entablar relaciones de cooperación y amistad.

2. Breve planteamiento de la concepción política vitoriana

A. Valor de la política. Noción de “república” (comunidad política)

Vitoria, entonces, asume plenamente la afirmación aristotélica sobre la 
politicidad natural. Esta tesis cobra sentido cabal a partir de la recta inte-
ligencia de la significación perfectiva de la vida social para el hombre. Vi-
toria, en esa línea, anticipa el dictum de Roberto Bellarmino, según quien si 
no existiese la polis, el hombre se quedaría sin dar lo mejor de sí, porque no 
podría ser justo.466 Dice, en efecto, nuestro autor que la voluntad quedaría 
manca sin la vida social y política, ya que no tendría ocasión de practicar la 
justicia y la amistad. Con respaldo en el Estagirita, Cicerón y San Agustín, 
Vitoria sostiene la necesidad de la política, necesidad fundada en la colabo-

465   Amicizia, carità, diritto, Milán, 1974, pp. 59 y 60.
466   De laicis, sive saecularibus, p. 10 (Opera Omnia, París, 1870, t. III).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO QUINTO198

ración y la mutua ayuda que los hombres pueden prestarse entre sí, en or-
den a su perfección integral. Para tal fin la sociedad doméstica resulta insu-
ficiente; sólo la comunidad política (societas civilis) es autosuficiente. El valor 
de la política radica más en la donación comunicativa y en la excelencia per 
se del bien perseguido que en la utilidad y en el remedio de la debilidad.467 
Privar a alguien de su condición de ciudadano, concluye Vitoria, es negar-
le una exigencia señalada por el derecho natural. El hombre es ciudadano 
(miembro de una república) por naturaleza.468

La autosuficiencia significa perfección. Por ello a la sociedad política (res-
publica), autosuficiente, se le llama con propiedad comunidad perfecta. Ahora 
bien, la noción de perfecto se identifica con la de todo, en la medida en que 
se le dice imperfecto a aquello a lo que le falta algo, y, por el contrario, per-
fecto, a lo que no le falta nada. Luego, remata Vitoria, perfecta es aquella 
comunidad que no es parte de otra república, sino que posee ordenamiento 
jurídico y órganos de gobierno propios. Esto no es óbice, dice Vitoria, para 
que diversas repúblicas se hallen bajo un mismo príncipe.469 Con esta afir-
mación se contempla la licitud de considerar auténtica comunidad política 
a aquélla que, como se dio hasta entrado el siglo XX, reconozca como so-
berano a quien desempeña idéntica función en otro reino. Se trataría del 
caso, sobre todo, de las llamadas “uniones personales” o, incluso, de las 
“uniones reales”. Aun en tales situaciones, existe un organismo social dis-
tinto e irreductible a la persona del soberano; rectius, una comunidad cuya 
identidad no resulta constituida a partir del ejercicio del poder por parte 
de sus órganos, y (como consecuencia) cuyas leyes fundamentales resultan 
indisponibles para la voluntad de quien gobierna.470 Es por ello, precisa-
mente, que la unión personal no implica, de suyo, mixtura o resolución en 
una sola república. Hay aquí, como se puede ver, una cuestión de relevante 

467   Vitoria, De pot. civ., 4.
468   Vitoria, De indis, 5.
469   “Est ergo perfecta respublica aut communitas quae est per se totum; id est, 

quae non est alterius reipublicae pars, sed quae habet proprias leges, proprium con-
silium et proprios magistratos” (Vitoria, Relectio posterior De Indis, 7).

470   Uniones personales fueron, por ejemplo, España y el Sacro Imperio, con Car-
los de Habsburgo, o Inglaterra y Escocia. A propósito de la “indisponibilidad consti-
tucional” a la que se acaba de aludir, es pertinente señalar que Inglaterra y Hannover, 
unidos por una unión personal durante siglos, quebraron ese status con el advenimiento 
de Isabel en 1838, ya que las leyes sucesorias (fundamentales) de Hannover impedían el 
acceso al trono de las mujeres (cfr. García-Pelayo, Manuel, Derecho constitucional compara-
do, Madrid, 1993, p. 206). Sobre las uniones de Estados, cfr. el clásico de Georg Jellinek, 
Die Lehre von der Staatenverbindungen (hay reedición de 1996).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INDEROGABILIDAD DEL PODER POLÍTICO 199

significación respecto de la estructura del orden político. En dos palabras: 
la comunidad política es fundamento y presupuesto del poder, como hemos 
visto en el capítulo segundo de esta parte. 

B. Noción de potestad. Su naturaleza y su función

Esa comunidad exigida por la naturaleza, autosuficiente por la partici-
pación de un bien común que perfecciona todas las potencias del hombre 
(ergo, a todo el hombre —en el plano mundanal—),471 no podría existir sin 
la función directiva de la potestad política.472

Vitoria investigará la naturaleza de la potestad a partir de su fin. Todas 
las cosas que existen por un fin deben definirse a partir de él, dice, siguien-
do un principio axial del Estagirita.473 Ante todo, debe distinguirse entre 
potestad y la mera potencia, entendida como facultad o capacidad de ope-
raciones; o, más en general, capacidad para realizar ciertas acciones. La 
voluntad o los sentidos, por ejemplo, no son potestades, sino capacidades 
para la operación. En cambio, la potestad comprende cierta preeminencia y 
autoridad, que implica y exige la sujeción de alguien a los dictados del inves-
tido de tal potestad.474 Así pues, se trata de una capacidad, unida, además, a 
la preeminencia autoritativa, cabe caracterizar prima facie a la potestad como 
una función, la que, según se ha visto, presupone a la sociedad política, 
como realidad a ella subyacente (causa material, la categorizará Vitoria).475 
Y las funciones, precisamente, se definen por su fin. De allí que las potesta-
des civil y eclesiástica se distingan por sus diversos fines. El criterio para la 
determinación de los casos en que pueda la Iglesia intervenir en los asuntos 
temporales pende de que la materia sobre la que pretenda ejercer su po-

471   La causa final y principalísima de la sociedad civil es una utilidad a la que ca-
bría mejor llamar enorme necesidad, que sólo los dioses desdeñan, dice Vitoria con su 
gracejo y soltura habituales en De pot. civ., 5.

472   Este principio de la escolástica aristotélica, i.e. la inadmisibilidad de la potestad 
de régimen, encuentra en la teoría política de nuestros días un sólido defensor en Dal-
macio Negro (cfr. al respecto, Gobierno y Estado, Madrid, 2002, esp. pp. 33 y ss.).

473   Vitoria, De matrimonio, 2, “no solo entre los seres naturales, sino en todas las 
cosas humanas se debe considerar la necesidad a partir del fin, en tanto es la primera y 
principal de todas las causas”, afirma también Vitoria en De pot. civ., 2.

474   Vitoria, De pot. ecc., 1 y 2.
475   Vitoria, De pot. civ., 7.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO QUINTO200

testad tenga incumbencia respecto de la conservación del fin espiritual. En 
caso contrario, resulta ilícita la injerencia eclesiástica en asuntos políticos.476

En ambos casos, la función específica de la potestad consiste en la direc-
ción de las respectivas sociedades hacia el bien común que las convoca, a 
partir del establecimiento y la tutela de un orden de las conductas.477 Así 
pues, este orden finalista, emanado del acto propio del gobierno político, 
radica en una tarea directiva de las conductas, que se identifica con el im-
perio de la razón. Damos aquí con un tema de relevante importancia en la 
milenaria doctrina aristotélica del mando: gobernar es, ante todo, dirigir, 
pues la dirección constituye el núcleo esencial de la actividad de la potestad, 
un núcleo que persistiría aun en estado de naturaleza íntegra.478 Esta nota 
específica del gobierno se confirma en Vitoria a partir de varias tesis con-
vergentes referidas a la racionalidad del mando político. En primer lugar, la 
potestad de régimen exige ciencia, y no sólo en el caso de la eclesiástica, sino 
también en el de la política. Las leyes que debe conocer quien gobierna son 
las reglas que conducen su acción.479 Por otro lado, las decisiones del gober-
nante deben ordenarse al bien de toda la comunidad, y no a su conveniencia 
particular, toda vez que el mando sobre hombres libres exige la dirección 
de la comunidad a un bien participable por ésta. Tal afirmación de Vitoria 
viene respaldada por la autoridad de Aristóteles, quien distinguía el mando 
de una comunidad (política, o familiar) de la utilización de siervos.480 Esta 
cuestión se halla estrechamente unida a la distinción entre imperio político 
y mando despótico; aquél, precisamente, comporta la racionalidad (por lo 
menos, incoada o potencial) de los que obedecen. En suma, participabilidad 
del fin implica racionalidad del mando.481 Por último, y como consecuencia 
de todo lo anterior, la llamada vis directiva de la ley jurídica obliga al mismo 
rey que la promulgó, ya que éste es parte de la república.482 Ahora bien, nó-
tese que el príncipe no se hallaría bajo el imperio de la ley si la naturaleza de 
la función de gobierno no consistiese en la dirección ordenadora (racional) 
al fin común, sino en la coacción. En tal caso, los máximos titulares de los 
poderes públicos, vértices del poder coactivo, se hallarían libres de la fuerza 

476   Vitoria, De pot. ecc., 11, 12, 13 y esp. 14.
477   Vitoria, De pot. ecc., 5 y 13.
478   Vitoria, De pot. ecc., I, 13; cfr. Parte II, cap. I.
479   Vitoria, De pot. ecc., 9.
480   Cfr. Política, I, 1255 b.
481   Vitoria, De indis, II, 12.
482   Vitoria, De pot. civ., 21. Sobre el sentido de la vis directiva de la ley sobre el prín-

cipe, cfr. Aquino, Tomás de, S. Th., I-IIae., q. 96, a. 5.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INDEROGABILIDAD DEL PODER POLÍTICO 201

por ellos encabezada. En síntesis, la función de mando político consiste en 
el imperio —racional— de los medios ordenados al bien común político.

3. Necesidad e inderogabilidad de la función directiva de la potestad política

A la hora de determinar las razones que esgrime Vitoria para fundar la 
inderogabilidad o necesidad absoluta del poder para la comunidad política  
—habida cuenta su explícita condición de teólogo que remonta sus argu-
mentos hasta Dios— resulta imperativo retener lo siguiente. Su fundamen-
tación es racional e inductiva, es decir, parte de las exigencias de la realidad 
social, aprehendida en su concreción empírica, y desde allí remonta hasta 
los principios. Su condición de teólogo no es óbice, pues, para la plena ra-
cionalidad (natural) de sus argumentos; Dios aparecerá, sí, pero como su-
premo creador de un orden que la razón puede descubrir por sí misma.

El fundamento natural por el cual existe la ciudad, esto es, la conserva-
ción y perfeccionamiento del hombre, es el mismo que da razón de la ne-
cesidad de la potestad política. Luego, la utilidad común que convoca a la 
comunidad política es, asimismo, la causa final de la potestad. Si cada uno 
obrase siguiendo su parecer individual, sin atender a una instancia que arbi-
trase los medios vinculantes para la consecución del fin político, la república 
se disolvería, pues múltiples y dispares criterios harían imposible coordinar 
las conductas en aquellos asuntos de interés común. Por otra parte (estable-
ce Vitoria una analogía de proporcionalidad impropia), como en el caso del 
organismo humano, el interés del todo (v. gr., de lo común) exige una función 
específica que lo procure. Esta función atiende un fin distinto de los múlti-
ples intereses particulares de los miembros, y la jerarquía de ese fin le otorga 
preeminencia respecto de éstos; es así como puede legítimamente ordenar 
las acciones y los fines de las partes del cuerpo político a la excelencia del 
todo.483 Por todo ello, Vitoria afirma que la potestad política es de derecho 
natural (y, en consecuencia, tiene a dios por autor y causa eficiente).484 

La adscripción vitoriana de la potestad al derecho natural no viene sino a 
manifestar que el mando y la obediencia políticos arraigan su necesidad en 
la naturaleza misma de la comunidad perfecta, que no podría ordenarse a 
su fin (el fin por la que existe) si careciese de una instancia que dirigiese las 
conductas de los miembros.485 Por ello la potestad política (en sí misma con-
siderada, y no en cuanto a las diversas formas y titulares concretos en que 

483   Vitoria, De pot. civ., 5.
484   Ibidem, p. 6.
485   Vitoria, De pot. ecc., I, IV, 2.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO QUINTO202

pueda residir), no se instaura por voluntad de los miembros de la comuni-
dad. En efecto, habría potestad aun cuando los ciudadanos la rechazasen, y 
no podría abrogarse, ni cuando los ciudadanos así lo dispusiesen. Así como 
el hombre no puede (lícitamente) renunciar a defenderse y conservarse, así 
la República no puede negarse a observar leyes y a obedecer a gobernan-
tes.486 Con esto no niega Vitoria la voluntariedad del acatamiento a la au-
toridad, sino que afirma la necesidad absoluta que ella comporta para la 
existencia misma de la república: su abrogación conlleva la desaparición del 
cuerpo político. En la expresión de nuestro autor, no vale pacto alguno que 
contradiga al derecho natural.

Al respecto cabe acotar dos significativas posiciones de Vitoria. La ley y 
la obediencia a los poderes públicos son necesarias para la conservación del 
cuerpo político, como se ha dicho. Luego, aun en el caso de un tirano usur-
pador (tyrannus ex defecto tituli) los ciudadanos se hallan obligados a observar 
las leyes por él sancionadas que sean de suyo justas. Tales leyes no se legiti-
man por su origen —pues proviene de quien carece de títulos para mandar 
(en el caso del usurpador recientemente llegado al poder)— sino por el fin 
al que sirven (la incolumidad de la república) y por el consenso de la comu-
nidad, que acata por causa de bien común.487 En la misma línea, Vitoria 
destaca el profundo valor humano del conjunto del orden autoritativo, en 
el que se concreta el modo propio de organización de la convivencia y el 
consenso en la aceptación de ciertos titulares y cierta forma del poder. Al 
tratar acerca del ius in bello, y en particular de las penas que lícitamente se 
puede infligir al enemigo en una guerra justa, Vitoria se cuestiona sobre la 
razonabilidad de la deposición de las legítimas autoridades y la destrucción 
del régimen del Estado vencido. La respuesta es harto significativa: salvo ca-
sos excepcionales en que se hayan producido injurias gravísimas —y, sobre 
todo, ante la imposibilidad de resguardar la paz en el futuro— no hay razón 
que justifique un castigo tan “cruel e inhumano (saevum, et inhumanum)”.488

486   Vitoria, De pot. civ., 9 y 10.
487   Ibidem, p. 23.
488   Vitoria, Relectio posterior De Indis, núm. 58.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INDEROGABILIDAD DEL PODER POLÍTICO 203

4. Colofón y síntesis: la potestad política, propio (metafísico)489 de la noción de 
república

Así pues, la autosuficiencia de la república implica el derecho de gober-
narse y administrarse a sí misma.490 Este derecho, que le asiste a partir de la 
obligación que la ha fundado, v.gr., la de perseguir el bien común, se traduce 
en la posesión de la potestad de régimen sin la cual no podría dirigirse a sí 
misma hacia su fin. El satisfacer a sí misma significa bastarse en la tarea de 
conducirse al bien común y, por consiguiente, en establecer su propio orden 
de justicia.491 

Esto mismo se puede ver en el tema de la responsabilidad colectiva en la 
guerra. La república, en efecto, es un cuerpo (“místico”, una unidad de or-
den), del que su gobierno es parte constitutiva; la potestad política supone a 
la totalidad social, de la que es órgano de dirección. De allí que la república, 
en una guerra, pueda lícitamente sufrir represalias a causa de las faltas de 
sus gobernantes. La responsabilidad colectiva se funda en que la autoridad 
política es, por asentimiento explícito o tácito, instituida por la república. 

489   El propio, o propiedad, constituye uno de los cinco “predicables” de la tradición 
clásica, y su noción fue introducida por Aristóteles y desarrollada por Porfirio. Aris-
tóteles define al propio (“ídion”), en sentido estricto, como “lo que, sin significar la 
esencia de la cosa, sin embargo le pertenece y puede predicarse recíprocamente con 
ella”; hecho a lo cual agrega enseguida un elenco de modos imperfectos o análogos. La 
tradición posterior fijó la doctrina sobre el propio acuerdo con ese marco. Hay además 
de un analogado principal de la noción, tres analogados secundarios: a saber, según 
que la nota en cuestión convenga exclusivamente a una especie, aunque no a todos los 
individuos de ella; según que convenga a todo individuo de una especie, pero también 
a otras especies (se trataría de un propio del género), y según que convenga a todos los 
individuos de una especie, pero no siempre. El propio en sentido estricto se predica 
ante todo de la sustancia —en tanto portadora de una esencia— “in quale accidentaliter et 
necessario”; y conviene “omni, soli et semper (a todo —individuo—, a la sola —esencia— y 
siempre)” (Tópica, 102 a 18 y ss. y 128 b 16 y ss. —ed. Ross, Oxford, 1991—). La nota 
de necesidad lo distingue del mero accidente común, que se da o no, en forma con-
tingente: Pedro puede estar sentado o acostado. Al respecto, cfr. las dilucidaciones de 
Gredt, Joseph, Elementa Philosophiae aristotelico-thomisticae, Friburgo, 1937, t. I, pp. 126 y 
ss., y de Cardozo Biritos, Dennis, Lecciones de lógica material, San Juan, 1963, pp. 110 y ss.

490   Vitoria, De potestate civili, 7.
491   Sobre la dimensión jurídica de la autosuficiencia vitoriana, cfr. Naszalyi, 

Emilio, El Estado según Francisco de Vitoria, trad. de I. Menéndez Reigada, Madrid, 1948, 
pp. 134 y ss.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO QUINTO204

La injusticia cometida por el régimen puede, por ello, imputarse al todo que 
representa.492

En Vitoria, la potestad política, como “capacidad, autoridad y derecho 
para gobernar la sociedad civil”,493 es suprema en su orden, y aparece formal-
mente vinculada a la realidad de la comunidad perfecta.

492   Vitoria, De potestate civili, núm. 12.
493   Vitoria, De pot. civ., 10.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas




