Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

Capitulo sexto

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO

Culminamos nuestra investigacion sobre las notas fundamentales del poder
politico respondiendo desde una posicion aristotélica sefiera, cual es la de
Suarez, a la controvertida cuestion de la naturaleza y funciéon del consenso
en la realidad del poder.

I. LAS IDEAS DE DE MAISTRE

La nota voluntaria de la obediencia; o, para decirlo de otro modo, el
acuerdo o concordia en la aceptacion de un determinado régimen y de unos
determinados titulares de los poderes publicos; o, derechamente, la propie-
dad consensual de la autoridad politica, ha sido rara vez puesta en tela de
juicio de modo expreso. Con todo, no por ello se advierte siempre hasta
qué punto la esencia bipolar de la relacién de mando —constitutivamente
integrada por el polo obediencial— otorga como necesaria consecuencia
un papel protagonico al acuerdo (elicito) de quienes se sujetan al imperio de
quien manda y a la forma que este imperio reviste.

Un ejemplo doctrinal que manifiesta, precisamente, el opacamiento de la
relevancia de los factores voluntarios del polo obediencial en la realidad del
mando politico lo hallamos en Joseph de Maistre, célebre publicista y pole-
mista contrarrevolucionario. En su obra, si bien no aparece negada formal
y explicitamente la voluntariedad de la obediencia, la hallamos no obstante
preterida de hecho por las circunstancias historicas y —rasgo que en ¢l ape-
nas despunta, pero que se acentuard en tradicionalistas posteriores, como
von Haller— también por el ascendiente irresistible del poder vigente.

1. El autor

El conde Joseph de Maistre (1754-1821) ha pasado a la historia de las
ideas politicas como un frontal adversario de la Revolucién francesa, de la
que fue contemporaneo. Su obra de polemista, con todo, ha mostrado qui-
lates suficientes como para trascender los fragores enconados de la época

205

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas


http://www.juridicas.unam.mx
http://biblio.juridicas.unam.mx/

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

206 CAPITULO SEXTO

y para pasar a constituir una de las principales manifestaciones del pensa-
miento de la reaccion contrarevolucionaria. Otros exponentes de esta co-
rriente son el vizconde Louis de Bonald y el parlamentario whigh Edmund
Burke. Con éste Gltimo, en particular, de Maistre guarda similitudes rele-
vantes. Ninguno de los dos es un constructor de sistemas; antes bien, ambos
exudan un realismo de acendrado caracter historico, atento a las circuns-
tancias concretas y en franca oposicion a las teorizaciones del jusnatura-
lismo racionalista de su tiempo. No obstante, la concepcion de fondo de
Maistre ostenta rasgos en los que es dable advertir la presencia de elementos
tipicamente modernos (en sentido doctrinal, y no cronolégico), como aquél
que podria ser llamado kratofilia.

Aqui nos ceniremos al analisis de algunas de las obras del autor en que
mas centralmente trata acerca del poder politico: se trata de Efude sur la
souveraineté, escrito entre 1794 y 1796, pero que recién vio la luz en 1870;
de Essar sur le principe générateur des constitutions politiques et des autres institutions
humaines, publicada en 1814, y de Considérations sur la France, aparecida en
1796.%* Cabe destacar, dicho sea de paso, un rasgo curioso de su pluma que
debe de haber contribuido a la pervivencia de su obra: de Maistre no solo
escribe con galanura, sino que lo hace como un contemporaneo nuestro, y
no con el estilo tipico de la época en que vivio.

2. La critica al racionalismo

El Estudio sobre la soberania es un escrito formalmente polémico; es asi como
algunos temas centrales de la realidad politica, COMO la autoridad, el ori-
gen del Estado y la Constitucion, aparecen esbozados de manera algo asis-
tematica (pero no carente de rigor) en funcion de la pugna con los hechos
que venian sucediendo en Francia, y con la obra de Rousseau. La cuestion
del poder (origen, propiedades, distribucion, etcétera) ocupa buena parte
del tratado. Ahora bien, contrariamente a lo que su aureola monarquista
podria hacer suponer, de Maistre no sostiene la legitimidad de una tnica
forma de ordenacién politica, cualquiera que ésta sea. Buen gobierno equi-
vale a gobierno posible, atento a las circunstancias propias de cada pueblo.
Pero tales circunstancias, ademas, corresponden a un momento determina-
do de la historia de ese pueblo; esto es, diferentes gobiernos pueden resultar
adecuados a un mismo Estado, segin la época y las vicisitudes concretas

494 De la primera obra utilizamos la versién castellana de R. H. Raffaelli y G.

Piemonte, Bs. As., 1978; de las dos Gltimas, la version castellana de G. Piemonte, en
Consideraciones sobre Francia (y otros escritos), Buenos Aires, 1980.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 207

por las que esté atravesando. Lo mejor en ciertos casos puede ser lo peor en
otros.*” La cuestion, dice en otra parte, no consiste en dilucidar cuél es el
mejor gobierno, sino cudl es el pueblo mejor gobernado de acuerdo con los
principios intransferibles que legitiman su gobierno.*”*

3. La soberania y su papel axial en la realidad comunitaria

En la misma obra, De Maistre sostiene que si bien la soberania (poder
politico) no es anterior al pueblo, con todo se trata de “ideas colaterales”. El
sentido de esta proposicién es aclarado inmediatamente por el autor. No po-
dria existir pueblo alguno sin soberania. El hombre aislado, abstractamente
imaginado, no necesita del poder politico. Pero en la medida en que se afir-
ma la existencia de la sociedad ya se esta suponiendo la presencia del sobe-
rano. Tal tesis admitiria por lo menos dos sentidos: o la sociedad requiere
necesariamente del poder de régimen, o ese poder constituye la sociedad.
De Maistre sostiene la segunda posicion: “No hay sociedad sino a través del
soberano”. Efectivamente, para que haya un pueblo debe haber un centro
comun, pero ni la unidad ni el conjunto existen sin la soberania.*’ Y, con-
tintia, puede hablarse de soberania en la medida en que alguno(s) ejercen
un poder represivo sobre otros. De nuevo cabe cuestionarse ¢se trata de la
distincion entre los dos polos que necesariamente supone el fenémeno del
mando y la obediencia? A juzgar por las paginas siguientes, la intenciéon de
Maistre parece ir mas alla. En efecto, si se obedece la voluntad de todos,
entonces, propiamente hablando, no hay ley ni soberania. De igual manera,
s1 todos los mandatos que se observasen fueran producto de la decisién de
todos los que los observan, entonces habria democracia en sentido teoérica-
mente puro. O, lo que es lo mismo, habria “una (pura) asociacién volunta-
ria”. Pero ellas no existen. Lo que si se da en la realidad “de las reptblicas”
(en sentido de forma no monarquica de gobierno) histéricamente existentes
es la presencia mayor o menor de esa asociaciéon voluntaria, que se mezcla
con la soberania para dar nacimiento a tales Estados. Luego, remata De
Maistre, las reptiblicas son menos gobernadas que los reinos.

Podemos, por nuestra parte, hacer desde ya algunas observaciones pro-
visorias a estas ultimas lineas. De Maistre se halla preocupado por refutar,
es verdad, el planteamiento de la llamada “democracia de identidad” rous-

495 Estudio sobre la soberania, cit., pp. 23 y 24. El autor reconoce en este paso, explici-

tamente, la influencia de Montesquieu.
496 Ihidem, pp. 151 y 152.
97 Ibidem, pp. 19y 20.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

208 CAPITULO SEXTO

seauniana por irreal y contradictorio. Ahora bien, la critica al abstractismo
y al individualismo se hace desde una perspectiva que tiende a erigir al
poder en constitutivo formal de la sociedad, y a asignarle naturaleza de-
mitrgica. Esquematicamente, tales rasgos podrian reducirse a lo siguien-
te: a) cierta equivalencia entre autonomia (como contraria a heteronomia)
y voluntariedad, con lo cual el caracter voluntario de la obediencia se ve
desdibujado; en la misma linea ) mayor participacion representa menor
gobierno;** ello, porque como ya se dijo, ¢) la soberania se identifica (o, por
lo menos, se vincula intrinsecamente) con un poder coactivo exterior a los
gobernados.*”

4. La “Constitucion natural”. Rasgos demuirgicos del poder y de la historia

También en el Ensayo sobre el principio generador de las Constituciones, el blan-
co constante de las criticas de Maistre consistird, ante todo, el apriorismo
(racionalismo) constitucional, en tanto pretension de que las leyes puedan
concebirse independientemente de la materia social a la que se aplican,
como un puro ¢jercicio de la razén. Reitera, al comienzo de la obra, una
serie de axiomas por ¢l mismo enunciados veinte afios atras, en Considera-
ciones sobre Francia. Alli se dice que la Constitucion no surge de una delibe-
racion, sino de la declaracion de los derechos preexistentes. Los derechos
del soberano (el monarca) y de la aristocracia no tienen fecha ni autor, esto
es, hunden su origen en la noche de la Historia; los del pueblo casi siempre
radican en concesiones del rey, quien, al otorgarlas, habia obrado bajo cier-
ta necesidad, impelido por una situaciéon que asi lo exigia. En uno u otro
caso, la providencia divina ha reducido la accion libre de los hombres a la
condicién de instrumentos de las circunstancias que los envuelven. Cuan-
do la providencia ha decretado la formaciéon de una Constituciéon politica

498 Viene aqui a cuento un juicio de Rudolf Smend, quien vincula sutilmente al
pensamiento reaccionario —del que de Maistre es ilustre representante— vy al libera-
lismo: “la concepcion del Estado como un ‘aparato’ cuya teleologia inmanente induce
al individuo de un modo heterénomo (utilizando demoniacos medios) a una culpabili-
dad moral indeclinable, o también la consideracion del Estado como una fuerza de la
naturaleza, dotada de un destino ineludible, guiada por su propia ‘razén’de Estado’ y
abocada a la insoluble antinomia entre Kratos y Ethos, no ven en el Estado sino una fuer-
za del destino, frente a la que el individuo queda reducido en mayor o menor grado a
objeto o a victima. Estas concepciones son liberales en el sentido de que en el fondo
consagran la falta de participaciéon en el Estado” (Constitucién y Derecho Constitucional,
trad. de J. Ma. Beneyto, Madrid, 1985, p. 45).

49 Estudio sobre la soberania, pp. 134-136.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 209

aparece un hombre predestinado, al que el pueblo obedece sin hesitar. Ese
legislador recolecta las costumbres preexistentes y, moldeandolas de acuer-
do con el talante de la comunidad, configura las instituciones. Asi, una le-
gitima proclamacién de derechos no puede sino consistir en la explicitacion
de derechos preexistentes en su Constitucion natural, y siempre habra en la
Constitucion un nucleo fundamental que no puede ponerse por escrito, so
pena de destruir el Estado. En consecuencia de todo ello, concluye de Mais-
tre, una asamblea deliberante jamas podra dar una verdadera Constitucion
a un pueblo.””

La Constitucién, dice De Maistre en Estudio sobre la soberania, “en senti-
do filosofico, no es, pues, méas que el modo de existencia politica atribuida
a una naciéon por una potencia mas alta que ella”.”! En ese breve texto
aparecen aludidas algunas ideas del autor en que vale la pena detenerse.
En efecto, cabe resaltar que el acento puesto por De Maistre en lo propio e
intransferible de cada sociedad politica va unido a la afirmacion de que los
hombres pertenecientes al grupo en cuestion se hallan en cada época frente
a una circunstancia histoérica que no depende de su voluntad. Se trata de
algo ya dado, como lo es, también, la sociabilidad natural. El poder humano
(actual y comunitario) no puede crear nada; por el contrario, todo pende de
las aptitudes del pueblo. A su vez, éstas se originan en la noche de los tiem-
pos y, en ultimo término, en la providencia de Dios. El orden asi cuajado y
decantado resulta lo mejor para esa sociedad.””

5. La pretericion de la voluntariedad en la praxis politica

Ahora bien, la negativa en conceder a los hombres capacidad para deter-
minar su modo de existencia politica no se reduce a reconocer el caracter
condicionante del talante y las costumbres; esto es, a afirmar que la voluntad,
individual o colectivamente tomada, no opera en sus decisiones con una liber-
tad absoluta. En realidad, ese condicionamiento parece constituir una suerte
de sino casi sobrehumano que signa el desarrollo politico de los pueblos.
Este sino no campea so6lo en el orden constitucional, en el cual el —excesi-
vo— acento en los elementos historicos condicionantes tiene prima_facie una

500
501

Consideraciones..., cit., pp. 69-73.
Estudio sobre la soberania, cit., p. 54. Esta pregnante expresion serd hecha cuasi
topica por Carl Schmitt para referirse al poder constituyente (¢fr: Verfassungslehre, Berlin,
1993, p. 75).

302 Estudio sobre la soberania, cit., pp. 42-43.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

210 CAPITULO SEXTO

mayor razonabilidad; sino que se hace extensivo al propio ambito del go-
bierno y de sus titulares. Dice, en efecto, De Maistre:

La soberania es, pues, ajena al pueblo de dos modos, ya que no ha deliberado
ni sobre la soberania en general, ni sobre la soberania en particular que lo
rige. En un sentido elevado, el pueblo romano sobre el monte Janiculo es tan
pasivo como el baja que recibe el cordon y lo besa.”

El sentido de tal metafora parece colisionar con una afirmacion del autor
estampada al comienzo del Estudio. Alli se funda la soberania en el consen-
timiento, “ya que si el pueblo acordara sibitamente no obedecer, la sobe-
rania desapareceria”.”™ Por ello es necesario, dice De Maistre, distinguir
lo que hay de divino (providencial) y lo que hay de humano (voluntario) en
el establecimiento y, sobre todo, en la conservaciéon de la soberania. Pero,
como podemos ver, el reconocimiento por De Maistre del papel de la volun-
tad humana a la base del mando politico no se manifiesta uniformemente
en todo el conjunto de sus respectivas afirmaciones. Antes bien, aquella
declaracion de principios queda contradicha por las tesis de las obras que
espigamos. Si el acuerdo de los gobernados tiene en ellas alguna tacita parti-
cipacion en la existencia de la autoridad (“soberania”), no pasa de una cuasi
necesaria aprobacion de lo que las circunstancias historicas sehalan.

Asi, por ejemplo, se dice que el pueblo no elige el gobierno, sino que tiene
el que le conviene, y alli mismo se agregaba que, cuando para su desgracia
pretende cambiarlo, termina equivocandose sobre sus intereses y bregando
justamente por aquello que menos le conviene.”” El hombre sélo es un ins-
trumento de los designios divinos; por ello la masa, nacida para obedecer,
no estipula jamas las condiciones de su obediencia.”” En consecuencia, “el
consentimiento de los pueblos no interviene para nada en la formacion de los
gobiernos”.”"” La deliberacién no genera gobierno alguno, dado que asi como
el hombre no se ha vuelto sociable por deliberar acerca de ello, asi tampoco
se ha vuelto apto para tal o cual gobierno por el hecho de haberlo elegido. De
Maistre alude en este trecho al peso que los habitos inveterados y la idiosin-
crasia suponen en los pueblos. Ahora bien, nétese como los habitos colectivos
(habitos al fin, malgrado su dimension transgeneracional) son equiparados a
las determinaciones esenciales arraigadas en la naturaleza humana, como

503 Ibidem, p. 197.
504 Ihidem, p. 11.
505 Ihidem, p. 43.
506 Ihidem, p. 105.
507 Ibidem, p. 151.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 211

la mismisima sociabilidad. De tal suerte, la circunstancia histérica de cada
pueblo opera a la manera de una determinacién especifica, que el hom-
bre s6lo podria transgredir para su mal, como seria el caso de quien viola
una norma fundada en la naturaleza humana. En sentido casi estricto, los
pueblos son, literalmente, “instrumentos” de la providencia insita en las cir-
cunstancias, cuyo arcano solo es dable al hombre presumir —y acatar—. %

Damos aqui con un punto esencial de toda doctrina politica y juridica,
un auténtico y decisivo eje, en tanto la politica y el derecho son, por defi-
nicion, realidades practicas (de praxis, conducta —voluntaria—). ;Resulta
desdibujada, en este polemista sutil y agudisimo, la esencia de la praxis, en
tanto realidad que, al constituirse gracias al obrar humano, depende intrin-
secamente de la voluntad? Tal parece, por momentos, la posicion De Mais-
tre, quien es aun mas explicito y formal en el Ensayo sobre el principio generador
de las constituciones. Alli hace mas que establecer una analogia de proporcio-
nalidad entre el desarrollo de los seres naturales (“una bellota”) y “el orden
social”. En realidad, se trata de una identificaciéon entre ambas dimensiones
de lo real. Pues asi como el hombre no hace los robles aunque los riegue
—sostiene—, asi tampoco los pueblos hacen sus Constituciones.”” Conven-
dria vincular esta idea, seguramente, con lo que se planted anteriormente;
entonces se vio hasta qué punto la nocion de voluntariedad, en De Maistre,
aparece ligada a la de autonomia y pacto horizontal (relaciones de coordi-
nacion), en tanto que el mando resulta asimilado a una heteronomia cuasi
extrinseca, que compromete o absorbe la voluntariedad de la obediencia.

No querriamos dejar de mencionar que la fuente primera (en el sentido
de la importancia y en sentido temporal) de una concepciéon del mando
politico —bajo el nombre de “soberania”— que desvincule la subordina-
cién del ciudadano de la voluntariedad debe ser buscada en la trascendente
obra de Jean Bodin. El autor, al tratar acerca de la relacion entre poder y
ley, afirma que es en torno de ésta, caracterizada como mandato, donde se
dirime la funcion esencial de la soberania. En efecto, constituye la “primera
marca” de la soberania el promulgar y derogar leyes civiles sin mediar el
consentimiento de los subditos.”'” El establecimiento de la ley, de resorte es-
pecifico del soberano, tiene el caracter de una imposicion, en general contra
el parecer de los subditos.”"!

508 Ihidem, p. 196.
509

510

Ensayo sobre el principio generador de las Constituciones, cil., pp. 222y 223.
Para este punto, ¢/ Bodin, Les six livres de la république, 1. 1, cap. VIII, passim.
S Cfic supra, P. 11, cap. 11.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

212 CAPITULO SEXTO

La intervencion humana activa en los designios providenciales —cuando
aparece— se manifiesta, fundamentalmente, a través de la accién de pro-
ceres excepcionales (gobernantes, por supuesto), quienes “se elevan como
obeliscos sobre la ruta del tiempo”, y marcan el derrotero a las sociedades.
Pero lo hacen sin torcer con su voluntad los designios de la providencia, ex-
presados en las circunstancias historicas.”'?

Asipues, en De Maistre los factores (dejure, e incluso casi siempre de facto) in-
disponibles para el hombre comprehenden los propios habitos colectivos, en
los que no habrian intervenido una serie inveterada de acuerdos tacitos,
sino que mas bien habrian sido el resultado del trazo indeleble de la vo-
luntad divina. Por su parte, la tradiciéon asi entendida hace las veces de un
sino irresistible, que el hombre solo excepcionalmente podria desconocer
—vy esto, ademas, de modo culpable y con consecuencias desastrosas para
s mismo—.

6. A modo de conclusion sobre el autor

A tenor de todo lo espigado —y tratando de obviar ciertas obscuridades
conceptuales—, creemos que en De Maistre hay algo mas que la defensa
de la legitimidad historica y de la tradicion constitutiva de los pueblos. La
voluntad humana, en efecto, aparece como un factor inoperante en el con-
texto de una praxis politica identificada con la accion del poder. En tales
coordenadas, la voluntad no interviene, salvo para provocar el desorden
revolucionario, o para el acatamiento a designios historicos elevados a la ca-
tegoria de mandatos de Dios: “El pueblo aceptara siempre a sus sefiores, y
nunca los elegird”; afirma De Maistre en Consideraciones sobre Francia y reitera
en el Ensayo sobre el principio generador de las constituciones.”"

S12° De Maistre, Estudio sobre la soberania, pp. 36 y 37. Antes, en la p. 21, habia di-

cho que “las naciones tienen, literalmente, padres e institutores, ordinariamente mas
célebres que sus padres, aunque el mayor mérito de tales institutores sea comprender
el caracter del pueblo nino y colocarlo en las circunstancias en que pueda desarrollar
toda su energia”.

313 De Maistre, op. cit., pp. 112-239, respectivamente; alli se llama al tiempo “pri-

mer ministro de Dios en el departamento de este mundo”.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 213

II. LA AFIRMACION DEL CONSENSO COMO FUNDAMENTO DEL PODER POLITICO:
EL SENTIDO DE LA NOCION DE HEGEMONIA CULTURAL EN ANTONIO GRAMSCI

L. Los presupuestos
A. La soctedad civil en Gramsct

En un esclarecedor trabajo sobre la originalidad de Antonio Gramsci
como pensador marxista,”'* Norberto Bobbio establece dos ejes principales
sobre los cuales discurre la innovacion doctrinal gramsciana. Ambos giran
en torno de la nocion de sociedad civil.

Marx habia caracterizado a la sociedad civil como “el complejo de las
relaciones materiales entre los individuos en el seno de un determinado
grado de desarrollo de las fuerzas productivas” (La wdeologia alemana). Ahora
bien, ese complejo total de relaciones de produccion pertenece, en Marx,
al momento de la estructura, es decir, al momento subyacente y determi-
nante de los elementos politicos, juridicos, artisticos, religiosos, ideologicos
en suma, que se integran en el momento de superestructura. En cambio
(v he aqui la primera innovacioén), Gramsci ubica a la sociedad civil en la
superestructura; ésta alberga, entonces —ademas de la sociedad politica o
Estado—, al conjunto de los “organismos privados” que constituyen el nt-
cleo de las relaciones ideoldgico-culturales la sociedad civil de Gramsci. Asi
pues, cuando el filosofo italiano revalorice el papel de la sociedad civil ya no
estara poniendo sobre el tapete el caracter determinante de las relaciones
de produccién, sino la presencia protagonica de la Weltanschauung colectiva
en el devenir histérico. Esto significa que el papel determinante —al haber
variado la sede y la naturaleza de la siempre protagonica sociedad civil— ya
no lo desempenara el momento estructural, sino el superestructural. Resu-

me Bobbio:

El momento ético-politico, en cuanto momento de la lbertad entendida como
conciencia de la necesidad (o sea de las condiciones materiales) domina el mo-
mento econdmico, mediante el reconocimiento de que el syeto activo de la his-
toria hace de la objetividad, reconocimiento que permite resolver las condiciones

515

materiales en instrumento de accion...

514 “Gramsci y la concepcién de la sociedad civil”, en Gramsci y las ciencias sociales,

trad. de J. Arico, C. Manzoni e I. Flambaum, México, 1977.

315 Ibidem, p. 82 (énfasis original).

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

214 CAPITULO SEXTO

Pero aqui damos con la segunda innovaciéon importante. En Gramsci,
las instituciones politicas y juridicas, el “Estado” como aparato de control y
coaccion, ya no aparece como determinante de los modos de pensamiento
(arte, filosofia, religion: en suma, la “ideologia”). Antes bien, las ideologias
resultan las fuerzas motoras y creadoras de la Historia. Asi pues, la socie-
dad civil ha tornado activo al momento pasivo (la superestructura), y se ha
convertido en positiva frente al elemento negativo (el Estado como aparato
represivo).

Es en este contexto donde cobra sentido la relevancia que adquirira en
Gramsci la nocién de hegemonia cultural.”'®

B. Gattungswesen (ser genérico) marxista y libertad gramsciana

Al analizar el dictum de Feuerbach “el hombre es lo que come”, Gramsci
plantea la cuestion de la naturaleza humana.”'’ Para él esto se vincula con
la posibilidad de crear una ciencia o filosofia del hombre que parta de una
abstraccion donde se encierre todo lo “humano”. Ahora bien, ese concepto
unitario, afirma Gramsci, no puede constituir un “punto de partida” que
encierre un conjunto de notas esenciales, determinadas, universales. Esa
idea no seria sino un “residuo teoldgico y metafisico”, en tanto suposicion
de un nacleo especifico inalterable. Tal naturaleza no existe como algo on-
tologicamente dado, ni desde el punto de vista biologico ni desde el espiri-
tual. Por el contrario, el hombre es el conjunto de las relaciones sociales y
esas relaciones se expresan a través de grupos diversos, que establecen una
unidad de caracter dialéctico. En la misma linea, cabria también decir que
el hombre es la Historia. En cualquier caso, no se halla lo humano en cada
individuo, sino en el devenir del género humano, dice Gramsci. La utopia
de una igualdad de naturaleza que se reconduce a la condiciéon de hijos de
Dios es una aspiracion sentimental, que oculta la realidad del proceso dia-
léctico que se cumple en la Historia. En ese proceso toda igualdad —por
ejemplo, la de la “naturaleza humana”— vale s6lo en tanto se tiene con-
ciencia de ella. Mas adelante Gramsci explicara en qué consiste ese “va-
ler”: las condiciones objetivas que la Historia provee para transformar el

316 “T0 que faltaba [en el marxismo] era la nocién misma de las modificaciones

y del vuelco de las relaciones del poder en la sociedad”, dice Palmiro Togliatti en
“Gramsci y el leninismo”, p. 19, en Gramsci y el marxismo, trad. de V. Minardi, Buenos
Aires, 1965.

SIT - Bl materialismo histérico y la filosofia de Benedetto Croce, trad. de 1. Flambaum, Bue-
nos Aires, 1997, pp. 36-38.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 215

mundo requieren todavia que el hombre las conozca y se sirva de ellas; es
decir, quiera servirse de ellas. Asi pues, el hombre es un “bloque histérico”,
compuesto de elementos individuales y subjetivos y de elementos de masa y
objetivos. Y es, asimismo, libertad concreta.’'®

Como en el caso de la naturaleza humana, también la igualdad entre fi-
losofia y politica, ademas entre pensamiento y acciéon cobran realidad en la
filosofia de la praxis (“la Gnica ‘filosofia’ es la historia en acciéon”). Por ello,
concluye Gramsci, cabe celebrar la realizacién de la hegemonia leninista
como un gran acontecimiento metafisico.

C. Idealismo y filosofia de la praxis

iTiene la filosofia de la praxis —en sentido profundo y fundamental—
otros presupuestos idealistas, ademas de la “superacion” ontologica del ser
particular, que ya hemos sefialado anteriormente (¢fr. cap. I, P. I)? Cree-
mos que debe darse una respuesta afirmativa, basada en el caracter cons-
tructivista del marxismo en general (¢fr: Tesis sobre Feuerbach) y del marxismo
gramsciano en particular. Al respecto, es ilustrativa la posicién de Gramsci
acerca del “problema de la objetividad de lo real”, objetividad afirmada de
modo concorde por “el catolicismo y el aristotelismo”. Gramsci, sintomati-
camente, critica al Ensayo popular de sociologia, de Nicolai Bujarin, por haber
sostenido la permanencia y objetividad de la materia de una manera que
recordaba a la “metafisica aristotélica”.’'” En esa critica, Gramsci coloca a
la filosofia de la praxis como una forma de subjetivismo entroncada con el
idealismo de Hegel (“la forma mas completa y genial de esta concepcion”).
El subjetivismo, que sirvi6 para poner en tela de juicio la trascendencia y el
sentido comun realista, encuentra su culminacion en el historicismo de las
superestructuras, es decir, en la filosofia de la praxis gramsciana.’”

Ahora bien, tal caracter idealista, en nuestro autor, viene unido a un sig-
nificativo reconocimiento del valor del consenso, lo cual es marca distintiva

S8 Ihidem, pp. 41y 42.

519 “F] historicismo total y la idea de que la praxis colectiva es la tinica reali-

dad absoluta, determinante de si una cuestion o respuesta es o no significativa, es una
negacién del materialismo, pues es una negacion de cualquier tipo de metafisica”, (Ko-
lakowski, Leszek, Las corrientes principales del marxismo, trad. de J. Vigil Rubio, Madrid,
1983, t. 111, p. 234)

320 El materialismo histdrico y la filosofia de Benedetto Croce, pp. 125 y ss. Sobre las impli-
caciones politicas de esta posiciéon gnoseolégico-metafisica, ¢f Cappucci, Flavio, Anto-
nio Gramsct: Cuadernos de la cdrcel, Madrid, 1978, pp. 168 vy ss.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

216 CAPITULO SEXTO

del pensamiento de Gramsci. Pues por un lado, no hay conexién intrinseca
entre idealismo y consenso social; en efecto, el idealismo podria manifestar-
se a través de la afirmacion del necesitarismo metafisico, o del exclusivo o
cuasi exclusivo protagonismo de la acciéon de minorias. Por otro, la fuente
inmediata de Gramsci, el leninismo, habia privilegiado precisamente estos
ultimos factores, a saber, la accion violenta del partido como vanguardia de
una clase redentora apenas conciente aun de su mision.

2. Hegemonia y consenso
A. La composicion de la superestructura

Para comprender el papel de la nocién de hegemonia, como consenso
cultural (en sentido amplio), debemos previamente delinear la composicion
de la superestructura y el caracter de sus elementos constitutivos.

Gramsci llama “bloque historico” al conjunto de estructura y superes-
tructura.’’ No debe llamar la atenciéon que una singular situaciéon histé-
rico-social reciba el mismo nombre que hemos visto usar para denominar
al hombre, ya que los presupuestos idealistas que Gramsci —recibidos de
Hegel a través de Marx—% explican que la categorizacion ontologica del
individuo venga a coincidir, en definitiva, con la de la sociedad (historica-
mente configurada).

La superestructura podria identificarse con el Estado, si se toma este tér-
mino en su acepcion lata. En sentido propio, el “Estado” (asi concebido,
absorbiendo en su realidad la entera superestructura) se compone de dos
momentos: la sociedad civil y la sociedad politica. Esta Gltima, en linea con
el marxismo tradicional, se identifica con el aparato de coercion; es el Esta-
do en sentido estricto. La sociedad civil, por su parte, constituye el “aparato
privado” que ostenta la propiedad de la hegemonia. En realidad, Gramsci
llama derechamente “hegemonia” a la sociedad civil. Esto significa que
cuando se menciona al Estado en sentido amplio se alude a un aparato
coercitivo apoyado por el consenso hegemoénico del (o los) grupo de forma-
dores de la cultura del pueblo (en la Italia de Gramsci, la sociedad civil era
todavia, principalmente, la Iglesia catoélica). En sintesis, no habria gobierno

321 El materialismo histérico y la_filosofia de Benedetto Croce, p. 46.
322 Concedido que, como dice el propio Hegel, el idealismo consiste en postular la
idealidad —como no realidad— de lo particular: s6lo en el todo —superador de lo in-
dividual abstracto— encontramos la realidad concreta (sobre la “Idealitit des Besonderen”

¢fr: Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt, Suhrkamp, 1970, pgf. 321-4).

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 217

ni control coactivo organizado estable sin un sustento hegemonico (como
principios informadores de la cultura del pueblo) en el plano de la sociedad
civil. Gramsci es formal en la necesidad de distinguir —por lo menos en lo
que toca a su entorno histérico— entre sociedad politica y sociedad civil. El
Estado no se identifica con la primera.®®

Precisamente, al definir el Estado (aqui también, en sentido amplio),
Gramsci se refiere al “complejo de las actividades practicas y tedricas con
las cuales la clase dirigente no so6lo justifica y mantiene su dominio, sino
también logra obtener el consenso activo de los gobernados”.”** Notese has-
ta qué punto el momento representado por el dominio, como efectiva vigen-
cia de un orden coactivo respaldado en la fuerza, supone intrinsecamente la
presencia del consenso por parte de la sociedad civil. En efecto, de entre los
grupos particulares que integran a esta tltima, uno o mas de uno prevalece,
ya relativa, ya absolutamente, y constituye, de tal manera, el “aparato he-
gemoénico” que subordina culturalmente al resto de la poblacion. Tal hege-
monia es, dice Gramsci, la “base del Estado, entendido estrictamente como
aparato gubernativo-coercitivo”.”*

El Estado como “Estado gendarme” —la hip6tesis liberal—* con la
funcién tnica de velar por el orden puablico y el cumplimiento de la ley, no
existi6 jamas, sentencia Gramsci. En tal régimen la direccidn (aqui aparece
un término clave en Gramsci)®?’ del desarrollo historico esta en manos de
las fuerzas privadas de la sociedad civil. Esta es también el Estado; rectius:

“es el Estado mismo”.%%®

B. La hegemonia de la sociedad civil

Para plantear las respectivas propiedades (como funciones especificas) de
los dos planos del momento superestructural cedemos la palabra a nuestro
autor:

523 Gamsci, Notas sobre Maquiavelo, sobre la politica y sobre el Estado moderno, trad. de J.

Arico, Buenos Aires, 1997, pp. 156-158.
524 Ibidem, pp. 95 y 96.

325 Ibidem, p. 161.

326 Aceptada por el marxismo, si tomamos en cuenta su identificaciéon entre Esta-

do y coaccién organizada.
327 Gramsci propone para el estudio del partido moderno dos temas fundamenta-
les, el de la formacién de la ‘voluntad colectiva’ (que es el tema de la direccion politica)
y el de la ‘reforma intelectual y moral’ (de la direccion cultural)”, explica Bobbio (art.
cit., p. 88).
528 Notas sobre Magquiavelo, sobre la politica y sobre el Estado moderno, cit., p. 157.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

218 CAPITULO SEXTO

... el que se puede llamar de la ‘sociedad civil’, que esta formado por el con-
junto de los organismos vulgarmente llamados ‘privados’, y el de la ‘sociedad
politica o Estado’, y que corresponden a la funciéon de ‘hegemonia’ que el
grupo dominante ejerce en toda sociedad y a la de ‘dominio directo’ o de co-

mando que se expresa en el Estado y en gobierno ‘juridico’.”®

Dentro de este esquema, los intelectuales son los empleados (sic) de la clase
dominante para el desempefio de ambas funciones. Ahora bien, la categoria
de intelectual es transhistorica; en el mundo moderno ella se ha ampliado ex-
traordinariamente, pero siempre ha existido, sobre todo si la entiende como
la clase conformadora, conservadora y difusora de una Weltanschauung colec-
tiva. Por otra parte, la funcién y la forma en que es detentada posee los mas
variados perfiles: en la Italia de tiempos de Gramsci, por e¢jemplo, “desde el
punto de vista hegemoénico” las tres figuras mas importantes eran —en este
orden— el Papa, Croce y Gentile.”™

Esa puntualizacion es importante para determinar el valor permanente
que Gramsci asigna al fundamento consensual del poder. Como acaba de
verse, el grupo dominante ejerce “en loda sociedad” una funciéon hegemonica
(en sentido cultural). El aspecto epocalmente circunscripto corresponde a
la separacion entre sociedad civil (el aparato privado) y sociedad politica
—propia del estadio liberal—,”' mas no a la hegemonia en tanto que se
mantiene como un elemento necesario en la concepcién gramsciana de la
politica.”®* Luego, la posicién gramsciana en lo referente al consenso —en
tanto fundamento de todo poder politico— no depende de la adecuacion

529 Gramsci, Los intelectuales y la organizacion de la cultura, trad. de R. Sciarretta,

Buenos Aires, 1997, p. 16.

330 El materialismo histérico y la filosofia de Benedetto Croce, pp. 258-259.

331 Los intelectuales y la organizacion de la cultura, p. 173. “[...] entre sociedades atrasa-
das y sociedades evolucionadas [el] criterio discrecional esta dado siempre por la exis-
tencia de una sociedad civil desarrollada”, afirma Giuseppe Tamburrano en “Gramsci
y la hegemonia del proletariado” (en Gramsci y el marxismo, trad. de V. Minardi, Bs. As.,
1965). “En Occidente, —Tamburrano cita textualmente al propio Gramsci— el Es-
tado era solamente una trinchera avanzada, detras de la cual estaba toda una poderosa
cadena de fortalezas y casamatas [0.gr, la sociedad civil]” (art. citado).

332 “[CJuando se habla de sociedad burguesa o feudal, no se entiende solo un
modo de produccion capitalista o feudal mantenido coactivamente por las leyes, por los
Jjueces o por la fuerza militar; se entiende también un cierto modo de vivir y de pensar,
una Weltanschauung, una concepcién del mundo difundida en la sociedad...” (Giuseppe
Tamburrano, art. citado).

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 219

tactica a las condiciones de la Europa occidental, sino que constituye una
tesis de valor central y permanente.’®

C. Hegemonia y conquista del poder politico

Gramsci se esfuerza en reconducir su traslado del ¢je decisorio (de la
estructura econémica a la superestructura) a la propia doctrina de Marx.
Sostiene Gramsci que en el bloque historico las fuerzas materiales son el
contenido y las ideologias la forma, y la una no puede existir sin la otra.
Pero ademas Marx concebia que una persuasion popular posee la misma
energia que una fuerza material. Para Gramsci esa afirmacion resulta muy
significativa, y debe ser recordada.”® En efecto, alli se halla el respaldo ma-
gisterial que Gramsci busca para su tesis sobre el caracter determinante de
la creencia social en la configuracion del bloque historico.

Precisamente, la superestructura refleja el complejo de las relaciones so-
ciales de produccién, dirda Gramsci con el conjunto de su escuela. Ahora
bien, la subversion de la praxis sélo es posible cuando se conforma un grupo
social que resulte ideologicamente homogéneo “en un 100%”. En términos
hegelianos, que el propio Gramsci utiliza, es entonces cuando lo racional
puede volverse real, es decir, cuando la toma de conciencia ideolégica —vy
la consiguiente acciéon revolucionaria capitaneada por el partido— se halla
en condiciones de transformar las relaciones de produccion, y la totalidad
del bloque historico.”®

Gramsci llama “catarsis” al paso del momento econémico (“egoistico-
pasional”) al momento ético-politico, en tanto elaboracion ideologica de la
estructura en la conciencia de los hombres. Se trata del paso de lo objetivo
a lo subjetivo, en el cual lo exterior que subyuga al hombre se convierte en

333 “Una clase dirigente realiza su propia direcciéon de maneras diferentes, no solo
de acuerdo a la diversidad de las situaciones histéricas, sino también a las diferentes
esferas de la vida social”, dice Palmiro Togliatti en “Gramsci y el leninismo”, p. 33, en
Gramsci y el marxismo, cit.

334 El materialismo histérico y la_filosofia de Benedetto Croce, p. 57.

335 El materialismo histérico y la_filosofia de Benedetto Croce, pp. 46 y 47. “... el concepto

gramsciano es que la clase obrera, antes todavia de la conquista material del poder,
debe ejercitar su hegemonia dirigente a través de la hegemonia politico-cultural”, dice
Serafino Cambareri (“Il concetto di hegemonia nel pensiero di A. Gramsci”™ en Stud:
Gramsciani, Roma, 1958). E, insistiendo en la riqueza de la tesis de Gramsci y su origi-
nalidad respecto de la doctrina de Lenin, agrega este autor:”un grupo social puede, in-
cluso debe ser dirigente antes de la conquista del poder; y ésta es una de las condiciones
principales para la conquista misma del poder”.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

220 CAPITULO SEXTO

medio para su libertad. En efecto, esas condiciones objetivas conceden un
instrumento para nuevas iniciativas: la necesidad deviene libertad. La catar-
sis, dird Gramsci, es, pues, punto de partida de toda la filosofia de la praxis.”*

Pero el hecho de que las condiciones objetivas permitan la transforma-
cion del bloque histérico no depende de la accién arbitraria de un individuo
o de un grupo que impulsen una ideologia, sino que debe manifestarse en el
consenso de las masas: “La adhesion o no adhesion de masas a una ideolo-
gia es el modo como se verifica la critica real de la racionalidad e historici-

dad de los modos de pensar”.’?’

D. La direccion de la cultura como tarea fundamental del Estado marxista.
La biisqueda permanente del consenso hegemdnico

Pero la direccién cultural no es exclusiva de los grupos preponderantes en
el plano de la sociedad civil. Aqui las diferencias con Lenin, quien encomen-
daba la tarea de uniformizacién cultural y consenso al Estado proletario, se
reducen ostensiblemente, dando en este punto la razon a los autores que —sea
por conviccioén, sea por tactica politica— han respaldado las ideas de Gram-
sci en las del jefe de la revolucion de octubre.”*

En efecto, el Estado-clase (dictadura de proletariado) supone un Esta-
do “veilleur de nuit” que intervenga coactivamente para crear la sociedad
regulada (sin clases), hasta que paulatinamente se opere su reabsorciéon en
la sociedad orgéanica (comunista).”® El proletariado, en tanto Gnico grupo
social que se propone la desapariciéon del Estado y la suya propia como
clase, puede y debe crear un “Estado ético”, un organismo social unitario
técnico-moral —y aqui Gramsci no trepida ante el término “moral” (como
cambio de la configuracion social), justamente por tratarse del fin legitimo,

336 El materialismo histérico y la_filosofia de Benedetto Croce, cit., p. 47.
337 El materialismo histérico y la_filosofia de Benedetto Croce, p. 23. Esto no quita (véase
al respecto la critica de Mondolfo, citada mfra) que el elemento decisivo lo sean las
minorias conductoras, los idedlogos y jefes del partido, “los capitanes”, como los llama
Gramsci —siempre afecto a la terminologia castrense—, sin los cuales no hay ejército,
y con los cuales aparece un ejército alli donde antes no lo habia (Cfr. Notas sobre Maquia-
velo, sobre la politica y sobre el Estado moderno, cit., pp. 32-34).

338 Asi, Togliatti, Palmiro, “Gramsci y el leninismo”, p. 15, en Gramsci y el marxismo,
trad. de V. Minardi, Buenos Aires, 1965.

339 Notas sobre Maquiavelo..., cit., p. 159. Gramsci, con todo, no explica el modo en
que la coaccion ejercida por el Partido en el poder vaya dejando espacio a la autorregu-
lacion social. Tal ha sido la critica de Rodolfo Mondolfo en “En torno a Gramsciy a la

filosofia de la praxis”, Marx y marxismo, México, 1969, especialmente p. 234.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 221

el comunismo—°* Ahora bien, tal estadio no se alcanzari sin el concurso
de la accién hegemoénico-cultural del Estado proletario.

Asi pues, a la tarea de conformar un talante determinado no es ajena la
mision del Estado (en su acepcion estricta). Todo Estado tiende a crear un
cierto tipo de civilizacién y de ciudadano, por ello difunde ciertas costum-
bres y persigue otras. Lo hace por medio del derecho. Precisamente —y
sin que ello implique imaginar para el derecho una funcién moralizadora
(aqui, en el sentido de rectificaciéon de la voluntad), ni menos atn trascen-
dente—, el Estado proletario no debe abandonar a la superestructura a su
suerte; antes al contrario, debe urgir, incitar, solicitar y castigar segin un
plan coactivamente respaldado, que cree un determinado modo de vida. Y
la represion juridica destinada a conformar un nuevo tipo de cultura debe
castigar de una manera original: “haciendo intervenir a la ‘opinién publica’

como sancionadora”, remata nuestro autor.>!!

III. EL. CONSENSO COMO CONSTITUTIVO DE LA LEGITIMIDAD EN SUAREZ
1. El marco de los principios aristotélicos
A. Politicidad natural y “natural resultancia™ de la potestad de jurisdiccion

En la obra del doctor eximio, por un lado, la comunidad politica es na-
tural —en el sentido de dar satisfaccion a todas las exigencias del hombre
en el plano mundanal—;’* por otro, no puede faltarle lo necesario para su
existencia y conservacion, como, ante todo, la potestad politica.”® Es lo que
se expondrd sumariamente a continuacion, reiterando algunos de los con-
ceptos del cap. II de la Parte II.

340 Notas sobre Maquiavelo...., cil., p. 154. Sefialamos esquematicamente ese proceso
de reabsorcién del Estado en la sociedad regulada para indicar el caracter formalmente
marxista del pensamiento gramsciano, malgrado las contribuciones que hemos venido
mencionando. “... en el pensamiento marxista la critica del Estado asume un lugar
esencial... Gramsci, también en este sentido, es rigurosamente coherente con el enfo-
que de Marx y Lenin”, afirma al respecto Umberto Cerroni en “La separacion entre
sociedad y Estado”, p. 101 y 102, en Gramsci y el marxismo, trad. de V. Minardi, Buenos

Aires, 1965.
341 Notas sobre Maquiavelo..., cit., pp. 105 y 106.
542 De legibus, 111, 1, 3 —se utiliza la edicién de Luciano Perefia et al., Madrid, 1975
Y ss—.
543 Ihidem, 111, 1, 12

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

222 CAPITULO SEXTO

Suarez acude a Tomas de Aquino, quien en De regimine principum 1, 1 habia
demostrado que todo cuerpo exige para su conservacion la presencia de un
principio que procure y entienda su bien comun. Tal ocurre en los cuerpos
organicos y en los cuerpos sociales, como consta por la experiencia. En
efecto, los miembros singulares buscan sus fines particulares, a veces incluso
contra el fin comun. Ademas, muchas cosas que no incumben a los miem-
bros particulares son, sin embargo, necesarias para el bien comun. Por todo
ello, debe existir en la comunidad perfecta una potestad publica a la que le
competa como funcién propia y especifica (ex officio) la direccion de las con-
ductas al bien comtn.”** En la misma linea de argumentacion, Sudrez, con
cita atribuida a Aristoteles, afirma que quien concede la forma concede por
ende todo lo ajeno a ella. Entonces, si la naturaleza del hombre se inclina
a la vida en sociedad politica, y ésta no puede conservarse sin la potestad,
luego la potestad sera de derecho natural.’*

Ahora bien, tal exigencia del derecho natural no constituye un postula-
do a priors, sino que se impone de modo inapelable en la realidad empirica.
Sudrez, con apoyo en Cayetano, Covarrubias, Vitoria y Soto, sostiene que
si los hombres consienten en agruparse en comunidad politica, no esta en
su mano, por el contrario, el rechazar el acatamiento a alguna forma de
potestad de jurisdiccion (politica), dado que la causa eficiente propia y ade-
cuada del poder politico en tanto no reside en la voluntad del hombre sino en
el orden natural de las inclinaciones —que tiene a Dios por autor—.* El
hombre puede consentir —o no— en congregarse o en permanecer en un
cuerpo politico determinado, cuerpo que cabe llamar “mistico” (por con-
traposicion a “fisico”) y debe ser considerado como uno moralmente. Mas
el hombre no puede, por el contrario, desconocer la necesidad de que tal
cuerpo tenga una cabeza.’”’ Esta cabeza, como denomina metaféricamente
Sudrez a la potestad politica, pertenece a la comunidad autarquica ex natura
rel, ya que no existiria tal comunidad sin gobierno politico.”* En efecto, la

344 Ibidem, 111, 1, 5.

545 Defensio fidei, 111, 1, 7. Los editores sindican a Tertuliano (4d Scapulam II) como
autor de la sentencia “qui dat formam, dat ea quae consequuntur ad ipsam” —se utiliza la
ed. de ese libro III por Luciano Perena y Eleuterio Elorduy con el titulo de Principatus
politicus, Madrid, 1965—.

546 De legibus, 111, 111, 2.

34T “Indiget uno capite”, aclara Suarez, no significa necesidad de la forma monérqui-
ca de gobierno, sino necesidad de una autoridad unica, es decir, que constituya tltima
instancia de apelacion y decision (Defensio fider, 111, 1, 5).

348 Cabe afirmar que la necesidad de la existencia de la potestad en la comunidad

politica no admite siquiera excepciones empiricas. Pues dada una comunidad politica

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 223

unidad misma de la comunidad en tanto ente (. e., su unidad trascendental)
depende en gran medida, apunta Suarez, de la funcion de ordenacion soli-
daria de las conductas al bien comin, que le confiere, precisamente, la po-
testad politica. Por ello, los hombres integrados politicamente “no podrian
impedir” esa potestad.’*

De acuerdo con todo lo expuesto, cabe afirmar que, en formalidad metafi-
sica, la potestad constituye una propiedad de la comunidad politica (como lo
expresa el mismo Suarez).”™ La natural resultancia del poder se opera como
consecuencia de la institucién de la comunidad politica.””! De alli la necesa-
ria conclusién referida a la genérica obligacién de obediencia que le cabe a
todo miembro de una comunidad politica: la sujecién a la potestad pablica
es conforme con la razén natural y conveniente para la conservacion de la

552

naturaleza humana.

B. El valor del poder politico y su esencial legitimidad

A partir de tales premisas se siguen necesariamente las tesis de Suarez
sobre la valiosidad de la potestad politica: el poder temporal del magistrado
%% el principado politi-

co es justo y legitimo;™* la potestad es algo en si mismo bueno (est simpliciter
555

civil es justo y condicente con la naturaleza humana;

res bona) y digno de gran estimacion.
Espiguemos entonces las principales indicaciones que provee la obra del
eximio acerca de los principios de legitimidad de la potestad politica.

—que se conserve como la clase de ente que es— no podra faltarle jamas el ejercicio
de una potestad de régimen. Tal hipétesis, afirma Suarez en este paso, “repugna a la
razon natural” (por resultar intrinsecamente contradictoria).

549 De legibus, 111, 11, 4.

330 Thidem, 111, 111, 7: ““[...] haec potestas sit veluti proprietas naturalis perfectae communitatis
homanum, ut talis est”.

33U Defensio fidei, 111, 11, 5. Como se ha dicho supra (P. 11, capitulo 11), va de suyo que
la prelacion ontolégica de la sociedad se entiende no como una antelacién temporal
que permitiera en todos los casos la existencia en acto de una sociedad politica, a la que

osteriormente le sobrevendria la instituciéon del poder de régimen. Si bien no seria

P P g1
imposible la constitucion de una comunidad que enseguida deliberase sobre como se
conduciria a si misma, con todo tal caso seria (o ha sido) excepcional. El poder se da
junto con la sociedad, y su ejercicio contribuye causalmente a la existencia de ésta.

532 Defensio fidei, 111, 1, 8.

553 De legibus, 111, 1, 1.

554 Defensio fidei, 111, 1, 1.

3335 De legibus, 111, 111, 4.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

224 CAPITULO SEXTO
2. Las formas de tirania como formas de ilegitimidad del poder

Habiendo ya mencionado los fundamentos, papel y funcién de la potestas
gunrisdictionis podemos en este lugar abordar sin mas tramite los lineamientos
de la doctrina suarista sobre la tirania, como medio para introducirnos, con-
trario, en el tema que directamente nos compete.

A. La presencia del nombre “legitimus™

En Suarez ya encontramos, a la par de la vigencia de los principios fun-
damentales de Aristételes y de Tomas de Aquino sobre la naturaleza y el
sentido de la vida politica, la terminologia moderna en lo referente a las
formas de tirania —como formas de ilegitimidad— e, inclusive, hallamos el
propio término legitimus (significando lo conteste con la ley natural) aplicado
al poder politico.”® En efecto, el término legitimus, para referirse a la potes-
tad recta, comparece ya en la obra del eximio, y con cierta profusion, junto
a términos como wustus. Pero también conviene seflalar que no es Suarez el
primero en utilizarlo. Antes bien, legitimus ya se habia impuesto en el acervo
doctrinal de la segunda escolastica. Ejemplo de ello lo proveen, entre otros,
Francisco de Vitoria (1483-1546)7 y el gran canonista y moralista Martin
de Azpilcueta (1493-1586), el doctor Navarro.”®

956 Respecto de esta cuestion terminoldgica, repéarese en que entre Santo Tomés
y Suarez los estudios politicos —tanto en sede teoldgica cuanto filoséfica y juridica—
habian alcanzado proverbial lozania. Por tal razén no solamente se habia cimenta-
do un haz de diversas perspectivas sobre lo politico, sino que asimismo las corrientes
doctrinales se habian diversificado, y el repertorio terminoldgico ajustado y aguzado.
Para una introduccién en las doctrinas politicas tardomedievales ¢fi. Miethke, Jiirgen,
Las ideas politicas de la edad media, trad. de F. Bertelloni, Buenos Aires, 1993, pp. 99 y ss.;
Ullmann, Walter, Historia del pensamiento politico en la edad media, trad. R. Vilar6, Bar-
celona, 1983, pp. 177 y ss. En cuanto a la cuestion de las denominaciones técnicas,
debe senalarse que la gran figura en el tema que nos atafie es Bartolo de Sassoferrato
(1313-1356), célebre canonista que dio carta de ciudadania definitiva a las locuciones
tyrannus absque titulo y tyrannus de exercitio en su tratado Sobre la tirania. Sobre Bartolo ¢fi:
Neville Iiggis, John, El derecho divino de los reyes, trad. de C. O’ Gorman, México, 1942
, PP- 239y ss.

33T “Monarchiam, sive regiam potestatem non solum iustam esse, el legitimam...” (De polestate

cwili, 8).

538 “Deinde [potestas mere laica] per electionem divinam, vel humanam, sive succesionem vel
alios modos legitimos in Reges, Regulos, vel Respublicas, vel alios modos translata...” (De wudiciis, No-
tabile tertium, nam. 41, en Commentaria et tractatus, t. 11, Lyon, 1589; citado por L. Perena,

Principatus politicus, pp. 24 y 25).

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 225
B. Las formas de tirania

Suarez se atiene a la doctrina tradicional y para su tiempo ya cuasica-
nonica: hay dos formas de tirania, la de origen y la de ejercicio. En efecto,
puede ocurrir de dos maneras que el principe sea tirano. Existe el tirano
quoad dominium et polestatem y el tirano quoad regimen. Ante el primero, sostiene
Suarez recurriendo al apoyo de Cayetano y Santo Tomas, cualquier miem-
bro de la comunidad posee el derecho de vengarse a si mismo y a la repu-
blica, toda vez que tal tirano resulta un injusto agresor de la comunidad en
su conjunto y de cada uno de sus miembros. Luego, a todos les compete el
derecho a la defensa contra el agresor. Respecto de la segunda clase de tira-
nia el eximio rechaza la posicion del heresiarca Juan Hus, quien afirmaba
la licitud de la rebelion activa también frente a la tirania de régimen. Por
el contrario, dice Suarez, no es licito a las miembros de la comunidad —en
tanto personas privadas— iniciar la guerra (movere bellum aggressivum) contra
el gobernante injusto, sino que so6lo estan facultados para defenderse de
los atropellos que pudieran ser victimas. En caso contrario se incurriria en
sedicion, ya que si el principe comete actos inicuos, no deja por ello de ser
verdadero principe.” Ahora bien, la reptblica como un todo si podria lici-
tamente rebelarse contra el tirano de régimen; la razén para Suarez estriba
en que la comunidad politica es superior a su gobernante y le concedio (de-
derit) la potestad para que la rigiera politica y no tirdnicamente.’® Si hiciera
esto ultimo de modo ostensible podria ser depuesto de su funcién por la mis-
ma republica. En los casos indicados, y bajo todos esos supuestos, no cabe
suponer la existencia de sedicion.”’

Idéntica distincion entre ambos géneros de tirania ofrece Defensio_fidei. En
uno de ellos el gobernante ocupa el poder por la fuerza, de modo injusto y
sin poseer el titulo correspondiente. No se trata, pues, de un verdadero rey o
sefor, sino de quien ocupa su lugar y actia como a su sombra. En el otro el
principe es verdadero seior —pues posee justo titulo para el mando— pero
gobierna con miras a su interés particular; o aflige a sus stbditos expolian-

339" La seditio habia sido caracterizada al comienzo de De bello como la guerra entre
la republica y su principe (legitimo), o entre los ciudadanos y la reptblica (¢fi: Prae-

ludium, p. 67, se utiliza la ed. de Luciano Perena en Teoria de la guerra en Francisco Sudrez,

Madrid, 1954).

360 En este punto aparece con nitidez la doctrina de la traslacién del poder (cfi

infra). Pareja presentacion del tema de la resistencia se encuentra en Defensio fidei, 111,

111, 3.
561

240).

Cfi: De bello, sectio octava: Utrum seditio sit intrinsece mala (op. cit., pp. 234-

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

226 CAPITULO SEXTO

dolos, asesinandolos y pervirtiéndolos; o ejerce cualquier otra accion, que es
publica y frecuentemente atente contra el bien comun. Ejemplos de lo cual
son Neron vy, entre los cristianos, los principes que inducen al pueblo a la
apostasia o al cisma.’®® El eximio también menciona un interesante caso de
tirania de ejercicio: aquél del gobernante que, avalado incluso por una justa
causa, emprende una guerra exterior desastrosa para su propia patria.’
La discusion subsiguiente acerca de si a alguien en la comunidad, a quién
y con qué titulos le compete el derecho de resistencia permite a Suarez
mayores precisiones terminologicas y conceptuales sobre ambas formas de
tirania. Ante todo cabe resaltar que nuestro autor llama “tirano [en sentido]
propiisimo (proprusimum)” no a quien vulnera el bien comun traicionando su
mision (in regimine), sino al usurpador (in titulo et usurpatione).’** La calificacion
no es doctrinalmente irrelevante. Como ya habia dicho en De bello, el usur-
pador puede ser resistido —incluso hasta dandole muerte— por cualquier
miembro de la comunidad, como privata, et non publica persona. Luego, al resis-
tirlo —e¢ incluso al matarlo— el ciudadano particular no esta ejerciendo en
sentido estricto una conducta vindicativa, pues la comunidad en su conjun-
to se halla en estado de guerra latente o actual contra quien la ha agredido.
La accién no seria, entonces, de vindicta, sino defensiva.’® Si el pueblo no
puede recurrir a un superior, porque es la potestad de la reptiblica misma la
que ha sido usurpada —y no un cargo o funcién subordinada a la summa po-
lestas— entonces, dice también el eximio con cita de Santo Tomas, el tirano
puede licitamente ser eliminado por cualquier miembro de la comunidad a
titulo de persona privada. Semejante extremo, ilicito en el caso de un verda-
dero principe que obra con injusticia, se funda en el hecho de que el &rannus
quoad titulum no es “rey o principe, sino enemigo de la republica”. Contra ese

562 Defensio fidei, L. V1, cap. IV, ntm. 1 (R. P Francisci Suarez Opera Omnia, Paris,
Vives, 1859, t. XXIV, ed. a C. Berton, p. 675).

563 De bello, sectio quarta, ntim. 8.

564 Defensio fidei, L. VI, cap. IV, ntm. 3 (Opera Omnia, ed. Vives, t. XXIV, pp. 675-
676).

3565 Ibidem, L. VI, cap. IV, ntm. 13 (Opera Omnia, ed. Vives, t. XXIV, p. 679). La
doctrina de De bello no ha cambiado, pero si se han afinados (o explicitado mejor) los
principios a partir de los cuales se arriba a la solucién del problema. En De bello (obra
de 1584) Suarez dice “quilibet potest se ac Rempublicam a tyranmide vindicare”. En Defensio
Sider (de 1613) se explica que no hay tal vindicta, sino sblo defensa, ejercida inclusive
por un particular que no obra facultado explicitamente por toda la comunidad (pues
“Ipsa [respublica] semper gerit cum illo actuale seu virtuale bellum, non vindicativum, ut
sic dicam, sed defensivum®). Enfasis afiadido.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 227

tirano no se comete crimen de lesa majestad porque en ¢l no reside ninguna
verdadera majestad, concluye Sudrez en forma conteste con la tradicién.’®

3. Los principios de legitimidad
A. La legitimidad per se de la potestad

Como ya se ha dicho, en Suarez comparece el término legitima, para re-
ferirse a la potestad de jurisdiccion recta, o justa. Resulta por demas inte-
resante constatar como el sentido de la legitimidad responde al origen del
término con el que se le nombra, pero a la realidad integral en que se ori-
gina el nombre de esta particular forma de rectitud. Nos explicamos: “Le-
gitimidad” significa “conformidad con la ley”; ahora bien, si la ley positiva
es ley, también lo es la ley natural, y en un sentido fundante y anterior al de
la ley positiva. Sudrez, inscrito en la gran tradicion iusnaturalista platonico-
aristotélica, se atiene fielmente a esta concepcion. Por ello Sudrez llama
Justum legitimum al objeto de la justicia general segin Aristoteles, en tanto es
conforme a la ley —a la ley positiva, pero objetivamente recta por apuntar
al bien coman—. Y “Justum legitimum” (y no “justum legale”) es, asimismo, la
expresion que usa Suarez para referirse a la ley positiva.”’ Pero si legitimus
abarca en su significacion lo legal positivo, también comprehende lo legal
natural.

De tal manera, la potestad politica, en si misma considerada, como pro-
piedad que adviene a la repuablica a partir de su naturaleza, es legitima pre-
cisamente por el hecho de que consuena con el derecho natural.’®® Tal es la
tesis de Sudrez, avalada por el conocimiento inductivo que provee la expe-
riencia histérica y por la conviccidon que confieren los argumentos de Aristo-
teles, Santo Tomads y San Juan Criséstomo.’® El fundamento natural sobre
el que la potestad politica asienta su necesidad y su valiosidad no se ve su-
primido ni “superado” (para decirlo hegelianamente) por el superior plano
de la gracia, agrega el te6logo. Por ello hay legitima autoridad del principe

366 Ibhidem, L. VI, cap. IV, ntim. 7 (Opera Omnia, ed. Vives, t. XXIV, p. 677). En De
legibus, 111, X, ntm. 7, 8 y 9 Sudarez hace una suerte de casuistica del debitum obedientiae
y de la licitud y de la obligacién de desobediencia ante el tirano i usurpatione, el cual
“carece de verdadera potestad” y por tanto “no es rey sino tirano”.

567 De legibus, 111, XI1, 7 y 13.

568 Defensio fidei 11, 1, 7: “cum hic principatus iustus et legitimus sit, non polest non esse

consentaneus wri naturali” .
569 De legibus, 111, 1, 2 y 3.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

228 CAPITULO SEXTO

infiel sobre los stibditos cristianos, y la conversion de miembros del pueblo
a la fe catdlica no los exime de la debida obediencia a la jurisdictio temporal
de un gobierno no cristiano. Los titulares de éste poseen verdadero derecho
al mando, fundado en la ley natural. En este caso el argumento de razéon
también lo provee Tomas de Aquino (S. 7%., II-1lae., q. 10, a.10).>™

Es verdad que a menudo los Estados fueron fundados por medio de la
fuerza y usurpados por la tirania. Pero tales defectos no deben ser impu-
tados a la potestad en si misma, pues son extrafos a su naturaleza, afirma
Sudrez. Los tiranos o los que reinan cometiendo injusticia, aunque sean
verdaderos reyes, asi como los indignos e ineptos que ambicionan el poder
politico, todos ellos —qua gobernantes injustos— no gobiernan segiin Dios,
avanza el te6logo; es decir, el defecto mismo no pertenece a la ratio de potes-
tad politica en tanto tal.””' Por su parte, existe una relacion intrinseca entre
la facultad de establecer auténticas leyes y el imperio politico. Este, para no
ser considerado tiranico, incluye necesariamente la jurisdictio. En otros tér-
minos, la fuerza coactiva de la potestad constituye un necesario respaldo a
la vigencia de la ley; pero, asimismo, el imperio —entendido aqui como po-
der fisico— es legitimo en la medida en que se legitima en el orden norma-
tivo (justo). Supuestas tales notas y condiciones, Suarez denomina “legitzmum
imperium” a la “suprema polestas gubernandi rempublicam™ ™

Mas si la potestad politica, en si misma considerada, es de derecho natu-
ral, el titulo de quienes la ejerzan no lo es, como asi tampoco es de derecho
divino. Por el contrario, los titulos para el uso de la potestas jurisdicionis son
de derecho positivo. En efecto, como ya se ha dicho, por “natural resultan-
cia” el poder se halla en la comunidad una vez que ésta se ha constituido.
Pero como el derecho natural no sefiala al titular de la potestad, esa tarea
sera de resorte de la comunidad y de sus circunstancias, que determinaran
la necesidad de la potestas jurisdictionis a una forma (constitucional) y a unos
titulares concretos.””

570 Defensio fider, 111, IV, 5; ¢fi. en el mismo sentido I11, IV, 7, donde el titulo fundado
en el derecho sucesorio se categoriza como “de wre gentium a naturale derivatum, quod fides
non tollit”. También se ilustra el principio gratia non tollit naturam en 111, IV, 19-21.

STV De legibus, 111, 1, 11.

572 Ibidem, 111, 1, 10. De alli que sea el principe supremo, quien no tiene superior
en lo temporal, o la reptblica que no ha transferido su poder al monarca —en otros
términos: la potestas juridictionis de la comunidad sibi sufficiens— los que tienen por de-
recho natural la legitima potestad para declarar la guerra (¢fi: De bello, sectiones prima
et secunda).

ST3 " Defensio fidei 111, VIIL, 1.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 229
B. La legitimidad de ejercicio

Vamos a concluir nuestra somera revista del tema de los principios de
legitimidad en Suarez haciendo algin hincapié en la legitimidad de origen,
para lo cual expondremos las grandes lineas de la concepcion suarista sobre
los titulos juridicos que otorgan el derecho al mando politico. Ello nos per-
mitird introducirnos en el tema de la relaciéon entre consenso y legitimidad.

Enlo concerniente ala legitimidad de ejercicio, la exposicion de las formas
de tirania como formas de ilegitimidad muestra a contrario como la posicién
del eximio respecto de ella se encuadra dentro de la tradicion del aristotelis-
mo. En efecto, el fin del gobierno y de las leyes es el bien comun politico, tal
como lo han afirmado Aristoteles y Santo Tomas, sostiene Suarez.’”* Y la
transgresion a ese principio constituye la ilegitimidad quoad regimen.

Pasemos ahora al tema de los titulos del poder politico.

C. Los justos titulos del poder

Ya se ha dicho que el principado politico es justo y legitimo. Ahora bien,
lo es en tanto se haya constitutido “del modo debido”, agrega Suarez. Y
continta: “Digo ‘constituida del modo debido’ para excluir la potestad
usurpada por la tirania, porque de ella consta que es violencia inicua, no
verdadera y justa potestad”.”” Asi pues, el tema del titulo y como su con-
secuencia el principio de legitimidad de origen adquieren en el eximio una
relevancia mayor.

Segun la teoria de la traslacion de Suarez, a la que hemos aludido supra,
la comunidad no sélo designa a quien ha de ejercer el gobierno sino que,
asimismo, le traslada la potestad que en ella reside originalmente (designatio y

collatio, actos distintos por los que la republica instituye el imperio).””®

574 De legibus, 111, X1, 7y 8; Defensio fidei 111, 1, 5.

575 Defensio fidei 111, 1, 3.

576 A diferencia de la designacion del Pontifice, “potestas autem civilis ex natura rei est in
ipsa communitate et per tllam in hunc vel illum principem translata est, voluntate ipsius communitatis,
eam (ut sic dicam) tanquam rem suam alter: donantis”, sostiene el eximio en Defensio fider 111,
ITI, 13. En Suarez, el principio de que toda forma de gobierno y de que el derecho de
todo gobernante sea de derecho positivo —comun a toda la escuela aristotélica hasta
nuestros dias— se conjuga con la teoria de la traslacion. En rigor de verdad —y en con-
tra de la teoria traslacionista— debe decirse que la comunidad designa al gobernante
temporal analogamente a como el sacro colegio designa al pontifice, con la diferencia
fundamental de que en el conclave no se delibera acerca de la forma constitucional
(que no puede sino ser mondrquica) sino acerca de quién sera el titular de la potestad

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

230 CAPITULO SEXTO

La institucion de la potestad puede operarse por la via del consenso (con-
sensus) tacito e inveterado de una comunidad que acepta el régimen segiin
una forma y unos titulares determinados (caso de la monarquia nacida pau-
latinamente desde el mando patriarcal).””” También la comunidad puede
clegir al principe. Esta es para Suérez, cabe resaltarlo, la manera més racio-
nal y conveniente de instituciéon del principado, porque en ella se cumple de
modo perfecto la voluntariedad en la instituciéon del gobierno por la rept-
blica. Dentro de esta especie de titulos habria que incluir aquél fundado en
la sucesion hereditaria, en el cual el fundador de la dinastia recibe el poder
inmediatamente de la reptiblica, mientras que sus sucesores lo poseen me-
diata y radicalmente a partir de esa primera institucién.’’®

Sin embargo, puede ocurrir que una republica caiga involuntariamente
bajo la potestad de un principe que la sujeta como consecuencia de una
guerra. A su vez, la guerra puede ser justa (una contienda sucesoria, por
ejemplo), o —el caso mas frecuente segin Suarez— injusta. En este altimo
caso el gobernante no ha adquirido titulos para ejercer en justicia el man-
do; luego, no tiene verdadera potestad. Con todo, con el correr del tiempo
el pueblo puede consentir en la obediencia, o los sucesores reinar de buena
fe, y entonces el gobierno adquirir titulo legitimo. Cesa entonces la tirania
y comienza el verdadero poder politico.”” Asi pues, los titulos originados en
la guerra son justos por verdadero derecho de conquista o se hacen justos
por el consenso de la repablica ocupada “a través de un legitimo (legitimum)
tiempo”. Aparece con ello un titulo fundado en la prescripcion.”

Reparese en que, sea como fuere, es siempre la voluntad humana la que
confiere los titulos del mando politico. En el caso de la sucesion heredita-
ria, el poder no fue s6lo dado a la persona, sino a su descendencia; es decir,
que la translacion del poder alcanza a la persona del titular actual y a todos
aquellos futuros titulares que hayan de sucederlo segiin una determinada

papal. Respecto de la inviabilidad objetiva de la atribuciéon de la titularidad del poder
politico al pueblo nos permitimos remitir a Castano, Sergio R., Principios politicos para
una teorta de la constitucion, Buenos Aires, 2006, cap. IV.

377 Sobre esta forma de instauracién del régimen ¢fi Rommen, Heinrich, La teoria
del Estado y de la comunidad internacional en Francisco Sudrez, trad. de V. Garcia Yebra, Bue-
nos Aires-Madrid, 1951, pp. 328 y ss.

S8 Defensio fidei 111, 11, 12-19; cfr. también 111, 1V, 15; De legibus, 111, IV, 3.

379 Defensio fidei 111, 11, 20. Tal es el ejemplo paradigmético que provee el Imperio
Romano, “porque aunque haya comenzado en gran parte por la tirania posterior-
mente sin embargo se consolidé por el consenso de los pueblos y por legitima sucesion
o eleccion aceptada por los sabditos” (¢fi De legibus, 111, VII, 6).

580 Defensio fidei, 111, V, 7 y 12.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 231

forma (constitucional): primogenitura absoluta, sucesion en cabeza de los
varones (como en el caso de la ley salica francesa), etcétera. En el caso de la
guerra injusta o de la usurpacion en general, la comunidad libremente pue-
de consentir con el tiempo en el mando de los sucesores del usurpador. De
tal suerte, el imperio de tales sucesores, con un titulo fundado en la prescrip-
cién, no se hallaria fuera del marco del principio suarista de la legitimacion
a través del consenso. El caso de la guerra justa ofrece alguna dificultad para
su resolucion en el (libre) consenso de la comunidad. En efecto, una reptbli-
ca independiente puede caer bajo el imperio de un principe que emprende
contra ella una guerra justa. Aqui el titulo lo confiere la justicia de la guerra,
y la republica vencida puede sufrir la anexiéon como pena de un delito. La
culpa la hace pasible del castigo de la pérdida de su libertad. Por tal razon
el principe adquiere verdadero derecho y dominio sobre los vencidos, con
un titulo transferido por una suerte de cuasicontrato, que es efecto del justo
castigo. La justa pena impone a la comunidad vencida la obligacion de la
obediencia. Luego, el consenso no se hallara ausente de la legitimidad del
titulo del principe, aunque no se tratard de un consenso espontaneo, sino
debido, por parte de la comunidad.’™

D. El consenso comunitario a la base de los titulos
) de la legitimidad de origen. Sintesis

Enfoquemos ahora la especifica cuestion del lugar del consenso como
fundamento de legitimidad en Suarez.

Sin un justo titulo nadie se halla facultado para gobernar (entendiendo
la proposicién en el sentido juridico preciso de que nadie puede licitamente
mandar a la comunidad sin una razén de merecimiento que funde su dere-
cho y la correlativa obligacion de obediencia de los stibditos). Por otra parte,
los titulos o vienen de Dios —a través del derecho divino positivo o a través
del derecho natural— o vienen de los hombres. Ahora bien, el titulo exigido
para el imperio politico de cada comunidad autosuficiente particular no es
objeto de una revelaciéon divina; tampoco lo indica el derecho natural, el
cual s6lo impera la reuniéon de los hombres en comunidades perfectas con
facultad de regirse a si mismas. Luego, los titulos de la potestad politica se
originaran en los acuerdos voluntarios de los hombres. Pues o derivan de
eleccion, o de sucesion (del elegido en primer término), o de una justa gue-
rra emprendida por quien ya gobierna con titulos legitimos y recibe debida

381 De legibus, 11, 1V, 4 y Defensio fidei 111, 11, 20; sobre este punto ¢fi Galan y
Gutiérrez, Eustaquio, fus Naturae, Madrid, 1961, t. I, pp. 485 y 492.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

232 CAPITULO SEXTO

obediencia de sus nuevos subditos, o de un usurpador o sus sucesores, que
ganan con el tiempo el consenso de la comunidad.”®

No sin razén un gran filésofo e historiador del derecho como Luis Reca-
séns Siches ha sostenido que la potestad politica, en Sudrez, se funda en un
“contrato de sefiorio”;”® es decir que, sin desmedro de la necesidad natural
del poder, los titulos de quienes ejercen la potestad se basan en una suerte

de acuerdo o pacto entre el gobernante y los gobernados (la comunidad).’®*

4. Los limites del consenso. Obligatoriedad del bien comiin e irrevocabilidad
de la transmision del poder

A. La teoria secundoescoldstica de la traslacion

Ya Cayetano, por nombrar a uno de los primeros grandes representantes
de la segunda escolastica, habia dado por valida la posibilidad de concep-
tualizar a la sociedad politica con exclusion de la potestad de régimen. Tal
sociedad politica, completa en si misma con prescindencia de toda estructu-
ra de mando “sobreanadido” (“secluso omni superaddito dominio”), aparece im-
plicitamente dotada de la facultad de ejercer por siy sobre si el poder direc-
tivo.”® Poco mas tarde Roberto Bellarmino afirmaria que por ser el poder
natural, y no corresponderle a nadie en especial, luego habia sido atribuido
por Dios a toda la comunidad.’® De donde se sigue, avanza Suarez aceptan-
do la argumentacion, que la democracia es de derecho natural negativo o
concedente, es decir, rige mientras los hombres no dispongan otra forma de
gobierno. Y pone el ejemplo de la posesion comin de los bienes, fruto de la
donacién divina, a partir de la cual, por derecho de gentes, los hombres in-
trodujeron la propiedad privada.’®” Cabe interpretar que la categoria de la
democracia de derecho natural concedente de Suarez consistiria en una suerte de
modelo teérico para negar el derecho divino de los reyes y legitimar el poder

382 Defensio fidei, 11, V, 11y 12; T, VI, 1; De legibus, 111, VII, 3.

583 Cfi: Luis Recaséns Siches, La filosofia del derecho de Francisco Sudrez, México, 1947,
pp- 180y ss.

384 Defensio fidei, 111, 11, 11.

585 Apologia de auctoritate papae, ntim. 450, Roma, Pollet, 1936.

386« nam haec potestas est de jure divino. At jus divinum nulli homini particu-
lari dedit hanc potestatem: ergo dedit multitudini” (De laicis, sive secularibus, L. 111, cap.
VI, en Opera Omnia, Paris, 1870, t. I1I).

87 Defensio fidei, 111, 11, 14,

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 233

politico en su faz subjetiva, o de la titularidad, en contra de la pretension de
la soberania de derecho divino propugnada por Jacobo 1.7%

Por otra parte, para Suarez la tesis segin la cual “por derecho natural
el poder existe en el conjunto (in collectione)” ** puede venir a significar que
“los hombres individualmente (singuli homines) tengan parcialmente la vir-
tud de conformar o hacer efectiva esta potestad”.’” El despunte esporadico
de tales expresiones de sesgo individualista se vincula tal vez con la tesis
—mno compartida por Bellarmino— sobre la posibilidad de que la comuni-
dad retuviera el poder sin transferirlo.” Con todo, y dado que esta alter-
nativa resultaria de hecho “dificilisima, porque habria infinita confusion y
morosidad”,” la titularidad del poder se transferira al gobernante a través
de alguna forma de acuerdo voluntario. En cualquier caso, es un principio
que el poder se transmite del pueblo al gobernante.””

Se plantea entonces la cuestion ghasta donde influye la teoria de la tras-
lacién en la doctrina de Suarez sobre la legitimidad de origen y sobre la
resolucion de los titulos de mando en el consenso?

B. Los limates del consenso

La teoria de la traslaciéon aparece, de suyo, como objetable, y ha sido
impugnada brillantemente, dentro del campo de la escolastica, por Louis
Billot,*** cuyos argumentos fueron retomados, entre otros, por Julio Mein-
vielle ** y Jean Dabin.”® Ahora bien, ella no es esencial al principio de que
las formas y los titulos dependen de circunstancias histéricas y acuerdos
consensuales, cualesquiera sea el modo en que ellos se den. Es decir, el prin-

388 Cfi Castano, Sergio R., “Notas sobre el sujeto del poder politico”, en Philo-

sophica, nim. 18 (1995), pp. 83-92.

589 Cfi: asimismo De legibus, 11, 11, 3 y 4.

390 Disputatio VII de legibus, edicién de Luciano Perefa et al. como apéndice al t. V
de su edicion de De legibus, citado.

9V De legibus, 111, 4, 12; Defensio_fidei, 111, 11, 9.

392 Disp. VII de legibus, citada.

593 De legibus, 111, TV, 4.

394 Cfi: “De originibus et formis principatus politici”, trad. Guido Soaje Ramos y
Manuel Ferreyra, en Ethos, vol. 4-5, Buenos Aires, 1976-77.

& “De or.

395 Concepeion catélica de la politica, Buenos Aires, 1932 (en la edicion de Obras, Bue-

nos Aires, 1974, p. 72).
596 Doctrine générale de UEtat, Paris, 1939 (¢fi. cap. TV, P. II).

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

234 CAPITULO SEXTO

cipio del concreto gobierno de cada comunidad se funda —en tanto con-
creto gobierno— en el derecho positivo (para decirlo en términos juridicos)
no es subsidiario de la teoria de la traslacion, segan la cual la suprema potestas
radica en el pueblo, hasta que éste la transfiere. En la misma linea, y ya en
referencia al derecho de resistencia, creemos que el nicleo de la fundamen-
tacion de la licitud de la rebeliéon y deposicion del tirano tampoco es for-
malmente subsidiaria de la idea de que el poder tiene como primer titular
al pueblo. Antes bien, la resistencia contra la opresién, en los términos en
que la plantea el eximio, puede ser sostenida con independencia de tal idea.

La razén para estampar la altima afirmacion reside en el fundamento
objetivo que Sudrez sefiala tanto a la traslaciéon en si misma cuanto a las mo-
dalidades en que ella se opera. En efecto, la potestad pontificia, conferida
por derecho divino, no puede ser modificada por el consenso de la Iglesia
ni por la voluntad del mismo pontifice. Pero, por el contrario, la potestad
temporal puede instituirse con mayor o menor alcance, y ser limitada o
mutar con el curso del tiempo en tanto todo ello resulte conducente al bien
comun.’”” Es decir que el fin y la medida de la traslaciéon de la potestad, asi
como el de las diversas concreciones constitucionales en que ella cristalice,
estan fundados en las necesidades objetivas del bien para cuya consecucion
se nuclea la comunidad politica por derecho natural.

En la misma linea, si consideramos el caso de la tirania, constatamos
como el principio en que se resuelve la licitud de la rebelién de la comuni-
dad no se funda en el rompimiento de un acuerdo subjetivo entre partes que
hubiesen acordado contractualmente una serie de reciprocas obligaciones.
Por el contrario, la reptblica —*superior al rey”, dice Suarez— transfirié
a éste el poder para que gobernase “politica, y no tiranicamente” (ut politice
et non tirannyce regeret), trecho interpretado sin infidelidad nocional por el tra-
ductor como “para que gobernase segun las exigencias del bien comian, no
tirdnicamente”.”

Por lo demas, es pertinente remarcar que la teoria de la traslacion de
Suarez tampoco implica la volatilidad en la posesion de los derechos de im-
perio por el gobernante. Una vez trasladada, y no mediando un caso craso
de tirania de ejercicio, la collatio es irrevocable y el principe no depende del

597 Defensio fidei, 111, 111, 13.

398 De bello, sectio octava, ntim. 2 (pp. 239-241 de Teoria de la guerra, de Luciano

Perena, citado). Sobre el bien comtn como principio politico en Suarez ¢fi: Heinrich
Rommen, La teoria del Estado..., cit., pp. 381-384.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 235

pueblo en el (recto) ejercicio de su poder.” Por otra parte, es cierto que el
gobernante ejerce la potestad politica segin el modo y las condiciones de la
donacién por la cual la comunidad se la ha trasladado,” de suerte que el
pueblo puede retener parte de la potestad total.®”! No obstante, el Eximio se
mostr6 renuente a utilizar la férmula de potestad i actu (para el principe) e
in habitu (para el pueblo), usual entre los escolasticos de su tiempo, toda vez
que tal formula daba pabulo a la presuncion de una donacion ficticia del
poder.®"?

En sintesis, debe decirse que en Suarez el consenso es constitutivo de la
legitimidad de origen del gobernante. Ahora bien, por un lado, no se trata
necesariamente de un consenso actual, sino que las mas de las veces opera
bajo la forma de la aceptacion inveterada de una forma historica. Por otro
lado, los titulares del poder, que acceden a ¢l segiin esa forma (constitu-
cional) histérica, poseen titulos irrevocables en tanto no medie una grave
transgresion al principio primario de legitimidad. Precisamente (y por alti-
mo) debe repararse en que el consenso es, para Suarez, el modo en que los
hombres concretan un precepto nderogable de derecho natural (la necesidad
del poder politico) en orden a la consecucion de un fin obligatorio (el bien
comun politico).

C. El sentido voluntarista de la nocion de consensus

Con todo, también es dable redargiiir que la nociéon misma de consensus,
en Suarez, se halla formalmente comprometida por el voluntarismo; con lo
cual el protagonismo cuasi monopodlico del consensus en el ambito de la legi-
timidad de origen no dejaria de trasuntar una concepcion también volunta-
rista de la legitimidad politica.®”

399 Defensio fidei, 11, 11, 1y 5. “Una vez hecha la donacién no puede limitar de

nuevo la potestad que ha puesto en manos del gobernante... ni puede tampoco el pueb-
lo, basandose en su potestad, abrogar las leyes justas del gobernante”, explica Ignacio
Gomez Robledo fundandose en Defensio fidei 111, 111, 4 (¢fi: El origen del poder politico segin
Francisco Sudrez, México, 1948, pp. 180 y 181).

600 Defensio fider, 111, 11, 18

001« i populus transtulit potestatem in regem, reservando eam sibi pro aliquibus causis et
negotus, in eis licite poterit illa uty, et ius suum conservare”. (Ibidem, 111, 111, 3).

02 Gémez Robledo, op. cit., pp. 182y 183.

603 Para todo este punto ¢fi: Castafio, Sergio R., La interpretacion del poder en Vitoria y

Sudrez, Pamplona, 2011, cap. IV, I b.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

236 CAPITULO SEXTO

En efecto —vy sin posibilidad de detenernos ahora en ello—, debe sefia-
larse que la nocién antropolégica de consensus en Suarez —vy, en general, su
doctrina de los actos humanos— constituye un interesante e¢jemplo de cier-
tas tendencias relevantes en la filosofia moderna, que divorcian a la razéon
de la voluntad, y que, a partir de su reciproca desconexion, exaltan y acen-
taan el papel y el alcance de ambas facultades.

El eximio desconoce la doctrina del acto humano elaborada por Tomas
de Aquino, en la cual la invisceraciéon reciproca de ntellectus, ratio y voluntas
aparecia reflejada con proverbial armonia. Es significativa al respecto la
degradacion que en Sudrez sufre el imperio —reducido a mera “locutio non
necessaria”—,""* siendo que el praecipere habia sido sindicado por el Aquinate
como el principal acto de la razén practica.”” En la version que ofrece Sua-
rez de los actos humanos se constata la presencia de una razéon que ya no
es formalmente practica, pues no impera, sino que solo juzga (razona); y de
una voluntad que quiere libremente, sin la presencia informadora de la ver-
dad. Tal version constituye una verdadera cifra de la intrinseca vinculacion
entre racionalismo y voluntarismo.®”

El consensus, acto de la voluntad, se halla para Suarez referido a los me-
dios y al bien util que conducen al fin, y no se distingue de la electio.®”
En Tomas de Aquino, el consensus era un movimiento de la voluntad
—previo a la eleccion— aplicado a las alternativas sobre las que se delibe-
ra, por el cual el apetito se complace, consubstanciandose, con los caminos
propuestos por la razén.®”® Por el contrario, en el consensus suarista la vo-
luntad aparece encerrada en si misma; se trata de un acto apetitivo que se
realiza “después de una acabada deliberacion e investigacion” de la razon,
que ha propuesto y juzgado por si misma la conveniencia de los términos en
juego. Asi, al no haber imbricacion noético-volitiva, la voluntad que elicita
el consensus sera plenamente libre de asentir o no al precedente juicio de la
raz(’)n.ﬁ()ﬁ)

04 D¢ voluntario et involuntario, disputatio VIII, (Opera Omnia —ed. Vivés—, Paris,
1856, t. IV, A. André ed., pp. 268-271).

005 Summa Theologiae, 11-ae., 47, 8.

606 (i Lebacqz, Joseph, Libre arbitre et jugement, Desclée, Paris, 1960, esp. pp. 43 y

ss.
07 De voluntario et involuntario, disputatio VIII, sectio I, nam. 3, 5 y 6 (Opera Omnia
—ed. Vives—, Paris, 1856, t. IV, pp. 256-7).

08 Summa Theologiae, I-1lae, 15.

609 De voluntario et involuntario, disputatio VIIL, sectio 11, ntim. 2 (Opera Omnia —ed.
Vives—, t. IV, pp. 257-8).

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/

AUTORIDAD POLITICA Y CONSENSO COMUNITARIO 237

A partir de lo brevemente indicado en este punto, pareciera licito con-
cluir que entre los fundamentos antropolégicos de Suarez y la tradicién
filosofico-politica de que era heredero anidaba una tacita aunque no por
ello menos potencialmente conflictiva tension.

5. La cuestion suscitada por la impostacion de la causalidad de la voluntad.
Sudrez como wsnaturalista aristotélico cldsico

Puede decirse que la idea madre del principio de legitimidad de origen
en el aristotelismo consiste en reconocer la fundamentacién de los titulos
del poder politico en el plano histérico-existencial en el que transcurre la
vida de los hombres concretos en su circunstancia peculiar e intransferible.
Este principio, a su vez, es solidario con la tesis de que no existen formas
juridico-politicas que a prior: y universalmente resulten legitimas con inde-
pendencia de su ordenacion al bien comin y que, en tanto fuentes a se de
legitimidad, pudieran justificar cualquier decision politica. La Constitucién,
en tanto peraltado principio de valor y rectitud juridica y politica, supone
la tradicién comunitaria como causa formal extrinseca, el arbitrio de los
hombres reunidos en comunidad —el inveterado, pero también el actual—
como su causa eficiente proxima y el bien comtn politico como su causa
final.

En Francisco Suarez, como se ha visto, aparece reafirmado el nuacleo
de los principios clasicos, —y esto resulta inocultable— bajo una nitida
impostacion del papel causal de la voluntad, con la forma de un consensus en
el que se resuelve la fundamentacion inmediata de todo titulo de poder. Este
pondus suarista se halla atenuado y enmarcado por el orden aristotélico; cabe
afirmar, por ello, que tal pondus ofrece una version —discutible, aunque va-
liosa— de la doctrina aristotélico-escolastica sobre la legitimidad de origen
en la que el consenso juega un papel clave.

DR © 2012, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas





