
205

Capítulo sexto

AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO

Culminamos nuestra investigación sobre las notas fundamentales del poder 
político respondiendo desde una posición aristotélica señera, cual es la de 
Suárez, a la controvertida cuestión de la naturaleza y función del consenso 
en la realidad del poder.

I. Las ideas de De Maistre

La nota voluntaria de la obediencia; o, para decirlo de otro modo, el 
acuerdo o concordia en la aceptación de un determinado régimen y de unos 
determinados titulares de los poderes públicos; o, derechamente, la propie-
dad consensual de la autoridad política, ha sido rara vez puesta en tela de 
juicio de modo expreso. Con todo, no por ello se advierte siempre hasta 
qué punto la esencia bipolar de la relación de mando —constitutivamente 
integrada por el polo obediencial— otorga como necesaria consecuencia 
un papel protagónico al acuerdo (elícito) de quienes se sujetan al imperio de 
quien manda y a la forma que este imperio reviste.

Un ejemplo doctrinal que manifiesta, precisamente, el opacamiento de la 
relevancia de los factores voluntarios del polo obediencial en la realidad del 
mando político lo hallamos en Joseph de Maistre, célebre publicista y pole-
mista contrarrevolucionario. En su obra, si bien no aparece negada formal 
y explícitamente la voluntariedad de la obediencia, la hallamos no obstante 
preterida de hecho por las circunstancias históricas y —rasgo que en él ape-
nas despunta, pero que se acentuará en tradicionalistas posteriores, como 
von Haller— también por el ascendiente irresistible del poder vigente.

1. El autor

El conde Joseph de Maistre (1754-1821) ha pasado a la historia de las 
ideas políticas como un frontal adversario de la Revolución francesa, de la 
que fue contemporáneo. Su obra de polemista, con todo, ha mostrado qui-
lates suficientes como para trascender los fragores enconados de la época 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

http://www.juridicas.unam.mx
http://biblio.juridicas.unam.mx/


CAPÍTULO SEXTO206

y para pasar a constituir una de las principales manifestaciones del pensa-
miento de la reacción contrarevolucionaria. Otros exponentes de esta co-
rriente son el vizconde Louis de Bonald y el parlamentario whigh Edmund 
Burke. Con éste último, en particular, de Maistre guarda similitudes rele-
vantes. Ninguno de los dos es un constructor de sistemas; antes bien, ambos 
exudan un realismo de acendrado carácter histórico, atento a las circuns-
tancias concretas y en franca oposición a las teorizaciones del jusnatura-
lismo racionalista de su tiempo. No obstante, la concepción de fondo de 
Maistre ostenta rasgos en los que es dable advertir la presencia de elementos 
típicamente modernos (en sentido doctrinal, y no cronológico), como aquél 
que podría ser llamado kratofilia.

Aquí nos ceñiremos al análisis de algunas de las obras del autor en que 
más centralmente trata acerca del poder político: se trata de Étude sur la 
souveraineté, escrito entre 1794 y 1796, pero que recién vió la luz en 1870; 
de Essai sur le principe générateur des constitutions politiques et des autres institutions 
humaines, publicada en 1814, y de Considérations sur la France, aparecida en 
1796.494 Cabe destacar, dicho sea de paso, un rasgo curioso de su pluma que 
debe de haber contribuído a la pervivencia de su obra: de Maistre no sólo 
escribe con galanura, sino que lo hace como un contemporáneo nuestro, y 
no con el estilo típico de la época en que vivió.

2. La crítica al racionalismo

El Estudio sobre la soberanía es un escrito formalmente polémico; es así como 
algunos temas centrales de la realidad política, COMO la autoridad, el ori-
gen del Estado y la Constitución, aparecen esbozados de manera algo asis-
temática (pero no carente de rigor) en función de la pugna con los hechos 
que venían sucediendo en Francia, y con la obra de Rousseau. La cuestión 
del poder (origen, propiedades, distribución, etcétera) ocupa buena parte 
del tratado. Ahora bien, contrariamente a lo que su aureola monarquista 
podría hacer suponer, de Maistre no sostiene la legitimidad de una única 
forma de ordenación política, cualquiera que ésta sea. Buen gobierno equi-
vale a gobierno posible, atento a las circunstancias propias de cada pueblo. 
Pero tales circunstancias, además, corresponden a un momento determina-
do de la historia de ese pueblo; esto es, diferentes gobiernos pueden resultar 
adecuados a un mismo Estado, según la época y las vicisitudes concretas 

494   De la primera obra utilizamos la versión castellana de R. H. Raffaelli y G. 
Piemonte, Bs. As., 1978; de las dos últimas, la versión castellana de G. Piemonte, en 
Consideraciones sobre Francia (y otros escritos), Buenos Aires, 1980.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 207

por las que esté atravesando. Lo mejor en ciertos casos puede ser lo peor en 
otros.495 La cuestión, dice en otra parte, no consiste en dilucidar cuál es el 
mejor gobierno, sino cuál es el pueblo mejor gobernado de acuerdo con los 
principios intransferibles que legitiman su gobierno.496

3. La soberanía y su papel axial en la realidad comunitaria

En la misma obra, De Maistre sostiene que si bien la soberanía (poder 
político) no es anterior al pueblo, con todo se trata de “ideas colaterales”. El 
sentido de esta proposición es aclarado inmediatamente por el autor. No po-
dría existir pueblo alguno sin soberanía. El hombre aislado, abstractamente 
imaginado, no necesita del poder político. Pero en la medida en que se afir-
ma la existencia de la sociedad ya se está suponiendo la presencia del sobe-
rano. Tal tesis admitiría por lo menos dos sentidos: o la sociedad requiere 
necesariamente del poder de régimen, o ese poder constituye la sociedad. 
De Maistre sostiene la segunda posición: “No hay sociedad sino a través del 
soberano”. Efectivamente, para que haya un pueblo debe haber un centro 
común, pero ni la unidad ni el conjunto existen sin la soberanía.497 Y, con-
tinúa, puede hablarse de soberanía en la medida en que alguno(s) ejercen 
un poder represivo sobre otros. De nuevo cabe cuestionarse ¿se trata de la 
distinción entre los dos polos que necesariamente supone el fenómeno del 
mando y la obediencia? A juzgar por las páginas siguientes, la intención de 
Maistre parece ir más allá. En efecto, si se obedece la voluntad de todos, 
entonces, propiamente hablando, no hay ley ni soberanía. De igual manera, 
si todos los mandatos que se observasen fueran producto de la decisión de 
todos los que los observan, entonces habría democracia en sentido teórica-
mente puro. O, lo que es lo mismo, habría “una (pura) asociación volunta-
ria”. Pero ellas no existen. Lo que sí se da en la realidad “de las repúblicas” 
(en sentido de forma no monárquica de gobierno) históricamente existentes 
es la presencia mayor o menor de esa asociación voluntaria, que se mezcla 
con la soberanía para dar nacimiento a tales Estados. Luego, remata De 
Maistre, las repúblicas son menos gobernadas que los reinos. 

Podemos, por nuestra parte, hacer desde ya algunas observaciones pro-
visorias a estas últimas líneas. De Maistre se halla preocupado por refutar, 
es verdad, el planteamiento de la llamada “democracia de identidad” rous-

495   Estudio sobre la soberanía, cit., pp. 23 y 24. El autor reconoce en este paso, explíci-
tamente, la influencia de Montesquieu.

496   Ibidem, pp. 151 y 152.
497   Ibidem, pp. 19 y 20.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO208

seauniana por irreal y contradictorio. Ahora bien, la crítica al abstractismo 
y al individualismo se hace desde una perspectiva que tiende a erigir al 
poder en constitutivo formal de la sociedad, y a asignarle naturaleza de-
miúrgica. Esquemáticamente, tales rasgos podrían reducirse a lo siguien-
te: a) cierta equivalencia entre autonomía (como contraria a heteronomía) 
y voluntariedad, con lo cual el carácter voluntario de la obediencia se ve 
desdibujado; en la misma línea b) mayor participación representa menor 
gobierno;498 ello, porque como ya se dijo, c) la soberanía se identifica (o, por 
lo menos, se vincula intrínsecamente) con un poder coactivo exterior a los 
gobernados.499 

4. La “Constitución natural”. Rasgos demiúrgicos del poder y de la historia

También en el Ensayo sobre el principio generador de las Constituciones, el blan-
co constante de las críticas de Maistre consistirá, ante todo, el apriorismo 
(racionalismo) constitucional, en tanto pretensión de que las leyes puedan 
concebirse independientemente de la materia social a la que se aplican, 
como un puro ejercicio de la razón. Reitera, al comienzo de la obra, una 
serie de axiomas por él mismo enunciados veinte años atrás, en Considera-
ciones sobre Francia. Allí se dice que la Constitución no surge de una delibe-
ración, sino de la declaración de los derechos preexistentes. Los derechos 
del soberano (el monarca) y de la aristocracia no tienen fecha ni autor, esto 
es, hunden su origen en la noche de la Historia; los del pueblo casi siempre 
radican en concesiones del rey, quien, al otorgarlas, había obrado bajo cier-
ta necesidad, impelido por una situación que así lo exigía. En uno u otro 
caso, la providencia divina ha reducido la acción libre de los hombres a la 
condición de instrumentos de las circunstancias que los envuelven. Cuan-
do la providencia ha decretado la formación de una Constitución política 

498   Viene aquí a cuento un juicio de Rudolf  Smend, quien vincula sutilmente al 
pensamiento reaccionario —del que de Maistre es ilustre representante— y al libera-
lismo: “la concepción del Estado como un ‘aparato’ cuya teleología inmanente induce 
al individuo de un modo heterónomo (utilizando demoníacos medios) a una culpabili-
dad moral indeclinable, o también la consideración del Estado como una fuerza de la 
naturaleza, dotada de un destino ineludible, guiada por su propia ‘razón’de Estado’ y 
abocada a la insoluble antinomia entre Kratos y Ethos, no ven en el Estado sino una fuer-
za del destino, frente a la que el individuo queda reducido en mayor o menor grado a 
objeto o a víctima. Estas concepciones son liberales en el sentido de que en el fondo 
consagran la falta de participación en el Estado” (Constitución y Derecho Constitucional, 
trad. de J. Ma. Beneyto, Madrid, 1985, p. 45). 

499   Estudio sobre la soberanía, pp. 134-136.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 209

aparece un hombre predestinado, al que el pueblo obedece sin hesitar. Ese 
legislador recolecta las costumbres preexistentes y, moldeándolas de acuer-
do con el talante de la comunidad, configura las instituciones. Así, una le-
gítima proclamación de derechos no puede sino consistir en la explicitación 
de derechos preexistentes en su Constitución natural, y siempre habrá en la 
Constitución un núcleo fundamental que no puede ponerse por escrito, so 
pena de destruir el Estado. En consecuencia de todo ello, concluye de Mais-
tre, una asamblea deliberante jamás podrá dar una verdadera Constitución 
a un pueblo.500

La Constitución, dice De Maistre en Estudio sobre la soberanía, “en senti-
do filosófico, no es, pues, más que el modo de existencia política atribuída 
a una nación por una potencia más alta que ella”.501 En ese breve texto 
aparecen aludidas algunas ideas del autor en que vale la pena detenerse. 
En efecto, cabe resaltar que el acento puesto por De Maistre en lo propio e 
intransferible de cada sociedad política va unido a la afirmación de que los 
hombres pertenecientes al grupo en cuestión se hallan en cada época frente 
a una circunstancia histórica que no depende de su voluntad. Se trata de 
algo ya dado, como lo es, también, la sociabilidad natural. El poder humano 
(actual y comunitario) no puede crear nada; por el contrario, todo pende de 
las aptitudes del pueblo. A su vez, éstas se originan en la noche de los tiem-
pos y, en último término, en la providencia de Dios. El orden así cuajado y 
decantado resulta lo mejor para esa sociedad.502 

5. La preterición de la voluntariedad en la praxis política

Ahora bien, la negativa en conceder a los hombres capacidad para deter-
minar su modo de existencia política no se reduce a reconocer el carácter 
condicionante del talante y las costumbres; esto es, a afirmar que la voluntad, 
individual o colectivamente tomada, no opera en sus decisiones con una liber-
tad absoluta. En realidad, ese condicionamiento parece constituir una suerte 
de sino casi sobrehumano que signa el desarrollo político de los pueblos. 
Este sino no campea sólo en el orden constitucional, en el cual el —excesi-
vo— acento en los elementos históricos condicionantes tiene prima facie una 

500   Consideraciones..., cit., pp. 69-73.
501   Estudio sobre la soberanía, cit., p. 54. Esta pregnante expresión será hecha cuasi 

tópica por Carl Schmitt para referirse al poder constituyente (cfr. Verfassungslehre, Berlin, 
1993, p. 75).

502   Estudio sobre la soberanía, cit., pp. 42-43.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO210

mayor razonabilidad; sino que se hace extensivo al propio ámbito del go-
bierno y de sus titulares. Dice, en efecto, De Maistre: 

La soberanía es, pues, ajena al pueblo de dos modos, ya que no ha deliberado 
ni sobre la soberanía en general, ni sobre la soberanía en particular que lo 
rige. En un sentido elevado, el pueblo romano sobre el monte Janículo es tan 
pasivo como el bajá que recibe el cordón y lo besa.503 

El sentido de tal metáfora parece colisionar con una afirmación del autor 
estampada al comienzo del Estudio. Allí se funda la soberanía en el consen-
timiento, “ya que si el pueblo acordara súbitamente no obedecer, la sobe-
ranía desaparecería”.504 Por ello es necesario, dice De Maistre, distinguir 
lo que hay de divino (providencial) y lo que hay de humano (voluntario) en 
el establecimiento y, sobre todo, en la conservación de la soberanía. Pero, 
como podemos ver, el reconocimiento por De Maistre del papel de la volun-
tad humana a la base del mando político no se manifiesta uniformemente 
en todo el conjunto de sus respectivas afirmaciones. Antes bien, aquella 
declaración de principios queda contradicha por las tesis de las obras que 
espigamos. Si el acuerdo de los gobernados tiene en ellas alguna tácita parti-
cipación en la existencia de la autoridad (“soberanía”), no pasa de una cuasi 
necesaria aprobación de lo que las circunstancias históricas señalan.

Así, por ejemplo, se dice que el pueblo no elige el gobierno, sino que tiene 
el que le conviene, y allí mismo se agregaba que, cuando para su desgracia 
pretende cambiarlo, termina equivocándose sobre sus intereses y bregando 
justamente por aquello que menos le conviene.505 El hombre sólo es un ins-
trumento de los designios divinos; por ello la masa, nacida para obedecer, 
no estipula jamás las condiciones de su obediencia.506 En consecuencia, “el 
consentimiento de los pueblos no interviene para nada en la formación de los 
gobiernos”.507 La deliberación no genera gobierno alguno, dado que así como 
el hombre no se ha vuelto sociable por deliberar acerca de ello, así tampoco 
se ha vuelto apto para tal o cual gobierno por el hecho de haberlo elegido. De 
Maistre alude en este trecho al peso que los hábitos inveterados y la idiosin-
crasia suponen en los pueblos. Ahora bien, nótese cómo los hábitos colectivos 
(hábitos al fin, malgrado su dimensión transgeneracional) son equiparados a 
las determinaciones esenciales arraigadas en la naturaleza humana, como 

503   Ibidem, p. 197.
504   Ibidem, p. 11.
505   Ibidem, p. 43.
506   Ibidem, p. 105.
507   Ibidem, p. 151.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 211

la mismísima sociabilidad. De tal suerte, la circunstancia histórica de cada 
pueblo opera a la manera de una determinación específica, que el hom-
bre sólo podría transgredir para su mal, como sería el caso de quien viola 
una norma fundada en la naturaleza humana. En sentido casi estricto, los 
pueblos son, literalmente, “instrumentos” de la providencia ínsita en las cir-
cunstancias, cuyo arcano sólo es dable al hombre presumir —y acatar—. 508 

Damos aquí con un punto esencial de toda doctrina política y jurídica, 
un auténtico y decisivo eje, en tanto la política y el derecho son, por defi-
nición, realidades prácticas (de praxis, conducta —voluntaria—). ¿Resulta 
desdibujada, en este polemista sutil y agudísimo, la esencia de la praxis, en 
tanto realidad que, al constituirse gracias al obrar humano, depende intrín-
secamente de la voluntad? Tal parece, por momentos, la posición De Mais-
tre, quien es aun más explícito y formal en el Ensayo sobre el principio generador 
de las constituciones. Allí hace más que establecer una analogía de proporcio-
nalidad entre el desarrollo de los seres naturales (“una bellota”) y “el orden 
social”. En realidad, se trata de una identificación entre ambas dimensiones 
de lo real. Pues así como el hombre no hace los robles aunque los riegue 
—sostiene—, así tampoco los pueblos hacen sus Constituciones.509 Conven-
dría vincular esta idea, seguramente, con lo que se planteó anteriormente; 
entonces se vio hasta qué punto la noción de voluntariedad, en De Maistre, 
aparece ligada a la de autonomía y pacto horizontal (relaciones de coordi-
nación), en tanto que el mando resulta asimilado a una heteronomía cuasi 
extrínseca, que compromete o absorbe la voluntariedad de la obediencia. 

No querríamos dejar de mencionar que la fuente primera (en el sentido 
de la importancia y en sentido temporal) de una concepción del mando 
político —bajo el nombre de “soberanía”— que desvincule la subordina-
ción del ciudadano de la voluntariedad debe ser buscada en la trascendente 
obra de Jean Bodin. El autor, al tratar acerca de la relación entre poder y 
ley, afirma que es en torno de ésta, caracterizada como mandato, donde se 
dirime la función esencial de la soberanía. En efecto, constituye la “primera 
marca” de la soberanía el promulgar y derogar leyes civiles sin mediar el 
consentimiento de los súbditos.510 El establecimiento de la ley, de resorte es-
pecífico del soberano, tiene el carácter de una imposición, en general contra 
el parecer de los súbditos.511 

508   Ibidem, p. 196.
509   Ensayo sobre el principio generador de las Constituciones, cit., pp. 222 y 223.
510   Para este punto, cfr. Bodin, Les six livres de la république, L. I, cap. VIII, passim.
511   Cfr. supra, P. II, cap. II.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO212

La intervención humana activa en los designios providenciales —cuando 
aparece— se manifiesta, fundamentalmente, a través de la acción de pró-
ceres excepcionales (gobernantes, por supuesto), quienes “se elevan como 
obeliscos sobre la ruta del tiempo”, y marcan el derrotero a las sociedades. 
Pero lo hacen sin torcer con su voluntad los designios de la providencia, ex-
presados en las circunstancias históricas.512

Así pues, en De Maistre los factores (de jure, e incluso casi siempre de facto) in-
disponibles para el hombre comprehenden los propios hábitos colectivos, en 
los que no habrían intervenido una serie inveterada de acuerdos tácitos, 
sino que más bien habrían sido el resultado del trazo indeleble de la vo-
luntad divina. Por su parte, la tradición así entendida hace las veces de un 
sino irresistible, que el hombre sólo excepcionalmente podría desconocer 
—y esto, además, de modo culpable y con consecuencias desastrosas para 
sí mismo—. 

6. A modo de conclusión sobre el autor

A tenor de todo lo espigado —y tratando de obviar ciertas obscuridades 
conceptuales—, creemos que en De Maistre hay algo más que la defensa 
de la legitimidad histórica y de la tradición constitutiva de los pueblos. La 
voluntad humana, en efecto, aparece como un factor inoperante en el con-
texto de una praxis política identificada con la acción del poder. En tales 
coordenadas, la voluntad no interviene, salvo para provocar el desorden 
revolucionario, o para el acatamiento a designios históricos elevados a la ca-
tegoría de mandatos de Dios: “El pueblo aceptará siempre a sus señores, y 
nunca los elegirá”, afirma De Maistre en Consideraciones sobre Francia y reitera 
en el Ensayo sobre el principio generador de las constituciones.513

512   De Maistre, Estudio sobre la soberanía, pp. 36 y 37. Antes, en la p. 21, había di-
cho que “las naciones tienen, literalmente, padres e institutores, ordinariamente más 
célebres que sus padres, aunque el mayor mérito de tales institutores sea comprender 
el carácter del pueblo niño y colocarlo en las circunstancias en que pueda desarrollar 
toda su energía”.

513   De Maistre, op. cit., pp. 112-239, respectivamente; allí se llama al tiempo “pri-
mer ministro de Dios en el departamento de este mundo”.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 213

II. La afirmación del consenso como fundamento del poder político: 
el sentido de la noción de hegemonía cultural en Antonio Gramsci

1. Los presupuestos

A. La sociedad civil en Gramsci

En un esclarecedor trabajo sobre la originalidad de Antonio Gramsci 
como pensador marxista,514 Norberto Bobbio establece dos ejes principales 
sobre los cuales discurre la innovación doctrinal gramsciana. Ambos giran 
en torno de la noción de sociedad civil.

Marx había caracterizado a la sociedad civil como “el complejo de las 
relaciones materiales entre los individuos en el seno de un determinado 
grado de desarrollo de las fuerzas productivas” (La ideología alemana). Ahora 
bien, ese complejo total de relaciones de producción pertenece, en Marx, 
al momento de la estructura, es decir, al momento subyacente y determi-
nante de los elementos políticos, jurídicos, artísticos, religiosos, ideológicos 
en suma, que se integran en el momento de superestructura. En cambio 
(y he aquí la primera innovación), Gramsci ubica a la sociedad civil en la 
superestructura; ésta alberga, entonces —además de la sociedad política o 
Estado—, al conjunto de los “organismos privados” que constituyen el nú-
cleo de las relaciones ideológico-culturales la sociedad civil de Gramsci. Así 
pues, cuando el filósofo italiano revalorice el papel de la sociedad civil ya no 
estará poniendo sobre el tapete el carácter determinante de las relaciones 
de producción, sino la presencia protagónica de la Weltanschauung colectiva 
en el devenir histórico. Esto significa que el papel determinante —al haber 
variado la sede y la naturaleza de la siempre protagónica sociedad civil— ya 
no lo desempeñará el momento estructural, sino el superestructural. Resu-
me Bobbio: 

El momento ético-político, en cuanto momento de la libertad entendida como 
conciencia de la necesidad (o sea de las condiciones materiales) domina el mo-
mento económico, mediante el reconocimiento de que el sujeto activo de la his-
toria hace de la objetividad, reconocimiento que permite resolver las condiciones 
materiales en instrumento de acción...515

514   “Gramsci y la concepción de la sociedad civil”, en Gramsci y las ciencias sociales, 
trad. de J. Aricó, C. Manzoni e I. Flambaum, México, 1977.

515   Ibidem, p. 82 (énfasis original).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO214

Pero aquí damos con la segunda innovación importante. En Gramsci, 
las instituciones políticas y jurídicas, el “Estado” como aparato de control y 
coacción, ya no aparece como determinante de los modos de pensamiento 
(arte, filosofía, religión: en suma, la “ideología”). Antes bien, las ideologías 
resultan las fuerzas motoras y creadoras de la Historia. Así pues, la socie-
dad civil ha tornado activo al momento pasivo (la superestructura), y se ha 
convertido en positiva frente al elemento negativo (el Estado como aparato 
represivo). 

Es en este contexto donde cobra sentido la relevancia que adquirirá en 
Gramsci la noción de hegemonía cultural.516

B. Gattungswesen (ser genérico) marxista y libertad gramsciana

Al analizar el dictum de Feuerbach “el hombre es lo que come”, Gramsci 
plantea la cuestión de la naturaleza humana.517 Para él esto se vincula con 
la posibilidad de crear una ciencia o filosofía del hombre que parta de una 
abstracción donde se encierre todo lo “humano”. Ahora bien, ese concepto 
unitario, afirma Gramsci, no puede constituir un “punto de partida” que 
encierre un conjunto de notas esenciales, determinadas, universales. Esa 
idea no sería sino un “residuo teológico y metafísico”, en tanto suposición 
de un núcleo específico inalterable. Tal naturaleza no existe como algo on-
tológicamente dado, ni desde el punto de vista biológico ni desde el espiri-
tual. Por el contrario, el hombre es el conjunto de las relaciones sociales y 
esas relaciones se expresan a través de grupos diversos, que establecen una 
unidad de carácter dialéctico. En la misma línea, cabría también decir que 
el hombre es la Historia. En cualquier caso, no se halla lo humano en cada 
individuo, sino en el devenir del género humano, dice Gramsci. La utopía 
de una igualdad de naturaleza que se reconduce a la condición de hijos de 
Dios es una aspiración sentimental, que oculta la realidad del proceso dia-
léctico que se cumple en la Historia. En ese proceso toda igualdad —por 
ejemplo, la de la “naturaleza humana”— vale sólo en tanto se tiene con-
ciencia de ella. Más adelante Gramsci explicará en qué consiste ese “va-
ler”: las condiciones objetivas que la Historia provee para transformar el 

516   “Lo que faltaba [en el marxismo] era la noción misma de las modificaciones 
y del vuelco de las relaciones del poder en la sociedad”, dice Palmiro Togliatti en 
“Gramsci y el leninismo”, p. 19, en Gramsci y el marxismo, trad. de V. Minardi, Buenos 
Aires, 1965.

517   El materialismo histórico y la filosofía de Benedetto Croce, trad. de I. Flambaum, Bue-
nos Aires, 1997, pp. 36-38.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 215

mundo requieren todavía que el hombre las conozca y se sirva de ellas; es 
decir, quiera servirse de ellas. Así pues, el hombre es un “bloque histórico”, 
compuesto de elementos individuales y subjetivos y de elementos de masa y 
objetivos. Y es, asimismo, libertad concreta.518

Como en el caso de la naturaleza humana, también la igualdad entre fi-
losofía y política, además entre pensamiento y acción cobran realidad en la 
filosofía de la praxis (“la única ‘filosofía’ es la historia en acción”). Por ello, 
concluye Gramsci, cabe celebrar la realización de la hegemonía leninista 
como un gran acontecimiento metafísico.

C. Idealismo y filosofía de la praxis

¿Tiene la filosofía de la praxis —en sentido profundo y fundamental— 
otros presupuestos idealistas, además de la “superación” ontológica del ser 
particular, que ya hemos señalado anteriormente (cfr. cap. I, P. I)? Cree-
mos que debe darse una respuesta afirmativa, basada en el carácter cons-
tructivista del marxismo en general (cfr. Tesis sobre Feuerbach) y del marxismo 
gramsciano en particular. Al respecto, es ilustrativa la posición de Gramsci 
acerca del “problema de la objetividad de lo real”, objetividad afirmada de 
modo concorde por “el catolicismo y el aristotelismo”. Gramsci, sintomáti-
camente, crítica al Ensayo popular de sociología, de Nicolai Bujarin, por haber 
sostenido la permanencia y objetividad de la materia de una manera que 
recordaba a la “metafísica aristotélica”.519 En esa crítica, Gramsci coloca a 
la filosofía de la praxis como una forma de subjetivismo entroncada con el 
idealismo de Hegel (“la forma más completa y genial de esta concepción”). 
El subjetivismo, que sirvió para poner en tela de juicio la trascendencia y el 
sentido común realista, encuentra su culminación en el historicismo de las 
superestructuras, es decir, en la filosofía de la praxis gramsciana.520

Ahora bien, tal carácter idealista, en nuestro autor, viene unido a un sig-
nificativo reconocimiento del valor del consenso, lo cual es marca distintiva 

518   Ibidem, pp. 41 y 42.
519   “El historicismo total y la idea de que la praxis colectiva es la única reali-

dad absoluta, determinante de si una cuestión o respuesta es o no significativa, es una 
negación del materialismo, pues es una negación de cualquier tipo de metafísica”, (Ko-
lakowski, Leszek, Las corrientes principales del marxismo, trad. de J. Vigil Rubio, Madrid, 
1983, t. III, p. 234)

520   El materialismo histórico y la filosofía de Benedetto Croce, pp. 125 y ss. Sobre las impli-
caciones políticas de esta posición gnoseológico-metafísica, cfr. Cappucci, Flavio, Anto-
nio Gramsci: Cuadernos de la cárcel, Madrid, 1978, pp. 168 y ss.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO216

del pensamiento de Gramsci. Pues por un lado, no hay conexión intrínseca 
entre idealismo y consenso social; en efecto, el idealismo podría manifestar-
se a través de la afirmación del necesitarismo metafísico, o del exclusivo o 
cuasi exclusivo protagonismo de la acción de minorías. Por otro, la fuente 
inmediata de Gramsci, el leninismo, había privilegiado precisamente estos 
últimos factores, a saber, la acción violenta del partido como vanguardia de 
una clase redentora apenas conciente aún de su misión.

2. Hegemonía y consenso

A. La composición de la superestructura

Para comprender el papel de la noción de hegemonía, como consenso 
cultural (en sentido amplio), debemos previamente delinear la composición 
de la superestructura y el carácter de sus elementos constitutivos.

Gramsci llama “bloque histórico” al conjunto de estructura y superes-
tructura.521 No debe llamar la atención que una singular situación histó-
rico-social reciba el mismo nombre que hemos visto usar para denominar 
al hombre, ya que los presupuestos idealistas que Gramsci —recibidos de 
Hegel a través de Marx—522 explican que la categorización ontológica del 
individuo venga a coincidir, en definitiva, con la de la sociedad (histórica-
mente configurada). 

La superestructura podría identificarse con el Estado, si se toma este tér-
mino en su acepción lata. En sentido propio, el “Estado” (así concebido, 
absorbiendo en su realidad la entera superestructura) se compone de dos 
momentos: la sociedad civil y la sociedad política. Esta última, en línea con 
el marxismo tradicional, se identifica con el aparato de coerción; es el Esta-
do en sentido estricto. La sociedad civil, por su parte, constituye el “aparato 
privado” que ostenta la propiedad de la hegemonía. En realidad, Gramsci 
llama derechamente “hegemonía” a la sociedad civil. Esto significa que 
cuando se menciona al Estado en sentido amplio se alude a un aparato 
coercitivo apoyado por el consenso hegemónico del (o los) grupo de forma-
dores de la cultura del pueblo (en la Italia de Gramsci, la sociedad civil era 
todavía, principalmente, la Iglesia católica). En síntesis, no habría gobierno 

521   El materialismo histórico y la filosofía de Benedetto Croce, p. 46.
522   Concedido que, como dice el propio Hegel, el idealismo consiste en postular la 

idealidad —como no realidad— de lo particular: sólo en el todo —superador de lo in-
dividual abstracto— encontramos la realidad concreta (sobre la “Idealität des Besonderen” 
cfr. Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt, Suhrkamp, 1970, pgf. 321-4).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 217

ni control coactivo organizado estable sin un sustento hegemónico (como 
principios informadores de la cultura del pueblo) en el plano de la sociedad 
civil. Gramsci es formal en la necesidad de distinguir —por lo menos en lo 
que toca a su entorno histórico— entre sociedad política y sociedad civil. El 
Estado no se identifica con la primera.523

Precisamente, al definir el Estado (aquí también, en sentido amplio), 
Gramsci se refiere al “complejo de las actividades prácticas y teóricas con 
las cuales la clase dirigente no sólo justifica y mantiene su dominio, sino 
también logra obtener el consenso activo de los gobernados”.524 Nótese has-
ta qué punto el momento representado por el dominio, como efectiva vigen-
cia de un orden coactivo respaldado en la fuerza, supone intrínsecamente la 
presencia del consenso por parte de la sociedad civil. En efecto, de entre los 
grupos particulares que integran a esta última, uno o más de uno prevalece, 
ya relativa, ya absolutamente, y constituye, de tal manera, el “aparato he-
gemónico” que subordina culturalmente al resto de la población. Tal hege-
monía es, dice Gramsci, la “base del Estado, entendido estrictamente como 
aparato gubernativo-coercitivo”.525

El Estado como “Estado gendarme” —la hipótesis liberal—,526 con la 
función única de velar por el orden público y el cumplimiento de la ley, no 
existió jamás, sentencia Gramsci. En tal régimen la dirección (aquí aparece 
un término clave en Gramsci)527 del desarrollo histórico está en manos de 
las fuerzas privadas de la sociedad civil. Ésta es también el Estado; rectius: 
“es el Estado mismo”.528

B. La hegemonía de la sociedad civil

Para plantear las respectivas propiedades (como funciones específicas) de 
los dos planos del momento superestructural cedemos la palabra a nuestro 
autor: 

523   Gamsci, Notas sobre Maquiavelo, sobre la política y sobre el Estado moderno, trad. de J. 
Aricó, Buenos Aires, 1997, pp. 156-158.

524   Ibidem, pp. 95 y 96.
525   Ibidem, p. 161.
526   Aceptada por el marxismo, si tomamos en cuenta su identificación entre Esta-

do y coacción organizada.
527   Gramsci propone para el estudio del partido moderno dos temas fundamenta-

les, el de la formación de la ‘voluntad colectiva’ (que es el tema de la dirección política) 
y el de la ‘reforma intelectual y moral’ (de la dirección cultural)”, explica Bobbio (art. 
cit., p. 88).

528   Notas sobre Maquiavelo, sobre la política y sobre el Estado moderno, cit., p. 157.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO218

... el que se puede llamar de la ‘sociedad civil’, que está formado por el con-
junto de los organismos vulgarmente llamados ‘privados’, y el de la ‘sociedad 
política o Estado’, y que corresponden a la función de ‘hegemonía’ que el 
grupo dominante ejerce en toda sociedad y a la de ‘dominio directo’ o de co-
mando que se expresa en el Estado y en gobierno ‘jurídico’.529 

Dentro de este esquema, los intelectuales son los empleados (sic) de la clase 
dominante para el desempeño de ambas funciones. Ahora bien, la categoría 
de intelectual es transhistórica; en el mundo moderno ella se ha ampliado ex-
traordinariamente, pero siempre ha existido, sobre todo si la entiende como 
la clase conformadora, conservadora y difusora de una Weltanschauung colec-
tiva. Por otra parte, la función y la forma en que es detentada posee los más 
variados perfiles: en la Italia de tiempos de Gramsci, por ejemplo, “desde el 
punto de vista hegemónico” las tres figuras más importantes eran —en este 
orden— el Papa, Croce y Gentile.530 

Esa puntualización es importante para determinar el valor permanente 
que Gramsci asigna al fundamento consensual del poder. Como acaba de 
verse, el grupo dominante ejerce “en toda sociedad” una función hegemónica 
(en sentido cultural). El aspecto epocalmente circunscripto corresponde a 
la separación entre sociedad civil (el aparato privado) y sociedad política 
—propia del estadio liberal—,531 mas no a la hegemonía en tanto que se 
mantiene como un elemento necesario en la concepción gramsciana de la 
política.532 Luego, la posición gramsciana en lo referente al consenso —en 
tanto fundamento de todo poder político— no depende de la adecuación 

529   Gramsci, Los intelectuales y la organización de la cultura, trad. de R. Sciarretta, 
Buenos Aires, 1997, p. 16.

530   El materialismo histórico y la filosofía de Benedetto Croce, pp. 258-259.
531   Los intelectuales y la organización de la cultura, p. 173. “[...] entre sociedades atrasa-

das y sociedades evolucionadas [el] criterio discrecional está dado siempre por la exis-
tencia de una sociedad civil desarrollada”, afirma Giuseppe Tamburrano en “Gramsci 
y la hegemonía del proletariado” (en Gramsci y el marxismo, trad. de V. Minardi, Bs. As., 
1965). “En Occidente, —Tamburrano cita textualmente al propio Gramsci— el Es-
tado era solamente una trinchera avanzada, detrás de la cual estaba toda una poderosa 
cadena de fortalezas y casamatas [v.gr., la sociedad civil]” (art. citado).

532   “[C]uando se habla de sociedad burguesa o feudal, no se entiende sólo un 
modo de producción capitalista o feudal mantenido coactivamente por las leyes, por los 
jueces o por la fuerza militar; se entiende también un cierto modo de vivir y de pensar, 
una Weltanschauung, una concepción del mundo difundida en la sociedad...” (Giuseppe 
Tamburrano, art. citado).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 219

táctica a las condiciones de la Europa occidental, sino que constituye una 
tesis de valor central y permanente.533

C. Hegemonía y conquista del poder político

Gramsci se esfuerza en reconducir su traslado del eje decisorio (de la 
estructura económica a la superestructura) a la propia doctrina de Marx. 
Sostiene Gramsci que en el bloque histórico las fuerzas materiales son el 
contenido y las ideologías la forma, y la una no puede existir sin la otra. 
Pero además Marx concebía que una persuasión popular posee la misma 
energía que una fuerza material. Para Gramsci esa afirmación resulta muy 
significativa, y debe ser recordada.534 En efecto, allí se halla el respaldo ma-
gisterial que Gramsci busca para su tesis sobre el carácter determinante de 
la creencia social en la configuración del bloque histórico.

Precisamente, la superestructura refleja el complejo de las relaciones so-
ciales de producción, dirá Gramsci con el conjunto de su escuela. Ahora 
bien, la subversión de la praxis sólo es posible cuando se conforma un grupo 
social que resulte ideológicamente homogéneo “en un 100%”. En términos 
hegelianos, que el propio Gramsci utiliza, es entonces cuando lo racional 
puede volverse real, es decir, cuando la toma de conciencia ideológica —y 
la consiguiente acción revolucionaria capitaneada por el partido— se halla 
en condiciones de transformar las relaciones de producción, y la totalidad 
del bloque histórico.535

Gramsci llama “catarsis” al paso del momento económico (“egoístico-
pasional”) al momento ético-político, en tanto elaboración ideológica de la 
estructura en la conciencia de los hombres. Se trata del paso de lo objetivo 
a lo subjetivo, en el cual lo exterior que subyuga al hombre se convierte en 

533   “Una clase dirigente realiza su propia dirección de maneras diferentes, no sólo 
de acuerdo a la diversidad de las situaciones históricas, sino también a las diferentes 
esferas de la vida social”, dice Palmiro Togliatti en “Gramsci y el leninismo”, p. 33, en 
Gramsci y el marxismo, cit.

534   El materialismo histórico y la filosofía de Benedetto Croce, p. 57.
535   El materialismo histórico y la filosofía de Benedetto Croce, pp. 46 y 47. “... el concepto 

gramsciano es que la clase obrera, antes todavía de la conquista material del poder, 
debe ejercitar su hegemonía dirigente a través de la hegemonía político-cultural”, dice 
Serafino Cambareri (“Il concetto di hegemonia nel pensiero di A. Gramsci”” en Studi 
Gramsciani, Roma, 1958). E, insistiendo en la riqueza de la tesis de Gramsci y su origi-
nalidad respecto de la doctrina de Lenin, agrega este autor:”un grupo social puede, in-
cluso debe ser dirigente antes de la conquista del poder; y ésta es una de las condiciones 
principales para la conquista misma del poder”.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO220

medio para su libertad. En efecto, esas condiciones objetivas conceden un 
instrumento para nuevas iniciativas: la necesidad deviene libertad. La catar-
sis, dirá Gramsci, es, pues, punto de partida de toda la filosofía de la praxis.536

Pero el hecho de que las condiciones objetivas permitan la transforma-
ción del bloque histórico no depende de la acción arbitraria de un individuo 
o de un grupo que impulsen una ideología, sino que debe manifestarse en el 
consenso de las masas: “La adhesión o no adhesión de masas a una ideolo-
gía es el modo como se verifica la crítica real de la racionalidad e historici-
dad de los modos de pensar”.537

D. La dirección de la cultura como tarea fundamental del Estado marxista. 
La búsqueda permanente del consenso hegemónico 

Pero la dirección cultural no es exclusiva de los grupos preponderantes en 
el plano de la sociedad civil. Aquí las diferencias con Lenin, quien encomen-
daba la tarea de uniformización cultural y consenso al Estado proletario, se 
reducen ostensiblemente, dando en este punto la razón a los autores que —sea 
por convicción, sea por táctica política— han respaldado las ideas de Gram-
sci en las del jefe de la revolución de octubre.538 

En efecto, el Estado-clase (dictadura de proletariado) supone un Esta-
do “veilleur de nuit” que intervenga coactivamente para crear la sociedad 
regulada (sin clases), hasta que paulatinamente se opere su reabsorción en 
la sociedad orgánica (comunista).539 El proletariado, en tanto único grupo 
social que se propone la desaparición del Estado y la suya propia como 
clase, puede y debe crear un “Estado ético”, un organismo social unitario 
técnico-moral —y aquí Gramsci no trepida ante el término “moral” (como 
cambio de la configuración social), justamente por tratarse del fin legítimo, 

536   El materialismo histórico y la filosofía de Benedetto Croce, cit., p. 47.
537   El materialismo histórico y la filosofía de Benedetto Croce, p. 23. Esto no quita (véase 

al respecto la crítica de Mondolfo, citada infra) que el elemento decisivo lo sean las 
minorías conductoras, los ideólogos y jefes del partido, “los capitanes”, como los llama 
Gramsci —siempre afecto a la terminología castrense—, sin los cuales no hay ejército, 
y con los cuales aparece un ejército allí donde antes no lo había (Cfr. Notas sobre Maquia-
velo, sobre la política y sobre el Estado moderno, cit., pp. 32-34).

538   Así, Togliatti, Palmiro, “Gramsci y el leninismo”, p. 15, en Gramsci y el marxismo, 
trad. de V. Minardi, Buenos Aires, 1965.

539   Notas sobre Maquiavelo..., cit., p. 159. Gramsci, con todo, no explica el modo en 
que la coacción ejercida por el Partido en el poder vaya dejando espacio a la autorregu-
lación social. Tal ha sido la crítica de Rodolfo Mondolfo en “En torno a Gramsci y a la 
filosofía de la praxis”, Marx y marxismo, México, 1969, especialmente p. 234.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 221

el comunismo—.540 Ahora bien, tal estadio no se alcanzará sin el concurso 
de la acción hegemónico-cultural del Estado proletario.

Así pues, a la tarea de conformar un talante determinado no es ajena la 
misión del Estado (en su acepción estricta). Todo Estado tiende a crear un 
cierto tipo de civilización y de ciudadano, por ello difunde ciertas costum-
bres y persigue otras. Lo hace por medio del derecho. Precisamente —y 
sin que ello implique imaginar para el derecho una función moralizadora 
(aquí, en el sentido de rectificación de la voluntad), ni menos aún trascen-
dente—, el Estado proletario no debe abandonar a la superestructura a su 
suerte; antes al contrario, debe urgir, incitar, solicitar y castigar según un 
plan coactivamente respaldado, que cree un determinado modo de vida. Y 
la represión jurídica destinada a conformar un nuevo tipo de cultura debe 
castigar de una manera original: “haciendo intervenir a la ‘opinión pública’ 
como sancionadora”, remata nuestro autor.541

III. El consenso como constitutivo de la legitimidad en Suárez

1. El marco de los principios aristotélicos

A. Politicidad natural y “natural resultancia” de la potestad de jurisdicción

En la obra del doctor eximio, por un lado, la comunidad política es na-
tural —en el sentido de dar satisfacción a todas las exigencias del hombre 
en el plano mundanal—;542 por otro, no puede faltarle lo necesario para su 
existencia y conservación, como, ante todo, la potestad política.543 Es lo que 
se expondrá sumariamente a continuación, reiterando algunos de los con-
ceptos del cap. II de la Parte II.

540   Notas sobre Maquiavelo..., cit., p. 154. Señalamos esquemáticamente ese proceso 
de reabsorción del Estado en la sociedad regulada para indicar el carácter formalmente 
marxista del pensamiento gramsciano, malgrado las contribuciones que hemos venido 
mencionando. “... en el pensamiento marxista la crítica del Estado asume un lugar 
esencial... Gramsci, también en este sentido, es rigurosamente coherente con el enfo-
que de Marx y Lenin”, afirma al respecto Umberto Cerroni en “La separación entre 
sociedad y Estado”, p. 101 y 102, en Gramsci y el marxismo, trad. de V. Minardi, Buenos 
Aires, 1965. 

541   Notas sobre Maquiavelo..., cit., pp. 105 y 106.
542   De legibus, III, I, 3 —se utiliza la edición de Luciano Pereña et al., Madrid, 1975 

y ss—.
543   Ibidem, III, I, 12

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO222

Suárez acude a Tomás de Aquino, quien en De regimine principum I, 1 había 
demostrado que todo cuerpo exige para su conservación la presencia de un 
principio que procure y entienda su bien común. Tal ocurre en los cuerpos 
orgánicos y en los cuerpos sociales, como consta por la experiencia. En 
efecto, los miembros singulares buscan sus fines particulares, a veces incluso 
contra el fin común. Además, muchas cosas que no incumben a los miem-
bros particulares son, sin embargo, necesarias para el bien común. Por todo 
ello, debe existir en la comunidad perfecta una potestad pública a la que le 
competa como función propia y específica (ex officio) la dirección de las con-
ductas al bien común.544 En la misma línea de argumentación, Suárez, con 
cita atribuida a Aristóteles, afirma que quien concede la forma concede por 
ende todo lo ajeno a ella. Entonces, si la naturaleza del hombre se inclina 
a la vida en sociedad política, y ésta no puede conservarse sin la potestad, 
luego la potestad será de derecho natural.545 

Ahora bien, tal exigencia del derecho natural no constituye un postula-
do a priori, sino que se impone de modo inapelable en la realidad empírica. 
Suárez, con apoyo en Cayetano, Covarrubias, Vitoria y Soto, sostiene que 
si los hombres consienten en agruparse en comunidad política, no está en 
su mano, por el contrario, el rechazar el acatamiento a alguna forma de 
potestad de jurisdicción (política), dado que la causa eficiente propia y ade-
cuada del poder político en tanto no reside en la voluntad del hombre sino en 
el orden natural de las inclinaciones —que tiene a Dios por autor—.546 El 
hombre puede consentir —o no— en congregarse o en permanecer en un 
cuerpo político determinado, cuerpo que cabe llamar “místico” (por con-
traposición a “físico”) y debe ser considerado como uno moralmente. Mas 
el hombre no puede, por el contrario, desconocer la necesidad de que tal 
cuerpo tenga una cabeza.547 Esta cabeza, como denomina metafóricamente 
Suárez a la potestad política, pertenece a la comunidad autárquica ex natura 
rei, ya que no existiría tal comunidad sin gobierno político.548 En efecto, la 

544   Ibidem, III, I, 5.
545   Defensio fidei, III, I, 7. Los editores sindican a Tertuliano (Ad Scapulam II) como 

autor de la sentencia “qui dat formam, dat ea quae consequuntur ad ipsam” —se utiliza la 
ed. de ese libro III por Luciano Pereña y Eleuterio Elorduy con el título de Principatus 
politicus, Madrid, 1965—.

546   De legibus, III, III, 2.
547   “Indiget uno capite”, aclara Suárez, no significa necesidad de la forma monárqui-

ca de gobierno, sino necesidad de una autoridad única, es decir, que constituya última 
instancia de apelación y decisión (Defensio fidei, III, I, 5).

548   Cabe afirmar que la necesidad de la existencia de la potestad en la comunidad 
política no admite siquiera excepciones empíricas. Pues dada una comunidad política 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 223

unidad misma de la comunidad en tanto ente (i. e., su unidad trascendental) 
depende en gran medida, apunta Suárez, de la función de ordenación soli-
daria de las conductas al bien común, que le confiere, precisamente, la po-
testad política. Por ello, los hombres integrados políticamente “no podrían 
impedir” esa potestad.549

De acuerdo con todo lo expuesto, cabe afirmar que, en formalidad metafí-
sica, la potestad constituye una propiedad de la comunidad política (como lo 
expresa el mismo Suárez).550 La natural resultancia del poder se opera como 
consecuencia de la institución de la comunidad política.551 De allí la necesa-
ria conclusión referida a la genérica obligación de obediencia que le cabe a 
todo miembro de una comunidad política: la sujeción a la potestad pública 
es conforme con la razón natural y conveniente para la conservación de la 
naturaleza humana.552 

B. El valor del poder político y su esencial legitimidad 

A partir de tales premisas se siguen necesariamente las tesis de Suárez 
sobre la valiosidad de la potestad política: el poder temporal del magistrado 
civil es justo y condicente con la naturaleza humana;553 el principado políti-
co es justo y legítimo;554 la potestad es algo en sí mismo bueno (est simpliciter 
res bona) y digno de gran estimación.555

Espiguemos entonces las principales indicaciones que provee la obra del 
eximio acerca de los principios de legitimidad de la potestad política.

—que se conserve como la clase de ente que es— no podrá faltarle jamás el ejercicio 
de una potestad de régimen. Tal hipótesis, afirma Suárez en este paso, “repugna a la 
razón natural” (por resultar intrínsecamente contradictoria).

549   De legibus, III, II, 4.
550   Ibidem, III, III, 7: “[...] haec potestas sit veluti proprietas naturalis perfectae communitatis 

hominum, ut talis est”.
551   Defensio fidei, III, II, 5. Como se ha dicho supra (P. II, capítulo II), va de suyo que 

la prelación ontológica de la sociedad se entiende no como una antelación temporal 
que permitiera en todos los casos la existencia en acto de una sociedad política, a la que 
posteriormente le sobrevendría la institución del poder de régimen. Si bien no sería 
imposible la constitución de una comunidad que enseguida deliberase sobre cómo se 
conduciría a sí misma, con todo tal caso sería (o ha sido) excepcional. El poder se da 
junto con la sociedad, y su ejercicio contribuye causalmente a la existencia de ésta.

552   Defensio fidei, III, I, 8.
553   De legibus, III, I, 1.
554   Defensio fidei, III, I, 1.
555   De legibus, III, III, 4.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO224

2. Las formas de tiranía como formas de ilegitimidad del poder

Habiendo ya mencionado los fundamentos, papel y función de la potestas 
jurisdictionis podemos en este lugar abordar sin más trámite los lineamientos 
de la doctrina suarista sobre la tiranía, como medio para introducirnos, con-
trario, en el tema que directamente nos compete.

A. La presencia del nombre “legitimus”

En Suárez ya encontramos, a la par de la vigencia de los principios fun-
damentales de Aristóteles y de Tomás de Aquino sobre la naturaleza y el 
sentido de la vida política, la terminología moderna en lo referente a las 
formas de tiranía —como formas de ilegitimidad— e, inclusive, hallamos el 
propio término legitimus (significando lo conteste con la ley natural) aplicado 
al poder político.556 En efecto, el término legitimus, para referirse a la potes-
tad recta, comparece ya en la obra del eximio, y con cierta profusión, junto 
a términos como iustus. Pero también conviene señalar que no es Suárez el 
primero en utilizarlo. Antes bien, legitimus ya se había impuesto en el acervo 
doctrinal de la segunda escolástica. Ejemplo de ello lo proveen, entre otros, 
Francisco de Vitoria (1483-1546)557 y el gran canonista y moralista Martín 
de Azpilcueta (1493-1586), el doctor Navarro.558

556   Respecto de esta cuestión terminológica, repárese en que entre Santo Tomás 
y Suárez los estudios políticos —tanto en sede teológica cuanto filosófica y jurídica— 
habían alcanzado proverbial lozanía. Por tal razón no solamente se había cimenta-
do un haz de diversas perspectivas sobre lo político, sino que asimismo las corrientes 
doctrinales se habían diversificado, y el repertorio terminológico ajustado y aguzado. 
Para una introducción en las doctrinas políticas tardomedievales cfr. Miethke, Jürgen, 
Las ideas políticas de la edad media, trad. de F. Bertelloni, Buenos Aires, 1993, pp. 99 y ss.; 
Ullmann, Walter, Historia del pensamiento político en la edad media, trad. R. Vilaró, Bar-
celona, 1983, pp. 177 y ss. En cuanto a la cuestión de las denominaciones técnicas, 
debe señalarse que la gran figura en el tema que nos atañe es Bartolo de Sassoferrato 
(1313-1356), célebre canonista que dio carta de ciudadanía definitiva a las locuciones 
tyrannus absque titulo y tyrannus de exercitio en su tratado Sobre la tiranía. Sobre Bartolo cfr. 
Neville Figgis, John, El derecho divino de los reyes, trad. de C. O’ Gorman, México, 1942 
, pp. 259 y ss.

557   “Monarchiam, sive regiam potestatem non solum iustam esse, et legitimam...” (De potestate 
civili, 8).

558   “Deinde [potestas mere laica] per electionem divinam, vel humanam, sive succesionem vel 
alios modos legitimos in Reges, Regulos, vel Respublicas, vel alios modos translata...” (De iudiciis, No-
tabile tertium, núm. 41, en Commentaria et tractatus, t. II, Lyon, 1589; citado por L. Pereña, 
Principatus politicus, pp. 24 y 25).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 225

B. Las formas de tiranía

Suárez se atiene a la doctrina tradicional y para su tiempo ya cuasica-
nónica: hay dos formas de tiranía, la de origen y la de ejercicio. En efecto, 
puede ocurrir de dos maneras que el príncipe sea tirano. Existe el tirano 
quoad dominium et potestatem y el tirano quoad regimen. Ante el primero, sostiene 
Suárez recurriendo al apoyo de Cayetano y Santo Tomás, cualquier miem-
bro de la comunidad posee el derecho de vengarse a sí mismo y a la repú-
blica, toda vez que tal tirano resulta un injusto agresor de la comunidad en 
su conjunto y de cada uno de sus miembros. Luego, a todos les compete el 
derecho a la defensa contra el agresor. Respecto de la segunda clase de tira-
nía el eximio rechaza la posición del heresiarca Juan Hus, quien afirmaba 
la licitud de la rebelión activa también frente a la tiranía de régimen. Por 
el contrario, dice Suárez, no es lícito a las miembros de la comunidad —en 
tanto personas privadas— iniciar la guerra (movere bellum aggressivum) contra 
el gobernante injusto, sino que sólo están facultados para defenderse de 
los atropellos que pudieran ser víctimas. En caso contrario se incurriría en 
sedición, ya que si el príncipe comete actos inicuos, no deja por ello de ser 
verdadero príncipe.559 Ahora bien, la república como un todo sí podría líci-
tamente rebelarse contra el tirano de régimen; la razón para Suárez estriba 
en que la comunidad política es superior a su gobernante y le concedió (de-
derit) la potestad para que la rigiera política y no tiránicamente.560 Si hiciera 
esto último de modo ostensible podría ser depuesto de su función por la mis-
ma república. En los casos indicados, y bajo todos esos supuestos, no cabe 
suponer la existencia de sedición.561

Idéntica distinción entre ambos géneros de tiranía ofrece Defensio fidei. En 
uno de ellos el gobernante ocupa el poder por la fuerza, de modo injusto y 
sin poseer el título correspondiente. No se trata, pues, de un verdadero rey o 
señor, sino de quien ocupa su lugar y actúa como a su sombra. En el otro el 
príncipe es verdadero señor —pues posee justo título para el mando— pero 
gobierna con miras a su interés particular; o aflige a sus súbditos expolián-

559   La seditio había sido caracterizada al comienzo de De bello como la guerra entre 
la república y su príncipe (legítimo), o entre los ciudadanos y la república (cfr. Prae-
ludium, p. 67, se utiliza la ed. de Luciano Pereña en Teoría de la guerra en Francisco Suárez, 
Madrid, 1954).

560   En este punto aparece con nitidez la doctrina de la traslación del poder (cfr. 
infra). Pareja presentación del tema de la resistencia se encuentra en Defensio fidei, III, 
III, 3.

561   Cfr. De bello, sectio octava: Utrum seditio sit intrinsece mala (op. cit., pp. 234-
240).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO226

dolos, asesinándolos y pervirtiéndolos; o ejerce cualquier otra acción, que es 
pública y frecuentemente atente contra el bien común. Ejemplos de lo cual 
son Nerón y, entre los cristianos, los príncipes que inducen al pueblo a la 
apostasía o al cisma.562 El eximio también menciona un interesante caso de 
tiranía de ejercicio: aquél del gobernante que, avalado incluso por una justa 
causa, emprende una guerra exterior desastrosa para su propia patria.563 

La discusión subsiguiente acerca de si a alguien en la comunidad, a quién 
y con qué títulos le compete el derecho de resistencia permite a Suárez 
mayores precisiones terminológicas y conceptuales sobre ambas formas de 
tiranía. Ante todo cabe resaltar que nuestro autor llama “tirano [en sentido] 
propiísimo (propriisimum)” no a quien vulnera el bien común traicionando su 
misión (in regimine), sino al usurpador (in titulo et usurpatione).564 La calificación 
no es doctrinalmente irrelevante. Como ya había dicho en De bello, el usur-
pador puede ser resistido —incluso hasta dándole muerte— por cualquier 
miembro de la comunidad, como privata, et non publica persona. Luego, al resis-
tirlo —e incluso al matarlo— el ciudadano particular no está ejerciendo en 
sentido estricto una conducta vindicativa, pues la comunidad en su conjun-
to se halla en estado de guerra latente o actual contra quien la ha agredido. 
La acción no sería, entonces, de vindicta, sino defensiva.565 Si el pueblo no 
puede recurrir a un superior, porque es la potestad de la república misma la 
que ha sido usurpada —y no un cargo o función subordinada a la summa po-
testas— entonces, dice también el eximio con cita de Santo Tomás, el tirano 
puede lícitamente ser eliminado por cualquier miembro de la comunidad a 
título de persona privada. Semejante extremo, ilícito en el caso de un verda-
dero príncipe que obra con injusticia, se funda en el hecho de que el tyrannus 
quoad titulum no es “rey o príncipe, sino enemigo de la república”. Contra ese 

562   Defensio fidei, L. VI, cap. IV, núm. 1 (R. P. Francisci Suarez Opera Omnia, París, 
Vivès, 1859, t. XXIV, ed. a C. Berton, p. 675).

563   De bello, sectio quarta, núm. 8.
564   Defensio fidei, L. VI, cap. IV, núm. 3 (Opera Omnia, ed. Vivès, t. XXIV, pp. 675-

676).
565   Ibidem, L. VI, cap. IV, núm. 13 (Opera Omnia, ed. Vivès, t. XXIV, p. 679). La 

doctrina de De bello no ha cambiado, pero sí se han afinados (o explicitado mejor) los 
principios a partir de los cuales se arriba a la solución del problema. En De bello (obra 
de 1584) Suárez dice “quilibet potest se ac Rempublicam a tyrannide vindicare”. En Defensio 
fidei (de 1613) se explica que no hay tal vindicta, sino sólo defensa, ejercida inclusive 
por un particular que no obra facultado explícitamente por toda la comunidad (pues 
“ipsa [respublica] semper gerit cum illo actuale seu virtuale bellum, non vindicativum, ut 
sic dicam, sed defensivum”). Énfasis añadido.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 227

tirano no se comete crimen de lesa majestad porque en él no reside ninguna 
verdadera majestad, concluye Suárez en forma conteste con la tradición.566

3. Los principios de legitimidad

A. La legitimidad per se de la potestad

Como ya se ha dicho, en Suárez comparece el término legitima, para re-
ferirse a la potestad de jurisdicción recta, o justa. Resulta por demás inte-
resante constatar cómo el sentido de la legitimidad responde al origen del 
término con el que se le nombra, pero a la realidad integral en que se ori-
gina el nombre de esta particular forma de rectitud. Nos explicamos: “Le-
gitimidad” significa “conformidad con la ley”; ahora bien, si la ley positiva 
es ley, también lo es la ley natural, y en un sentido fundante y anterior al de 
la ley positiva. Suárez, inscrito en la gran tradición iusnaturalista platónico-
aristotélica, se atiene fielmente a esta concepción. Por ello Suárez llama 
justum legitimum al objeto de la justicia general según Aristóteles, en tanto es 
conforme a la ley —a la ley positiva, pero objetivamente recta por apuntar 
al bien común—. Y “justum legitimum” (y no “justum legale”) es, asimismo, la 
expresión que usa Suárez para referirse a la ley positiva.567 Pero si legitimus 
abarca en su significación lo legal positivo, también comprehende lo legal 
natural. 

De tal manera, la potestad política, en sí misma considerada, como pro-
piedad que adviene a la república a partir de su naturaleza, es legítima pre-
cisamente por el hecho de que consuena con el derecho natural.568 Tal es la 
tesis de Suárez, avalada por el conocimiento inductivo que provee la expe-
riencia histórica y por la convicción que confieren los argumentos de Aristó-
teles, Santo Tomás y San Juan Crisóstomo.569 El fundamento natural sobre 
el que la potestad política asienta su necesidad y su valiosidad no se ve su-
primido ni “superado” (para decirlo hegelianamente) por el superior plano 
de la gracia, agrega el teólogo. Por ello hay legítima autoridad del príncipe 

566   Ibidem, L. VI, cap. IV, núm. 7 (Opera Omnia, ed. Vivès, t. XXIV, p. 677). En De 
legibus, III, X, núm. 7, 8 y 9 Suárez hace una suerte de casuística del debitum obedientiae 
y de la licitud y de la obligación de desobediencia ante el tirano in usurpatione, el cual 
“carece de verdadera potestad” y por tanto “no es rey sino tirano”.

567   De legibus, III, XII, 7 y 13.
568   Defensio fidei III, I, 7: “cum hic principatus iustus et legitimus sit, non potest non esse 

consentaneus iuri naturali”.
569   De legibus, III, I, 2 y 3.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO228

infiel sobre los súbditos cristianos, y la conversión de miembros del pueblo 
a la fe católica no los exime de la debida obediencia a la jurisdictio temporal 
de un gobierno no cristiano. Los titulares de éste poseen verdadero derecho 
al mando, fundado en la ley natural. En este caso el argumento de razón 
también lo provee Tomás de Aquino (S. Th., II-IIae., q. 10, a.10).570

Es verdad que a menudo los Estados fueron fundados por medio de la 
fuerza y usurpados por la tiranía. Pero tales defectos no deben ser impu-
tados a la potestad en sí misma, pues son extraños a su naturaleza, afirma 
Suárez. Los tiranos o los que reinan cometiendo injusticia, aunque sean 
verdaderos reyes, así como los indignos e ineptos que ambicionan el poder 
político, todos ellos —qua gobernantes injustos— no gobiernan según Dios, 
avanza el teólogo; es decir, el defecto mismo no pertenece a la ratio de potes-
tad política en tanto tal.571 Por su parte, existe una relación intrínseca entre 
la facultad de establecer auténticas leyes y el imperio político. Éste, para no 
ser considerado tiránico, incluye necesariamente la jurisdictio. En otros tér-
minos, la fuerza coactiva de la potestad constituye un necesario respaldo a 
la vigencia de la ley; pero, asimismo, el imperio —entendido aquí como po-
der físico— es legítimo en la medida en que se legitima en el orden norma-
tivo (justo). Supuestas tales notas y condiciones, Suárez denomina “legitimum 
imperium” a la “suprema potestas gubernandi rempublicam”.572

Mas si la potestad política, en sí misma considerada, es de derecho natu-
ral, el título de quienes la ejerzan no lo es, como así tampoco es de derecho 
divino. Por el contrario, los títulos para el uso de la potestas jurisdicionis son 
de derecho positivo. En efecto, como ya se ha dicho, por “natural resultan-
cia” el poder se halla en la comunidad una vez que ésta se ha constituido. 
Pero como el derecho natural no señala al titular de la potestad, esa tarea 
será de resorte de la comunidad y de sus circunstancias, que determinarán 
la necesidad de la potestas jurisdictionis a una forma (constitucional) y a unos 
titulares concretos.573 

570   Defensio fidei, III, IV, 5; cfr. en el mismo sentido III, IV, 7, donde el título fundado 
en el derecho sucesorio se categoriza como “de iure gentium a naturale derivatum, quod fides 
non tollit”. También se ilustra el principio gratia non tollit naturam en III, IV, 19-21.

571   De legibus, III, I, 11.
572   Ibidem, III, I, 10. De allí que sea el príncipe supremo, quien no tiene superior 

en lo temporal, o la república que no ha transferido su poder al monarca —en otros 
términos: la potestas juridictionis de la comunidad sibi sufficiens— los que tienen por de-
recho natural la legítima potestad para declarar la guerra (cfr. De bello, sectiones prima 
et secunda).

573   Defensio fidei III, VIII, 1.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 229

B. La legitimidad de ejercicio 

Vamos a concluir nuestra somera revista del tema de los principios de 
legitimidad en Suárez haciendo algún hincapié en la legitimidad de origen, 
para lo cual expondremos las grandes líneas de la concepción suarista sobre 
los títulos jurídicos que otorgan el derecho al mando político. Ello nos per-
mitirá introducirnos en el tema de la relación entre consenso y legitimidad.

En lo concerniente a la legitimidad de ejercicio, la exposición de las formas 
de tiranía como formas de ilegitimidad muestra a contrario cómo la posición 
del eximio respecto de ella se encuadra dentro de la tradición del aristotelis-
mo. En efecto, el fin del gobierno y de las leyes es el bien común político, tal 
como lo han afirmado Aristóteles y Santo Tomás, sostiene Suárez.574 Y la 
transgresión a ese principio constituye la ilegitimidad quoad regimen.

Pasemos ahora al tema de los títulos del poder político.

C. Los justos títulos del poder 

Ya se ha dicho que el principado político es justo y legítimo. Ahora bien, 
lo es en tanto se haya constitutido “del modo debido”, agrega Suárez. Y 
continúa: “Digo ‘constituida del modo debido’ para excluir la potestad 
usurpada por la tiranía, porque de ella consta que es violencia inicua, no 
verdadera y justa potestad”.575 Así pues, el tema del título y como su con-
secuencia el principio de legitimidad de origen adquieren en el eximio una 
relevancia mayor.

Según la teoría de la traslación de Suárez, a la que hemos aludido supra, 
la comunidad no sólo designa a quien ha de ejercer el gobierno sino que, 
asimismo, le traslada la potestad que en ella reside originalmente (designatio y 
collatio, actos distintos por los que la república instituye el imperio).576 

574   De legibus, III, XI, 7 y 8; Defensio fidei III, I, 5.
575   Defensio fidei III, I, 3.
576   A diferencia de la designación del Pontífice, “potestas autem civilis ex natura rei est in 

ipsa communitate et per illam in hunc vel illum principem translata est, voluntate ipsius communitatis, 
eam (ut sic dicam) tanquam rem suam alteri donantis”, sostiene el eximio en Defensio fidei III, 
III, 13. En Suárez, el principio de que toda forma de gobierno y de que el derecho de 
todo gobernante sea de derecho positivo —común a toda la escuela aristotélica hasta 
nuestros días— se conjuga con la teoría de la traslación. En rigor de verdad —y en con-
tra de la teoría traslacionista— debe decirse que la comunidad designa al gobernante 
temporal análogamente a como el sacro colegio designa al pontífice, con la diferencia 
fundamental de que en el cónclave no se delibera acerca de la forma constitucional 
(que no puede sino ser monárquica) sino acerca de quién será el titular de la potestad 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO230

La institución de la potestad puede operarse por la vía del consenso (con-
sensus) tácito e inveterado de una comunidad que acepta el régimen según 
una forma y unos titulares determinados (caso de la monarquía nacida pau-
latinamente desde el mando patriarcal).577 También la comunidad puede 
elegir al príncipe. Ésta es para Suárez, cabe resaltarlo, la manera más racio-
nal y conveniente de institución del principado, porque en ella se cumple de 
modo perfecto la voluntariedad en la institución del gobierno por la repú-
blica. Dentro de esta especie de títulos habría que incluir aquél fundado en 
la sucesión hereditaria, en el cual el fundador de la dinastía recibe el poder 
inmediatamente de la república, mientras que sus sucesores lo poseen me-
diata y radicalmente a partir de esa primera institución.578 

Sin embargo, puede ocurrir que una república caiga involuntariamente 
bajo la potestad de un príncipe que la sujeta como consecuencia de una 
guerra. A su vez, la guerra puede ser justa (una contienda sucesoria, por 
ejemplo), o —el caso más frecuente según Suárez— injusta. En este último 
caso el gobernante no ha adquirido títulos para ejercer en justicia el man-
do; luego, no tiene verdadera potestad. Con todo, con el correr del tiempo 
el pueblo puede consentir en la obediencia, o los sucesores reinar de buena 
fe, y entonces el gobierno adquirir título legítimo. Cesa entonces la tiranía 
y comienza el verdadero poder político.579 Así pues, los títulos originados en 
la guerra son justos por verdadero derecho de conquista o se hacen justos 
por el consenso de la república ocupada “a través de un legítimo (legitimum) 
tiempo”. Aparece con ello un título fundado en la prescripción.580 

Repárese en que, sea como fuere, es siempre la voluntad humana la que 
confiere los títulos del mando político. En el caso de la sucesión heredita-
ria, el poder no fue sólo dado a la persona, sino a su descendencia; es decir, 
que la translación del poder alcanza a la persona del titular actual y a todos 
aquellos futuros titulares que hayan de sucederlo según una determinada 

papal. Respecto de la inviabilidad objetiva de la atribución de la titularidad del poder 
político al pueblo nos permitimos remitir a Castaño, Sergio R., Principios políticos para 
una teoría de la constitución, Buenos Aires, 2006, cap. IV.

577   Sobre esta forma de instauración del régimen cfr. Rommen, Heinrich, La teoría 
del Estado y de la comunidad internacional en Francisco Suárez, trad. de V. García Yebra, Bue-
nos Aires-Madrid, 1951, pp. 328 y ss.

578   Defensio fidei III, II, 12-19; cfr. también III, IV, 15; De legibus, III, IV, 3.
579   Defensio fidei III, II, 20. Tal es el ejemplo paradigmático que provee el Imperio 

Romano, “porque aunque haya comenzado en gran parte por la tiranía posterior-
mente sin embargo se consolidó por el consenso de los pueblos y por legítima sucesión 
o elección aceptada por los súbditos” (cfr. De legibus, III, VII, 6).

580   Defensio fidei, III, V, 7 y 12.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 231

forma (constitucional): primogenitura absoluta, sucesión en cabeza de los 
varones (como en el caso de la ley sálica francesa), etcétera. En el caso de la 
guerra injusta o de la usurpación en general, la comunidad libremente pue-
de consentir con el tiempo en el mando de los sucesores del usurpador. De 
tal suerte, el imperio de tales sucesores, con un título fundado en la prescrip-
ción, no se hallaría fuera del marco del principio suarista de la legitimación 
a través del consenso. El caso de la guerra justa ofrece alguna dificultad para 
su resolución en el (libre) consenso de la comunidad. En efecto, una repúbli-
ca independiente puede caer bajo el imperio de un príncipe que emprende 
contra ella una guerra justa. Aquí el título lo confiere la justicia de la guerra, 
y la república vencida puede sufrir la anexión como pena de un delito. La 
culpa la hace pasible del castigo de la pérdida de su libertad. Por tal razón 
el príncipe adquiere verdadero derecho y dominio sobre los vencidos, con 
un título transferido por una suerte de cuasicontrato, que es efecto del justo 
castigo. La justa pena impone a la comunidad vencida la obligación de la 
obediencia. Luego, el consenso no se hallará ausente de la legitimidad del 
título del príncipe, aunque no se tratará de un consenso espontáneo, sino 
debido, por parte de la comunidad.581

D. El consenso comunitario a la base de los títulos 
y de la legitimidad de origen. Síntesis

Enfoquemos ahora la específica cuestión del lugar del consenso como 
fundamento de legitimidad en Suárez. 

Sin un justo título nadie se halla facultado para gobernar (entendiendo 
la proposición en el sentido jurídico preciso de que nadie puede lícitamente 
mandar a la comunidad sin una razón de merecimiento que funde su dere-
cho y la correlativa obligación de obediencia de los súbditos). Por otra parte, 
los títulos o vienen de Dios —a través del derecho divino positivo o a través 
del derecho natural— o vienen de los hombres. Ahora bien, el título exigido 
para el imperio político de cada comunidad autosuficiente particular no es 
objeto de una revelación divina; tampoco lo indica el derecho natural, el 
cual sólo impera la reunión de los hombres en comunidades perfectas con 
facultad de regirse a sí mismas. Luego, los títulos de la potestad política se 
originarán en los acuerdos voluntarios de los hombres. Pues o derivan de 
elección, o de sucesión (del elegido en primer término), o de una justa gue-
rra emprendida por quien ya gobierna con títulos legítimos y recibe debida 

581   De legibus, III, IV, 4 y Defensio fidei III, II, 20; sobre este punto cfr. Galán y 
Gutiérrez, Eustaquio, Ius Naturae, Madrid, 1961, t. II, pp. 485 y 492.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO232

obediencia de sus nuevos súbditos, o de un usurpador o sus sucesores, que 
ganan con el tiempo el consenso de la comunidad.582

No sin razón un gran filósofo e historiador del derecho como Luis Reca-
séns Siches ha sostenido que la potestad política, en Suárez, se funda en un 
“contrato de señorío”;583 es decir que, sin desmedro de la necesidad natural 
del poder, los títulos de quienes ejercen la potestad se basan en una suerte 
de acuerdo o pacto entre el gobernante y los gobernados (la comunidad).584

4. Los límites del consenso. Obligatoriedad del bien común e irrevocabilidad 
de la transmisión del poder 

A. La teoría secundoescolástica de la traslación

Ya Cayetano, por nombrar a uno de los primeros grandes representantes 
de la segunda escolástica, había dado por válida la posibilidad de concep-
tualizar a la sociedad política con exclusión de la potestad de régimen. Tal 
sociedad política, completa en sí misma con prescindencia de toda estructu-
ra de mando “sobreañadido” (“secluso omni superaddito dominio”), aparece im-
plícitamente dotada de la facultad de ejercer por sí y sobre sí el poder direc-
tivo.585 Poco más tarde Roberto Bellarmino afirmaría que por ser el poder 
natural, y no corresponderle a nadie en especial, luego había sido atribuido 
por Dios a toda la comunidad.586 De donde se sigue, avanza Suárez aceptan-
do la argumentación, que la democracia es de derecho natural negativo o 
concedente, es decir, rige mientras los hombres no dispongan otra forma de 
gobierno. Y pone el ejemplo de la posesión común de los bienes, fruto de la 
donación divina, a partir de la cual, por derecho de gentes, los hombres in-
trodujeron la propiedad privada.587 Cabe interpretar que la categoría de la 
democracia de derecho natural concedente de Suárez consistiría en una suerte de 
modelo teórico para negar el derecho divino de los reyes y legitimar el poder 

582   Defensio fidei, III, V, 11 y 12; III, VIII, 1; De legibus, III, VII, 3.
583   Cfr. Luis Recaséns Siches, La filosofía del derecho de Francisco Suárez, México, 1947, 

pp. 180 y ss.
584   Defensio fidei, III, II, 11.
585   Apologia de auctoritate papae, núm. 450, Roma, Pollet, 1936.
586   “... nam haec potestas est de jure divino. At jus divinum nulli homini particu-

lari dedit hanc potestatem: ergo dedit multitudini” (De laicis, sive secularibus, L. III, cap. 
VI, en Opera Omnia, París, 1870, t. III).

587   Defensio fidei, III, II, 14.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 233

político en su faz subjetiva, o de la titularidad, en contra de la pretensión de 
la soberanía de derecho divino propugnada por Jacobo I.588 

Por otra parte, para Suárez la tesis según la cual “por derecho natural 
el poder existe en el conjunto (in collectione)” 589 puede venir a significar que 
“los hombres individualmente (singuli homines) tengan parcialmente la vir-
tud de conformar o hacer efectiva esta potestad”.590 El despunte esporádico 
de tales expresiones de sesgo individualista se vincula tal vez con la tesis 
—no compartida por Bellarmino— sobre la posibilidad de que la comuni-
dad retuviera el poder sin transferirlo.591 Con todo, y dado que esta alter-
nativa resultaría de hecho “dificilísima, porque habría infinita confusión y 
morosidad”,592 la titularidad del poder se transferirá al gobernante a través 
de alguna forma de acuerdo voluntario. En cualquier caso, es un principio 
que el poder se transmite del pueblo al gobernante.593

Se plantea entonces la cuestión ¿hasta dónde influye la teoría de la tras-
lación en la doctrina de Suárez sobre la legitimidad de origen y sobre la 
resolución de los títulos de mando en el consenso?

B. Los límites del consenso

La teoría de la traslación aparece, de suyo, como objetable, y ha sido 
impugnada brillantemente, dentro del campo de la escolástica, por Louis 
Billot,594 cuyos argumentos fueron retomados, entre otros, por Julio Mein-
vielle 595 y Jean Dabin.596 Ahora bien, ella no es esencial al principio de que 
las formas y los títulos dependen de circunstancias históricas y acuerdos 
consensuales, cualesquiera sea el modo en que ellos se den. Es decir, el prin-

588   Cfr. Castaño, Sergio R., “Notas sobre el sujeto del poder político”, en Philo-
sophica, núm. 18 (1995), pp. 83-92.

589   Cfr. asimismo De legibus, III, II, 3 y 4.
590   Disputatio VII de legibus, edición de Luciano Pereña et al. como apéndice al t. V 

de su edición de De legibus, citado.
591   De legibus, III, 4, 12; Defensio fidei, III, II, 9.
592   Disp. VII de legibus, citada.
593   De legibus, III, IV, 4.
594   Cfr. “De originibus et formis principatus politici”, trad. Guido Soaje Ramos y 

Manuel Ferreyra, en Ethos, vol. 4-5, Buenos Aires, 1976-77.
Cfr. “De or.
595   Concepción católica de la política, Buenos Aires, 1932 (en la edición de Obras, Bue-

nos Aires, 1974, p. 72).
596   Doctrine générale de l’État, París, 1939 (cfr. cap. IV, P. II).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO234

cipio del concreto gobierno de cada comunidad se funda —en tanto con-
creto gobierno— en el derecho positivo (para decirlo en términos jurídicos) 
no es subsidiario de la teoría de la traslación, según la cual la suprema potestas 
radica en el pueblo, hasta que éste la transfiere. En la misma línea, y ya en 
referencia al derecho de resistencia, creemos que el núcleo de la fundamen-
tación de la licitud de la rebelión y deposición del tirano tampoco es for-
malmente subsidiaria de la idea de que el poder tiene como primer titular 
al pueblo. Antes bien, la resistencia contra la opresión, en los términos en 
que la plantea el eximio, puede ser sostenida con independencia de tal idea.

La razón para estampar la última afirmación reside en el fundamento 
objetivo que Suárez señala tanto a la traslación en sí misma cuanto a las mo-
dalidades en que ella se opera. En efecto, la potestad pontificia, conferida 
por derecho divino, no puede ser modificada por el consenso de la Iglesia 
ni por la voluntad del mismo pontífice. Pero, por el contrario, la potestad 
temporal puede instituirse con mayor o menor alcance, y ser limitada o 
mutar con el curso del tiempo en tanto todo ello resulte conducente al bien 
común.597 Es decir que el fin y la medida de la traslación de la potestad, así 
como el de las diversas concreciones constitucionales en que ella cristalice, 
están fundados en las necesidades objetivas del bien para cuya consecución 
se nuclea la comunidad política por derecho natural.

En la misma línea, si consideramos el caso de la tiranía, constatamos 
cómo el principio en que se resuelve la licitud de la rebelión de la comuni-
dad no se funda en el rompimiento de un acuerdo subjetivo entre partes que 
hubiesen acordado contractualmente una serie de recíprocas obligaciones. 
Por el contrario, la república —“superior al rey”, dice Suárez— transfirió 
a éste el poder para que gobernase “política, y no tiránicamente” (ut politice 
et non tirannyce regeret), trecho interpretado sin infidelidad nocional por el tra-
ductor como “para que gobernase según las exigencias del bien común, no 
tiránicamente”.598

Por lo demás, es pertinente remarcar que la teoría de la traslación de 
Suárez tampoco implica la volatilidad en la posesión de los derechos de im-
perio por el gobernante. Una vez trasladada, y no mediando un caso craso 
de tiranía de ejercicio, la collatio es irrevocable y el príncipe no depende del 

597   Defensio fidei, III, III, 13.
598   De bello, sectio octava, núm. 2 (pp. 239-241 de Teoría de la guerra, de Luciano 

Pereña, citado). Sobre el bien común como principio político en Suárez cfr. Heinrich 
Rommen, La teoría del Estado..., cit., pp. 381-384.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 235

pueblo en el (recto) ejercicio de su poder.599 Por otra parte, es cierto que el 
gobernante ejerce la potestad política según el modo y las condiciones de la 
donación por la cual la comunidad se la ha trasladado,600 de suerte que el 
pueblo puede retener parte de la potestad total.601 No obstante, el Eximio se 
mostró renuente a utilizar la fórmula de potestad in actu (para el príncipe) e 
in habitu (para el pueblo), usual entre los escolásticos de su tiempo, toda vez 
que tal fórmula daba pábulo a la presunción de una donación ficticia del 
poder.602

En síntesis, debe decirse que en Suárez el consenso es constitutivo de la 
legitimidad de origen del gobernante. Ahora bien, por un lado, no se trata 
necesariamente de un consenso actual, sino que las más de las veces opera 
bajo la forma de la aceptación inveterada de una forma histórica. Por otro 
lado, los titulares del poder, que acceden a él según esa forma (constitu-
cional) histórica, poseen títulos irrevocables en tanto no medie una grave 
transgresión al principio primario de legitimidad. Precisamente (y por últi-
mo) debe repararse en que el consenso es, para Suárez, el modo en que los 
hombres concretan un precepto inderogable de derecho natural (la necesidad 
del poder político) en orden a la consecución de un fin obligatorio (el bien 
común político). 

C. El sentido voluntarista de la noción de consensus

Con todo, también es dable redargüir que la noción misma de consensus, 
en Suárez, se halla formalmente comprometida por el voluntarismo; con lo 
cual el protagonismo cuasi monopólico del consensus en el ámbito de la legi-
timidad de origen no dejaría de trasuntar una concepción también volunta-
rista de la legitimidad política.603

599   Defensio fidei, III, III, 1 y 5. “Una vez hecha la donación no puede limitar de 
nuevo la potestad que ha puesto en manos del gobernante... ni puede tampoco el pueb-
lo, basándose en su potestad, abrogar las leyes justas del gobernante”, explica Ignacio 
Gómez Robledo fundándose en Defensio fidei III, III, 4 (cfr. El origen del poder político según 
Francisco Suárez, México, 1948, pp. 180 y 181). 

600   Defensio fidei, III, II, 18
601   “... si populus transtulit potestatem in regem, reservando eam sibi pro aliquibus causis et 

negotiis, in eis licite poterit illa uti, et ius suum conservare”. (Ibidem, III, III, 3).
602   Gómez Robledo, op. cit., pp. 182 y 183.
603   Para todo este punto cfr. Castaño, Sergio R., La interpretación del poder en Vitoria y 

Suárez, Pamplona, 2011, cap. IV, II b.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO SEXTO236

En efecto —y sin posibilidad de detenernos ahora en ello—, debe seña-
larse que la noción antropológica de consensus en Suárez —y, en general, su 
doctrina de los actos humanos— constituye un interesante ejemplo de cier-
tas tendencias relevantes en la filosofía moderna, que divorcian a la razón 
de la voluntad, y que, a partir de su recíproca desconexión, exaltan y acen-
túan el papel y el alcance de ambas facultades.

El eximio desconoce la doctrina del acto humano elaborada por Tomás 
de Aquino, en la cual la invisceración recíproca de intellectus, ratio y voluntas 
aparecía reflejada con proverbial armonía. Es significativa al respecto la 
degradación que en Suárez sufre el imperio —reducido a mera “locutio non 
necessaria”—,604 siendo que el praecipere había sido sindicado por el Aquinate 
como el principal acto de la razón práctica.605 En la versión que ofrece Suá-
rez de los actos humanos se constata la presencia de una razón que ya no 
es formalmente práctica, pues no impera, sino que sólo juzga (razona); y de 
una voluntad que quiere libremente, sin la presencia informadora de la ver-
dad. Tal versión constituye una verdadera cifra de la intrínseca vinculación 
entre racionalismo y voluntarismo.606

El consensus, acto de la voluntad, se halla para Suárez referido a los me-
dios y al bien útil que conducen al fin, y no se distingue de la electio.607 
En Tomás de Aquino, el consensus era un movimiento de la voluntad  
—previo a la elección— aplicado a las alternativas sobre las que se delibe-
ra, por el cual el apetito se complace, consubstanciándose, con los caminos 
propuestos por la razón.608 Por el contrario, en el consensus suarista la vo-
luntad aparece encerrada en sí misma; se trata de un acto apetitivo que se 
realiza “después de una acabada deliberación e investigación” de la razón, 
que ha propuesto y juzgado por sí misma la conveniencia de los términos en 
juego. Así, al no haber imbricación noético-volitiva, la voluntad que elicita 
el consensus será plenamente libre de asentir o no al precedente juicio de la 
razón.609

604   De voluntario et involuntario, disputatio VIII, (Opera Omnia —ed. Vivès—, París, 
1856, t. IV, A. André ed., pp. 268-271).

605   Summa Theologiae, II-IIae., 47, 8.
606   Cfr. Lebacqz, Joseph, Libre arbitre et jugement, Desclée, París, 1960, esp. pp. 43 y 

ss.
607   De voluntario et involuntario, disputatio VIII, sectio I, núm. 3, 5 y 6 (Opera Omnia 

—ed. Vivès—, París, 1856, t. IV, pp. 256-7).
608   Summa Theologiae, I-IIae, 15.
609   De voluntario et involuntario, disputatio VIII, sectio II, núm. 2 (Opera Omnia —ed. 

Vivès—, t. IV, pp. 257-8).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



AUTORIDAD POLÍTICA Y CONSENSO COMUNITARIO 237

A partir de lo brevemente indicado en este punto, pareciera lícito con-
cluir que entre los fundamentos antropológicos de Suárez y la tradición 
filosófico-política de que era heredero anidaba una tácita aunque no por 
ello menos potencialmente conflictiva tensión.

5. La cuestión suscitada por la impostación de la causalidad de la voluntad. 
Suárez como iusnaturalista aristotélico clásico

Puede decirse que la idea madre del principio de legitimidad de origen 
en el aristotelismo consiste en reconocer la fundamentación de los títulos 
del poder político en el plano histórico-existencial en el que transcurre la 
vida de los hombres concretos en su circunstancia peculiar e intransferible. 
Este principio, a su vez, es solidario con la tesis de que no existen formas  
jurídico-políticas que a priori y universalmente resulten legítimas con inde-
pendencia de su ordenación al bien común y que, en tanto fuentes a se de 
legitimidad, pudieran justificar cualquier decisión política. La Constitución, 
en tanto peraltado principio de valor y rectitud jurídica y política, supone 
la tradición comunitaria como causa formal extrínseca, el arbitrio de los 
hombres reunidos en comunidad —el inveterado, pero también el actual— 
como su causa eficiente próxima y el bien común político como su causa 
final. 

En Francisco Suárez, como se ha visto, aparece reafirmado el núcleo 
de los principios clásicos, —y esto resulta inocultable— bajo una nítida 
impostación del papel causal de la voluntad, con la forma de un consensus en 
el que se resuelve la fundamentación inmediata de todo título de poder. Este 
pondus suarista se halla atenuado y enmarcado por el orden aristotélico; cabe 
afirmar, por ello, que tal pondus ofrece una versión —discutible, aunque va-
liosa— de la doctrina aristotélico-escolástica sobre la legitimidad de origen 
en la que el consenso juega un papel clave.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas




